
v
er

s
u

s

m
ag

az
in

e
 v

é
g

an
e 

au
to

m
n

e
 —

 h
iv

e
r 

2
0

1
5 

n
u

m
é

ro
 d

e
u

x
— 
dossier  
mode sans cruauté

— 
cuisine  
spécial brunch

— 
carol j. adams 
david olivier 
élise desaulniers 
audrey sckoropad 
thomas lepeltier 
brigid brophy 
marie laforêt



p
o

u
rq

u
o

i 
n

o
u

s 
so

m
m

e
s 

vé
g

a
n

e

versus magazine végane

Nous ne sommes pas nées véganes : nous le sommes devenues1. Et 
nous le sommes devenues au hasard de nos expériences, pour différentes 
raisons et par de multiples causes. À vrai dire, on peut être végane de bien des 
manières : parce que c’est bon pour la santé ou pour faire chier ses parents. 
Nous sommes véganes pour des raisons politiques et morales. 

Nous sommes d’abord véganes parce que nous ne sommes pas spécistes. 
Nous pensons qu’appartenir à une espèce donnée, aussi bien qu’à une « race » 
ou à un genre, n’est pas une propriété moralement pertinente. Être capable 
de ressentir des émotions, de la douleur ou du plaisir, en revanche, cela 
compte. Or, selon la Déclaration de Cambridge pour la conscience animale, 
c’est là une disposition qu’Homo sapiens partage avec au moins l’ensemble 
des vertébrés.

Nous sommes donc véganes pour des raisons d’éthique animale : parce 
que la justice et la compassion sont des vertus, parce que les animaux non 
humains ne sont ni des choses ni des marchandises, et parce que les profits 
que nous tirons de leur exploitation sont sans commune mesure avec les 
souffrances que nous leur imposons. Nous croyons dès lors qu’il y a un 
impératif moral à tenir compte des intérêts des animaux non humains lorsque 
nous prenons des décisions qui les concernent.

Nous sommes aussi véganes parce que nous nous soucions de 
l’environnement. Comme le souligne le dernier rapport de la FAO 
(l’Organisation des Nations Unies pour l’alimentation et l’agriculture), la 
consommation de produits animaux contribue davantage à nos émissions 
de gaz à effet de serre que l’ensemble des transports. On sait aussi que 
l’élevage s’accompagne de déforestation, de pollution des eaux et de pertes 
importantes de biodiversité. Nous croyons donc que quiconque envisage 
sérieusement les conséquences de l’exploitation animale sur la planète et 
ses habitantes devrait faire la promotion du véganisme.

Nous sommes véganes, enfin, parce que nous sommes écoféministes et 
humanistes. Nous condamnons toutes les formes de privilèges injustes ou 
de discriminations arbitraires : spécisme, bien sûr, mais aussi capacitisme, 
racisme, classisme, sexisme, hétérosexisme, transphobie, grossophobie, etc. 
Nous croyons que c’est à l’intersection de ces oppressions qu’il faut penser 
et lutter. Nous croyons aussi que davantage de respect envers les autres 
animaux améliorerait le sort des humains les plus vulnérables. Pour tous, ce 
serait un progrès moral.

Autrement dit, nous ne sommes pas véganes par orthodoxie alimentaire 
ou par besoin de pureté individuelle. Notre engagement est politique et 
moral. Attentives aux avancées scientifiques, nous sommes aussi critiques, 
ouvertes et pragmatiques. Nous sommes véganes pour les animaux, pour 
les humains et pour la planète. Nous le sommes parce que, au-delà de nos 
différences, nous partageons un désir de progrès et de justice. Bref, nous 
sommes véganes pour un monde meilleur.

— L’équipe de Versus

— 
éditrice en chef   
same ravenelle

rédacteur en chef   
martin gibert

directeur artistique   
dominic blain

rédactrice en chef adjointe   
lora zepam

responsables de sections 
anne-sophie cardinal, international 
marie-noël gingras, cuisine 
jean-françois tanguay, livres 

illustration de couverture 
marin blanc 
marinblanc.com

— 
publicité 
publicite@versusmagazine.co 
 
distribution 
érica boudreau 
distribution@versusmagazine.co 

— 
impression 
quadriscan 
papier 100% recyclé

dépôt légal 
bibliothèque et archives  
nationales du québec, 2015

Pourquoi  
nous  
sommes  
véganes 

III

1.
 N

ou
s 

ut
ili

so
ns

 le
 fé

m
in

in
 p

ar
 d

éf
au

t.
 



so
m

m
a

ir
e

versus magazine végane

so
m

m
a

ir
e

IV V

	 Éditorial 

6	 Le véganisme est-il une secte d’avenir ? 
	 Martin Gibert

	 Éditorial 

8	 Vegan Place : gâteau, info et vidéo 
	 Brigitte Gothière

	 Éditorial 

12	 Le paon, la perruche  
	 et les deux facettes du style 
	 pattrice jones

	 Éditorial 

14	 La menace végane 
	 Sue Donaldson

	 Entrevue 

20	 Refonder le progressisme 
	 David Olivier

	 Sciences 

26	 De quoi le stress est-il le nom? 
	 Bruno Dubuc

	 Essais 
30	 Antispécisme et extrême droite,  
	 un antagonisme 
	 Kevin Barralon

	 Reportage 
34	 Mariage de saveurs 
	 Élise Desaulniers

International

42	 Tel-Aviv 
43	 Shanghai 
44	 Berlin 
45	 Bâle 
46	 São Paulo 
45	 Quito

Cuisine — Spécial brunch

52	 Pancakes aux myrtilles 
54	 Mini bagels, crème d’avocat et courge rôtie 
56	 Pain perdu au chocolat 
58	 Bacon d’aubergine à l’huile de coco 
	 Marie Laforêt

62	 Gaufres au chocolat et noix de coco  
	 avec glace à la banane caramélisée 
	 Rose Madeleine

70	 Tofu brouillé avec rôties  
	 et patates douces à l’avocat 
	 Marie-Noël Gingras

74	 Gâteau en crêpes avec confiture  
	 de framboise et crème de coco 
	 Audrey Skoropad

Dossier — Mode sans cruauté

	I ntroduction  

82	 La mode sans cruauté 
	 Élise Desaulniers

	Re portage 

86	 Fourrure et cuir : ils veulent sa peau 
	 Delphine Jung et l’équipe de Versus

	 Carnet d’adresses 

98	 S’habiller avec style, sans cruauté 
	 Marie-Ève Venne

	 Entrevue 

100	 Lucas Solowey 
101	 Fanny Maurer

	 bijoux 

102	 Collection par MELA

	 Éthique animale 

106	 Que penser de la laine? 
	 Frédéric Côté-Boudreau

Documents

	T raduction 

118	 Comment vivre parmi  
	 les mangeurs de viande?   
	 Carol J. Adams 

	A rchive 

126	 Brigid Brophy, une pionnière  
	 de la libération animale 
	 Renan Larue

Livres

	 Essai 

132	 Chien noir, chien blanc 
	 Clémence Laot

	 critique 

136	 Les contradictions  
	 de l’omnivore consciencieux 
	 Thomas Lepeltier

	 critique  

142	 La cause des animaux :  
	 pour un destin commun  
	 Rachel Couture

	 critique 

143	 Un indispensable  
	 Petit traité de véganisme 
	 Émilie-L. Sauvé

	 critique 

144	 La libération animale a 40 ans 
	 Nicolas Delon 

	 critique 

148	 L’écoféminisme et la  
	 solidarité des luttes 
	 Christiane Bailey

	 critique  

152	 Les animaux ne sont pas  
	 des marchandises 
	 Valery Giroux 

	 critique	  

154	 Les livres qui goûtent bon 
	 Ariane Bilodeau

Arts

	A rt contemporain 

164	 L.A. Watson et les vies précaires 
	 Julia Roberge Van Der Donckt

	 Bande-dessinée 

166	 Deux chats blancs 
	 Mario J. Ramos & Gabriel Kelly

 

	 vermine 

168	 Lora Zepam te parle des  
	 coquerelles (Blattella germanica) 
	 Lora Zepam



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 m

a
rt

in
 g

ib
e

rt

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 m

a
rt

in
 g

ib
e

rt

6 7

versus magazine végane

Martin Gibert

M
ar

ti
n 

G
ib

er
t e

st
 r

éd
ac

te
ur

 e
n 

ch
ef

 

de
 V

er
su

s 
et

 a
ut

eu
r 

de
 V

oi
r s

on
 s

te
ak

 

co
m

m
e 

un
 a

ni
m

al
 m

or
t. 

—
 P

or
tr

ai
t  

ré
al

is
é 

pa
r 

G
ab

ri
el

 K
el

ly

un superpouvoir. Il ne vous rend pas 
instantanément conscient de tous vos 
privilèges. Et il ne nous immunise pas 
contre les jugements hâtifs, mal informés 
ou sans nuances. Faut-il le rappeler, 
les véganes n’ont pas le monopole 
du juste et du bien. Certains pêchent-
ils par intransigeance ? Sans aucun 
doute. D’autres cherchent-ils la pureté 
individuelle au détriment de l’efficacité ? 
C’est certain. C’est comme ça : toute 
norme morale peut engendrer son propre 
fétichisme de la règle. Et ce n’est pas la 
vegan police du cultissime Scott Pilgrim 
vs the World qui me contredira : « No 
vegan diet, no vegan power. »

Une contre-culture à inventer

Tout ça pour dire qu’à Versus, si nous 
militons contre le carnisme, nous ne sommes pas 
contre les carnistes. Ou alors, c’est que nous sommes 
tout contre eux, nos amis, nos frères et nos sœurs. 
Comme le rappelle la philosophe Carol J. Adams dans 
l’entrevue que nous publions, il ne faudrait pas oublier 
que nous avons déjà mangé de la viande et que ceux 
qui le font encore n’ont peut-être tout simplement pas 
achevé un processus. À Versus, nous voulons donc 
accompagner la contre-culture végane de manière 
ouverte, inclusive, et la plus respectueuse possible 
des personnes.

Pour ce second numéro, le magazine s’est doté 
d’une équipe élargie (merci à tous !) et d’un début 
de structure osseuse. Disons d’un cartilage. En 
plus du dossier sur la mode végane piloté par Élise 

Desaulniers, on y découvrira de nouvelles rubriques : 
cuisine (spécial brunch avec Marie Laforêt), sciences, 
éthique animale, arts visuels, livres, bédé et vermine 
(oui, oui). On y lira des correspondants du monde 
entier, de Shanghai à Berlin et de Tel-Aviv à Quito en 
passant par Bâle ou Sao Paulo. On fera connaissance 
avec nos trois éditorialistes : Brigitte Gothière de 
L214, pattrice jones de VINE Sanctuary, et Sue 
Donaldson, la coauteure de Zoopolis. Pour le reste, 
le numéro a les qualités et les défauts de sa jeunesse, 
avec beaucoup d’enthousiasme, pas mal de couleurs, 
et juste ce qu’il faut de sectarisme.

Alors, une secte d’avenir, le véganisme ? Pas 
besoin de superpouvoirs pour deviner que c’est un 
mouvement qui est là pour rester. À Versus, nous 
voulons modestement contribuer à cette éclosion de 
talents, à ce passionnant bouillonnement d’idées. Et 
pour y parvenir, nous tâcherons de suivre le conseil 
du philosophe David Olivier – en entrevue dans ce 
numéro – en saisissant l’occasion de « refonder le 
progressisme sur la culture du débat ».  

Le véganisme n’est pas une forteresse à dé
fendre. C’est plutôt un élan pour repousser des 
frontières. C’est la volonté politique et morale d’in
clure davantage d’êtres sensibles dans le cercle de 
nos préoccupations. Qui peut vraiment dire quel 
sera l’avenir du véganisme ? Pas même le pape. Et 
c’est tant pis ou c’est tant mieux. Mais ce qui est 
certain, c’est que le véganisme sera surtout ce que, 
collectivement, nous en ferons.

Le véganisme est-il 
une secte d’avenir ?

Ce n’est pas moi, c’est le pape qui le dit : « Il 
est contraire à la dignité humaine de faire souffrir 
inutilement les animaux et de gaspiller leurs vies ». 
Et ce n’est pas rien. Car, comme le rappelle Renan 
Larue (Le végétarisme et ses ennemis, PUF, 2015), 
historiquement, l’Église catholique n’a guère brillé 
pour sa considération morale envers les animaux.  
En citant cet extrait du catéchisme dans son Ency
clique, le pape François confirme ce que l’on constate 
depuis quelques années. La cause animale est en 
train de prendre du galon et de la graine.

D’ailleurs, le véganisme s’installe de plus en plus 
souvent sur le bout de la langue. On en parle. Pas 
une semaine sans qu’un média grand public aborde 
le sujet. On y prend goût. À Montréal, les restaurants 
véganes poussent comme des champignons et 
les meilleurs chefs imaginent une cuisine sans 
cruauté. On milite, bien sûr. En France, les Vegan 
Place réinventent l’activisme de terrain ; au Canada 
et ailleurs, des idées se propagent, on débat, on 
explique, et on se prête des livres. Car on publie, 
aussi. Les lecteurs véganes et francophones n’ont 
jamais eu autant d’essais et de livres de cuisine à leur 
disposition. Désormais, ils ont même un magazine.

Mais est-ce bien raisonnable de citer le pape 
dans un magazine végane ? N’est-ce pas tendre 
une perche – et la joue gauche – à tous ceux qui ne 
voient dans ce mouvement qu’une secte à la mode ? 
Il faut dire que les changements de comportements 
alimentaires encouragent la métaphore religieuse : 
la révélation de la souffrance animale entraîne 
une conversion au véganisme qui fera de vous un 
prosélyte. Le véganisme serait donc une nouvelle 
religion et les véganes ses apôtres pleins de zèles.

No vegan diet, no vegan power

Tout le monde en conviendra, l’argument ne 
pisse pas loin. Il s’agit d’un ad hominem caracté
risé : dénigrer le messager pour mieux ignorer le  
message. Mais pourquoi tant de haine ? Ce qu’il 
faut bien comprendre, c’est que le végétarien ou le 
végane démontre par sa seule présence qu’on peut 
vivre – et même mieux et plus longtemps selon les 
dernières études – sans consommer de produits 
animaux. Or, pour tous ceux qui aiment les animaux 
tout autant que leur steak, ce n’est pas forcément une  
bonne nouvelle.

Car il devient d’autant plus difficile de s’en re
mettre à l’argument de la nécessité (« j’ai besoin 
de protéines animales »). Comment, dès lors, con
tinuer à manger son steak si l’on est un tant soit 
peu sensible aux arguments en éthique animale 
ou environnementale ? La végéphobie permet 
ainsi d’atténuer ce que les psychologues nomment 
une dissonance cognitive en se rassurant à bon 
compte. Consommer des animaux n’est peut-être 
pas nécessaire ; mais c’est au moins combattre un 
dangereux mouvement sectaire.  

Cela dit, on n’est pas non plus obligé de le prendre 
mal, cet adjectif de sectaire. Si l’on tient vraiment à 
la métaphore religieuse, on doit bien admettre que 
le véganisme est hérétique : il est contre — versus 
en latin — l’orthodoxie carniste. Alors, pourquoi pas 
une secte, mais une secte sans secret ni gourou, 
une secte sympa et créative qui veut changer la 
perception morale et le contenu du frigo. N’est-ce 
pas ce que, dans les journaux de gauche, on appelait 
jadis une contre-culture ?

Une chose est sûre : le véganisme n’est pas 

éditorial



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 b

ri
g

it
te

 g
o

th
iè

re

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 b

ri
g

it
te

 g
o

th
iè

re

8 9

versus magazine végane

B
ri

gi
tt

e 
G

ot
hi

èr
e 

es
t 

po
rt

e-
pa

ro
le

 

d
e 

l’a
ss

o
ci

at
io

n
 f

ra
n

ça
is

e 
L2

1
4

, 

ét
hi

qu
e 

et
 a

ni
m

au
x.

 —
 P

or
tr

ai
t  

ré
-

al
is

é 
pa

r 
G

ab
ri

el
 K

el
ly

Brigitte Gothière

viande et le poisson redeviennent des 
morceaux d’animaux. Les produits laitiers 
racontent le calvaire des vaches et des 
veaux. Les œufs se lient au destin des 
poules.

La vidéo est terminée. L’insouciance 
aussi. Des militants sont présents. On 
prend le temps de discuter, d’échanger. 
Alors, comment on fait, maintenant ? 
Végane, vous disiez ? On peut vraiment 
ne plus participer à « ça » ? On retrouve 
peu à peu la chaleur. Le sourire reprend 
le dessus. On fait ses premiers pas de 
végane.

Avec un an de recul maintenant, on 
peut dire que les Vegan Place sont un 
succès. Nous croisons aujourd’hui des 
personnes qui ont changé leur façon de 

voir (et de consommer !) à la suite des Vegan Place. Le 
nombre de participants actifs ne cesse d’augmenter 
aussi.

Les Vegan Place ont aussi un autre effet non 
négligeable : elles permettent aux militants de 
« souffler », de recharger leurs batteries. La plupart 

des actions menées sont difficiles, éprouvantes 
physiquement et mentalement. Les Vegan Place, 
c’est de la chaleur, c’est de l’accueil, c’est du partage. 
Ce sont des gens qui nous tombent dans les bras, 

émus, touchés, qui nous montrent à quel point nos 
actions sont importantes, à quel point nous avons 
raison de nous battre.

Avec L214, nous avons fait le choix d’utiliser un 
maximum de leviers pour libérer les animaux. Les 
Vegan Place se sont imposées comme un moment 
fort et revitalisant.

Vegan Place : gâteau, 
info et vidéo

Comment mettre un terme à l’exploitation des 
animaux ? Comment lutter contre le spécisme ? 
Comment faire pour développer massivement des 
modes de vie qui n’impliquent pas la souffrance et 
la mise à mort d’autres animaux ? Ces questions 
tournent dans nos têtes chaque jour. Parfois, de 
nouvelles idées arrivent. Et 
certaines font leur chemin, 
enrichies par les discussions 
et les échanges. Les Vegan 
Place sont l’une d’elles. Ini
tiées il y a un an à Paris par 
L214, elles se développent aujourd’hui dans d’autres 
villes. Le principe des Vegan Place est de mêler 
information et convivialité. D’un côté, vidéos, livres et 
documentation, et de l’autre, gourmandises, sourires 
et échanges. Le mélange est carrément détonant ! 

Nous savons la puissance des images. Elles 
retournent l’estomac, serrent le cœur et frappent 
l’esprit. Elles provoquent souvent des changements 
profonds et durables. Mais comment les diffuser ? 
Comment faire pour que les gens y soient con
frontés ? Outre la diffusion via les réseaux sociaux 
ou les médias, comment les toucher au plus près ? 
Comment attirer les spectateurs ?

Une Vegan Place est avant tout un espace 
d’accueil chaleureux : belles photos, gâteaux 
appétissants, musique sympa, visages avenants. 
L214 a développé ses propres espaces et invite 
d’autres associations à participer. Les conditions 
de participation des associations sont simples : 
être en accord avec l’idée d’abolir l’exploitation des 
animaux et promouvoir un mode de vie végane. Cela 
donne un village associatif imposant et coloré en 
plein centre-ville qui attire par la mise en valeur des 

aspects positifs d’une relation pacifique avec les 
animaux. Premier pari réussi : les Vegan Place sont 
très fréquentées et intriguent un public varié.

Reste à le faire entrer dans la tente de projection 
vidéo. Les véganes, gardant le sens de l’humour 
malgré la gravité du message, nous avons prévu... 

des carottes. En échange 
d’une pâtisserie végane, 
les passants sont invités à 
voir notre court métrage : 
1 vidéo = 1 gâteau. À l’affût 
d’idées efficaces, nous 

avions découvert ce concept aux É.-U. sous la forme 
« 1 vidéo = 1$ » : nous l’avons mis à notre sauce. Et 
la tente de projection de L214 ne désemplit pas. On 
peut visionner la vidéo seul ou à plusieurs. On est 
volontaires. On est curieux. On est bien installés. On 
est prévenus.

La vidéo dure quelques minutes. Elle commence 
par des séquences où on peut découvrir qui sont 
les animaux. Savez-vous qu’ils sont sentients ? 
Intelligents ? Sociaux ? Un certain nombre de préjugés 
tombent : on se sent bien, attendris, souriants.  
Puis viennent les images de ce qui se passe dans 
les élevages, dans les transports, dans les abattoirs 
ou sur les bateaux de pêche. Nous voyons des 
vies basculer sous nos yeux. Le fun s’envole. La 
réalité prend toute la place, sa cruauté présentée 
sans artifice. Ce ne sont pas les pires images qui 
existent. Juste la norme, filmée à quelques centaines 
de kilomètres de la Vegan Place. Les émotions se 
lisent sur les visages, les sourires se figent et parfois 
les larmes coulent. Mais l’envie de savoir est là. Le 
voile de la viande heureuse est déchiré, laissant place 
aux animaux malheureux, aux animaux esclaves. La 

Nous voyons des vies basculer sous 
nos yeux. Le fun s’envole. La réalité 

prend toute la place, sa cruauté  
présentée sans artifice.

Nous croisons aujourd’hui des  
personnes qui ont changé leur façon 
de voir (et de consommer !) à la suite 

des Vegan Place.

éditorial



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 b

ri
g

it
te

 g
o

th
iè

re
10

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 S

am
e 

R
av

en
el

le
. —

 R
ef

ug
e 

R
R

, r
ef

ug
er

r.o
rg



12 13

versus magazine végane

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 p

a
tt

ri
c

e
 j

o
n

e
s

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 p

a
tt

ri
c

e
 j

o
n

e
s

En tant qu’animaux sociaux,  
il n’est pas rare que nous fassions  
appel au style pour afficher notre  

appartenance à un groupe. 

Le paon, la perruche 
et les deux facettes 
du style

Ici, au sanctuaire VINE, un paon qu’on a surnommé 
Rocky prend un malin plaisir à exhiber les plumes 
flamboyantes de sa queue à Sharkey, le coq. Bien 
entendu, il est impossible de connaître ce qui motive 
réellement ce geste, mais Rocky semble courtiser 
ou, du moins, essayer d’attirer l’attention de Sharkey 
— et ce n’est évidemment pas pour se reproduire. 
Le discours spéciste place la reproduction au cœur 
de tous les comportements des animaux, réduisant  
ainsi ces derniers à des auto
mates sans conscience dont 
l’unique but serait de passer 
leurs gènes à la prochaine 
génération. Cette conception 
malencontreusement « repro
centrique » de la nature joue un rôle important dans la 
subordination des personnes LGBTQ et des animaux 
non humains.

Bruce Bagemihl, biologiste et linguiste à l’Uni
versité de la Colombie-Britannique, suggère que nous 
percevions, chez les animaux non humains de même 
sexe, l’affection et les parades nuptiales comme une 
« exubérance biologique » — un effet secondaire de 
l’énergie libérée chaque jour par le soleil. Lorsque 
deux vautours fauves mâles prennent leur essor 
dans ce qu’on appelle un vol en tandem, remontant 
les courants thermiques l’un au-dessus de l’autre, 
ils témoignent de cette abondance de créativité et 
d’énergie qui caractérise la vie.

J’envisage le style de la même manière. Lorsque, 
par pur plaisir, nous repeignons nos murs de jolies 

couleurs, ou lorsque nous nous ornons de parfums 
et de parures brillantes pour le plaisir d’être admiré, 
nous manifestons notre propre générosité animale, 
dans toute sa créativité gratuite et superflue.

Bon, tout cela est bien joli, mais considérez ceci : 
le seul perroquet indigène de l’est de l’Amérique du 
Nord, la Conure de Caroline (dite également Conure 
à tête jaune), s’est éteinte en raison de la trop grande 
pression exercée par les consommateurs pour 

obtenir ses plumes colorées, 
alors à la mode pour décorer 
les chapeaux. Remplacer ces 
plumes par une option vé
gane ne réglerait pas tous 
les problèmes de la « face 

sombre du style », qui émergent lorsque nos pulsions 
animales pour la beauté, le plaisir et la communion 
s’expriment dans un contexte élitiste et capitaliste.

C’est avec le bétail en captivité que le capitalisme 
a vu le jour, puisque le capital initial était constitué des 
têtes (capita) de troupeau. Les rouages de ce système 
économique, intrinsèquement toxique, impliquent 
que de plus en plus de consommateurs achètent de 
plus en plus de choses. Cela détruit bien évidemment 
la planète, dont dépend l’ensemble des animaux. 
Pour faire fonctionner l’économie, le capitalisme fait 
la promotion du style. Les publicitaires parviennent à 
convaincre les gens que s’apprêter est indispensable 
et que leur statut social passe par l’étalage de leur 
style d’achat.

Le style n’est plus seulement un moyen d’ex

éditorial

p
at

tr
ic

e
 j

o
n

e
s 

e
st

 u
n

e
 a

u
te

u
re

, 
ch

e
rc

h
e

u
se

 e
t 

ac
ti

vi
st

e 

q
u

e
e

r 
e

t 
é

c
o

fé
m

in
is

te
. 

E
ll

e
 a

 c
o

fo
n

d
é

 V
IN

E
 s

an
c

tu
ar

y 

 (v
eg

an
is

m
 is

 th
e 

ne
xt

 e
vo

lu
ti

on
) d

an
s 

le
 V

er
m

on
t.

 —
 T

ra
du

it
 d

e 

l’a
ng

la
is

 p
ar

 S
té

ph
an

y 
G

ag
no

n.
 —

 P
or

tr
ai

t  
ré

al
is

é 
pa

r G
ab

ri
el

 K
el

ly
.

pattrice jones

pression : c’est aussi un marqueur de 
l’identification communautaire. En tant 
qu’animaux sociaux, il n’est pas rare que 
nous fassions appel au style pour afficher 
notre appartenance à un groupe. Cela 
peut paraître inoffensif, voire courageux, 
comme lorsqu’une personne choisit 
d’afficher son appartenance à un groupe 
stigmatisé plutôt que de la cacher, mais le 
style en tant que marqueur d’adhésion est 
souvent teinté par l’esprit de chapelle ou 
la vanité. Et lorsque le groupe en question 
a un statut social privilégié, le style sert 
davantage à exclure qu’à inclure. 

On voit alors se préciser les deux 
facettes du style : d’un côté, nourri de 
joie, le style s’épanouit dans la pure 
beauté du geste. De l’autre, c’est le 
danger d’une marchandise vide qui nous 
guette, surtout si le style devient symbole 
d’appartenance à une élite.

Cette tension s’amplifie lorsque l’on se 
penche sur la question du style végane.

Alors que de plus en plus d’entreprises 
— petites ou grandes — courtisent la 
clientèle végane, j’en suis venue à 
m’interroger sur ce que je nomme « le 
véganisme de consommation » — une 

manière d’être végane qui tend à fétichiser les 
produits véganes, qu’il s’agisse de nourriture, de 
vêtements ou d’accessoires. Je suis également 

préoccupée par l’idée sous-jacente que le véganisme 
serait une identité plutôt qu’une pratique. Ces 
inquiétudes se confirment lorsque je pense aux gens 
qui achètent des produits coûteux pour afficher leur 
identité végane.

D’un autre côté, j’aime voir des gens issus de 
différentes communautés de style parvenir non 
seulement à « véganiser » leur garde-robe et leur 
maison, mais aussi à promouvoir autour d’eux les 
joies qu’apporte un mode de vie végane. Je suis 
également sensible aux efforts mis en œuvre pour 
démontrer que le véganisme « total » (j’entends par 
là le rejet de tous produits issus de l’exploitation 
d’animaux, qu’ils soient humains ou non humains, 
ainsi qu’un engagement à réduire ses déchets, à 
réutiliser et à recycler) peut aller de pair avec une 
beauté communicative. 

Prenons donc exemple sur l’exubérance et la 
générosité dont Rocky fait preuve lorsqu’il déploie ses 
plumes au monde entier. Voilà, pour moi, un véritable 
style végane.



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 s

u
e

 d
o

n
a

ld
so

n

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 s

u
e

 d
o

n
a

ld
so

n

14 15

versus magazine végane

La menace végane

J’ai un t-shirt avec un dessin humoristique 
d’agneau. J’hésite à le porter à cause du texte 
qui l’accompagne : Quelle espèce de trou de cul 
mange un agneau ? Est-ce parce que je manque  
d’audace ou parce que je 
fais plutôt un choix tactique ?  
La plupart des promoteurs 
du véganisme utilisent une 
approche du type « con
damnons le péché, pas le pécheur ». Éviter de 
menacer ou de fâcher les gens. Demeurer poli. 
Faire appel à la raison. C’est aussi mon approche 
habituelle. Mais est-ce efficace ?

Lorsqu’on en appelle à la raison des gens dans 
le but de les convaincre, on présume qu’une fois que 
ceux-ci distingueront correctement le bien du mal, 
ils modifieront leur comportement en conséquence. 
Toutefois, en psychologie morale – l’étude empirique 
de la façon dont les gens prennent réellement 
leurs décisions morales – les recherches récentes 
suggèrent qu’un raisonnement réfléchi ne joue 
pas un très grand rôle dans la prise de décision. 
Les émotions, les normes sociales, les habitudes 
intellectuelles et corporelles inconscientes, la mise 
en contexte, le biais de confirmation et les facteurs 
situationnels (p. ex. le fait d’être pressé, affamé 
ou chanceux) sont autant de déterminants qui 
influencent de manière significative nos décisions 
morales.1

Un domaine de re
cherche en particulier se 
concentre sur les concepts 
d’identité morale et de me
nace morale. Pour la plupart 
d’entre nous, il est important de croire que nous 
sommes foncièrement de « bonnes personnes ». 
C’est même une caractéristique primordiale de 
notre identité. Une menace morale survient lorsque 
nous perdons confiance dans notre propre bonté. 
Cela peut arriver lorsque nos actions ne sont pas 

à la hauteur des normes sociales généralement 
admises ou des standards moraux de nos proches. 
Dans de telles situations, nous ressentons un grand 
besoin de restaurer l’équilibre et de retrouver une 

bonne opinion de nous-
mêmes. Pour ce faire, plutôt 
que de réfléchir à l’éventuelle 
i m m o r a l i t é  d e  n o t r e  
action, nous rationalisons 

nos comportements de manière défensive.
Les psychologues utilisent la consommation 

de viande comme mécanisme pour étudier la me
nace morale. Par exemple, dans des situations 
expérimentales où un sujet mange de la viande, puis 
apprend qu’un autre participant a refusé d’en manger 
pour des raisons morales, le mangeur de viande vit 
du stress et se remet en question, ce qui déclenche 
une tendance à dénigrer le participant végane ou la 
valeur du véganisme.

Les personnes véganes connaissent bien cette 
dynamique pour l’avoir vécue à des repas en famille 
ou entre amis : le simple fait de refuser poliment le plat 
de viande peut déclencher une réaction défensive 
chez un ou plusieurs mangeurs de viande autour de 
la table, qui se mettront alors à examiner en détail les 
motivations de la personne végane et mettront en 
doute la pertinence ou la possibilité d’adopter une 
diète sans viande.

Une variante surprenante qui a été mise en 
lumière par la recherche 
sur la menace morale est le 
fait que se laver les mains 
semble immuniser les gens 
contre un tel sentiment de 

menace morale (autrement dit, purification physique 
= purification morale). Si le mangeur de viande a pu 
se laver les mains avant de rencontrer la personne 
végane, la menace morale émanant de cette 
confrontation s’en trouve considérablement réduite. 
Cet effet est une preuve additionnelle, si c’est encore 

Une menace morale survient lorsque 
nous perdons confiance dans notre 

propre bonté.

éditorial

Su
e 

D
on

al
ds

on
 e

st
 u

ne
 c

he
rc

he
us

e 
in

dé
pe

nd
an

te
. E

lle
 e

st
 la

 c
oa

ut
eu

re
, 

av
ec

 W
ill

 K
ym

lic
ka

, d
e 

Zo
op

ol
is

: A
 P

ol
it

ic
al

 T
he

or
y 

of
 A

ni
m

al
 R

ig
ht

s 

(O
xf

or
d 

U
ni

ve
rs

it
y 

P
re

ss
). 

—
 T

ra
du

it
 d

e 
l’a

ng
la

is
 p

ar
  M

ar
ie

-C
la

ud
e 

P
lo

ur
de

, T
ra

du
ct

ri
ce

 a
gr

éé
e.

 —
 P

or
tr

ai
t  

ré
al

is
é 

pa
r 

G
ab

ri
el

 K
el

ly

Sue Donaldson

nécessaire, que nos comportements 
moraux ne sont pas aussi rationnels que 
nous voudrions bien le croire.

Les recherches sur la façon dont 
les gens protègent leur identité morale 
contre les menaces morales pourraient-
elles apporter un éclairage nouveau sur 
les méthodes utilisées pour promouvoir 
le véganisme ? Peut-être que laisser 
mon t-shirt à la maison est effectivement 
une bonne idée : les personnes sur la 
défensive n’écouteront pas les arguments 
véganes qui mobilisent la raison et la 
compassion. Des arguments qui ne les 
menacent pas (par exemple, les effets 
sur la santé ou les abominations de 
l’agriculture industrielle) seraient sans 
doute mieux reçus.

D’un autre côté, où trouver la moti
vation à changer sans une menace 
imminente ? En effet, le but n’est pas 
tant d’amener les mangeurs de viande 
à écouter nos arguments, mais bien à 
modifier leurs comportements. Dans 
cette optique, provoquer une menace 
morale pourrait s’avérer une bonne 
tactique, si cela force les gens à retrouver 
un équilibre. À court terme, il est possible 
qu’ils y parviennent en rationalisant 
leurs actions (et en se lavant les mains à 

répétition !), mais avec le temps, ils trouveront peut-
être plus simple de devenir végane et d’harmoniser 
leurs comportements à la norme sociale émergente.

Ce qu’il faut retenir de la littérature en psycho
logie, c’est la force profonde des normes sociales 
et la nécessité de recourir à un plaidoyer qui cible 
ces normes. Lorsque les normes changent, les 
comportements individuels suivent. Mais comment 
pouvons-nous cibler les normes sociales ? C’est 
la question que tout le monde se pose. Amener 

régulièrement les gens à se remettre en question 
pourrait être une manière de le faire, mais seulement 
si nous sommes en mesure d’offrir une communauté 
alternative où la consommation de viande n’est pas 
la norme. Lorsque le véganisme sera normalisé au 
moins dans certains espaces et certains lieux, alors 
la psychologie morale pourra commencer à travailler 
pour nous, plutôt que contre nous.

Ce qu’il faut retenir de la littérature  
en psychologie, c’est la force profonde 

des normes sociales.

1 	 Pour un aperçu, voir Hagop Sarkissian et Jennifer Wright 
(dir.), Advances in Experimental Moral Psychology 
(Bloomsbury, 2014) — John Doris et Stephen Stich,  
« Moral Psychology : Empirical Approaches »,  
Stanford Encyclopedia of Philosophy.



P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

am
e 

R
av

en
el

le
. —

 R
ef

ug
e 

R
R

, r
ef

ug
er

r.o
rg



7 NOV. 2015 
ENTRÉE LIBRE
MARCHÉ BONSECOURS
350, RUE SAINT-PAUL EST 
MÉTRO CHAMP-DE-MARS

CONFÉRENCES 

EXPOSANTS

TABLES RONDES

DÉMONSTRATIONS CULINAIRES 

DÉFI VÉGANE 21 JOURS

festivalveganedemontreal.com



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

20 21

versus magazine végane

Refonder le 
progressisme

David Olivier est l’un des rares philosophes français ouvertement 

antispécistes. Dans cet entretien pour Versus, il revient sur son 

histoire personnelle, explique l’utilitarisme hédoniste, et nous parle 

de prédation, de sentience, de la pureté chez les véganes et de 

politique animaliste. Il nous dit aussi pourquoi il se sent de moins 

en moins seul.

— Tu es végane depuis de nombreuses années. 
Comment en es-tu venu à t’intéresser à cette 
question ?

Comme beaucoup d’enfants, j’ai voulu refuser 
de manger la viande dès que j’ai clairement compris 
qu’il s’agissait d’animaux tués. J’ai perçu la contra
diction entre la viande et la 
bienveillance qu’on m’en
seignait — y compris envers 
les animaux qu’on caressait 
dans les prés. La réaction des 
adultes fut très hostile. C’était 
dans les années 60, et je me croyais seul au monde à 
avoir de telles idées. Pourtant, les arguments qu’on 
m’opposait déjà ressemblaient beaucoup à ceux 
qu’entend l’animaliste aujourd’hui ; en particulier, 
celui de la prédation dans la nature, auquel je 
répondais déjà qu’en effet, la prédation dans la nature 
est elle aussi un mal. Je me demandais s’il serait 
juste de tuer un serpent pour sauver de nombreuses 

souris, sans haine, pourtant, pour les serpents.
À l’adolescence, ces préoccupations socialement 

peu payantes me sont sorties de l’esprit. J’ai rencontré 
des anarchistes et suis devenu militant, surtout 
préoccupé par le racisme et le sexisme. Mais aussi, 
j’ai absorbé une certaine idéologie révolutionnaire. 
Ce n’est que lorsque j’ai eu le courage de remettre 

en question les dogmes 
anarchistes et marxistes que 
je me suis remis à penser aux 
non-humains. J’ai cessé de 
les manger en 1986. J’ai aussi 
rencontré à ce moment Yves 

Bonnardel, qui m’a appris l’existence d’un mouvement 
animaliste actif en Angleterre, parmi les jeunes, les 
punks... C’est alors que je me suis vraiment engagé ; 
à une poignée, nous avons écrit une brochure1, puis 
découvert Animal Liberation de Peter Singer, puis 
le groupe Uguaglianza Animale de Paola Cavalieri 
à Milan…

entrevue

La prédation entre les êtres sentients 
existe depuis plus de 600 millions 

d’années, mais cela n’implique pas 
qu’il faille la « respecter ».

To
us

 le
s 

te
xt

es
 d

e 
D

av
id

 O
liv

ie
r 

so
nt

 d
is

po
ni

bl
es

 

en
 li

gn
e 

(d
av

id
.o

liv
ie

r.n
am

e)
.  

—
 P

ro
po

s 
re

cu
ei

lli
s 

pa
r 

M
ar

ti
n 

G
ib

er
t,

 r
éd

ac
te

ur
 e

n 
ch

ef
 d

e 
Ve

rs
us

 e
t 

au
te

ur
 d

e 
Vo

ir
 s

on
 s

te
ak

 c
om

m
e 

un
 a

ni
m

al
 m

or
t.

Une entrevue avec 
David Olivier

— Peux-tu nous raconter l’origine des 
Cahiers antispécistes ?

À la suite de la rencontre avec Paola 
Cavalieri, et à la découverte d’un corpus 
philosophique actif dans le monde anglo-
saxon et inconnu en France, il m’a semblé 
utile de créer une revue combinant deux 
pratiques habituellement séparées : la 
réflexion de fond et la militance concrète. 
Ce fut le début des Cahiers antispécistes. 
Nous concevions l’antispécisme comme 
un bouleversement matériel, culturel, 
idéologique, artistique profond et ne 
pouvions prétendre en constituer le 

moteur unique. Nous nous donnions pour tâche de 
lancer le mouvement en promouvant notre vision 
rationaliste, athée, antinaturaliste, progressiste et 
largement utilitariste, mais 
aussi en traduisant et en 
publiant des textes signi
ficatifs, même parfois op
posés à nos propres positions. Ainsi, dès le début 
des années 90, nous avons traduit Peter Singer, Tom 
Regan, Paola Cavalieri, Steve Sapontzis, Carol Adams, 
Joan Dunayer et d’autres.

L’accent sur la rationalité éthique était crucial 
dans le contexte de l’époque. Les non-humains étant 
définis comme irrationnels, toute préoccupation 
pour eux était vue comme irrationnelle elle aussi et 
reléguée dans le domaine du « sentimental » ; alors 
que je pense au contraire que l’éthique peut être 
bâtie, au moins autant que les sciences « dures », sur 
la réflexion rationnelle, et que cette réflexion implique 
le rejet du spécisme. Cependant, l’insistance sur 

notre rationalité revenait paradoxalement aussi à 
renier notre ressemblance avec les êtres que nous 
défendions, et ainsi à traduire et à perpétuer un 
spécisme intériorisé.

— Mis à part une approche très rationnelle de la 
libération animale, quelles ont été vos autres prises 
de position ? 

Dans les Cahiers, la critique du naturalisme a 
été immédiatement centrale. Nous n’avons jamais 
conçu la libération animale comme liée à l’écologie ; 
il était clair que nous parlions des animaux en 
tant qu’individus, là où l’écologie se préoccupe 
d’espèces et de « systèmes ». Le végétarisme était 
alors, encore plus qu’aujourd’hui, marqué « santé » 
et « nature », et nous avons beaucoup lutté là-contre. 
Refuser de manger les animaux n’était pas nous 

« rapprocher de la nature ». 
La prédation entre les êtres 
sentients existe depuis plus 
de 600  millions d’années,  

mais cela n’implique pas qu’il faille la « respecter ». 
Notre perspective était au contraire que pour la 
première fois dans l’histoire naturelle, les membres 
d’au moins une espèce abolissent collectivement leur 
propre prédation au nom des intérêts de leurs proies.

Nous avons même fait un numéro spécial en 1996, 
où nous avons fait notre coming out antiprédation, 
traduisant en particulier Steve Sapontzis, « Saving 
the Rabbit from the Fox ».

Un autre questionnement lancé par les Cahiers, 
en 2003, porte sur la notion de sentience et son 
articulation avec la vision physicaliste du monde, 
celle que nous donne la science d’aujourd’hui. 

J’étais utilitariste dès huit ans, sans 
connaître le mot.



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

22 23

versus magazine végane

La sentience, cruciale pour l’antispécisme, pose 
le problème des limites : qui est sentient ? Les 
mammifères, certainement, mais aussi les poissons, 
les crevettes, les insectes ? Existe-t-il des degrés 
différents de sentience ? Ces questions sont d’ordre 
scientifique. Or la sentience — le « problème dur » 
de la conscience2 — représente encore, à mon 
avis, une profonde énigme pour la science et sa 
compréhension sera capitale pour la libération 
animale, et aussi pour la construction d’une éthique 
rationnelle.

Les Cahiers ont influencé durablement le 
mouvement animaliste en France dans un sens 
d’une réflexion ouverte, éthique et politique, avec 
une orientation progressiste et antinaturaliste. Le 
mouvement se développant, j’ai cependant estimé 
que la forme des Cahiers était inadaptée, et j’ai quitté 
la rédaction en 2004. Estiva Reus et d’autres ont 
choisi de les poursuivre.3

— On te présente habituellement comme un 
utilitariste. Comment expliquerais-tu cette théorie 
morale à quelqu’un qui ne connaît pas l’éthique 
animale ? Y a-t-il une version plus particulière de 
l’utilitarisme que tu préconises ? 

J’étais utilitariste dès huit ans, sans connaître 
le mot. Il s’agit d’une idée très simple. Nos actes 
importent par leurs conséquences. Celles-ci sont 
à évaluer en fonction du bonheur et du malheur qui 
en résultent pour tous les êtres sentients affectés 
(utilitarisme hédoniste). On a parfois à peser un 
bonheur contre un malheur, y compris entre individus 
différents, ce qui veut dire dans l’idéal pouvoir leur 
assigner une valeur (« utilité ») précise ; en pratique, 
on peut généralement se contenter d’estimations. 
L’utilitarisme consiste ainsi simplement à univer
saliser, c’est-à-dire à appliquer à tous et non 
seulement à soi-même, les calculs prudentiels que 
l’on fait quotidiennement.

Bien entendu, les choses ne sont pas tout à 
fait si simples. On aimerait en savoir plus sur cette 
question du bonheur et du malheur. On peut aussi se 
demander s’il n’y a que cela qui « compte » dans une 
vie. Et aussi, pourquoi la mort serait-elle un mal, si 
elle est sans souffrance ? Je crois que ces problèmes 
ne peuvent être résolus sans une compréhension 
de la nature de la sentience. Je suis un utilitariste 
hédoniste, sous réserve d’en savoir plus sur cette 
question.

— Que penses-tu des autres approches en éthique 
animale ?

Le concurrent principal, ce sont les approches 
déontologiques, dites « théorie des droits », re
présentées par Tom Regan, Gary Francione et 
d’autres. Bien qu’elles soient souvent plus en accord 
avec nos intuitions courantes que l’utilitarisme, je ne 
partage pas leur vision.

Le décentrement qu’opère l’utilitarisme par 
rapport à ces approches déontologiques, héritées 
à travers Kant de la scolastique du Moyen-Âge et, 
au-delà, de la pensée d’Aristote, me rappelle celui de 
Copernic, Kepler et Galilée par rapport à la physique 
aristotélicienne lorsqu’ils comprirent que nous ne 
sommes pas au centre de l’univers. Aujourd’hui, 
nous comprenons aussi que nous, les humains, ne 
sommes pas au centre du monde éthique ; dès lors, 
je pense qu’un bouleversement éthique semblable à 
la « révolution copernicienne » est requis.

Ce décentrement a des implications en termes de 
niveaux d’abstraction. Avant Galilée, les propositions 
de la physique collaient à l’expérience quotidienne. 
Par exemple, tout mouvement non entretenu s’arrête 
rapidement ; on pensait donc que l’état « naturel » d’un 
corps est l’immobilité, du moins dans le domaine 
terrestre — car dans le domaine « supralunaire », 
celui des astres, le mouvement, au contraire, 
semblait éternel. Galilée a bouleversé ce schéma, non 

seulement en édictant d’autres lois comme l’inertie, 
mais surtout en établissant une distance entre 
le niveau de réflexion théorique, abstrait, celui du 
physicien, et le niveau pratique, celui de l’ingénieur, 
adapté aux problématiques concrètes terrestres. 
En établissant ce niveau plus abstrait, il permettait 
l’unification de domaines terrestre et supralunaire 
qui semblaient régis par des lois tout à fait différentes.

— Si l’analogie fonctionne, quels seraient les deux 
niveaux en éthique ?  

Je suis un réaliste éthique, c’est-à-dire que je 
crois que les propositions éthiques ont une vérité 
objective, comme les propositions scientifiques. 
Je crois aussi qu’en l’occurrence, l’éthique a 

Aujourd’hui, nous comprenons aussi 
que nous les humains ne sommes pas 

au centre du monde éthique.

une structure semblable à celle de la physique. 
Les principes abstraits, comme la maximisation 
de l’utilité, correspondent au domaine éthique 
« critique »4. Au point de vue pratique, on en tire un 
certain nombre de règles et d’intuitions éthiques à 
usage quotidien. Elles découlent du niveau critique 
tout comme la science de l’ingénieur découle des 
lois physiques fondamentales, mais avec l’addition 
de toute la particularité du cas concret auquel on 
les applique.

Au contraire, me semble-t-il, les éthiques 
déontologiques ne connaissent pas ces deux 
niveaux ; leurs règles ont évolué dans un contexte 
anthropocentré, tout comme 
la physique aristotélicienne a 
été formée dans le contexte 
terrestre. Par exemple, sont 
centrales pour elles des no
tions comme la personne, la 
dignité, l’autonomie, la vertu, 
le mérite, les droits, le respect, l’exploitation... qui 
sont importantes au sein de notre espèce, mais ne 
sont peut-être pas pertinentes, ou le sont moins ou 
autrement, à propos d’une mouche — alors que celle-
ci, si elle est sentiente, concerne aussi l’éthique. On 
note par exemple que Tom Regan limite son domaine 
aux individus sentients qui 
ressemblent le plus aux 
humains (aux « sujets d’une 
vie »). Plus généralement, 
la tendance chez les parti
sans des droits des animaux 
comme Gary Francione est 
de viser une situation (« un 
monde végane ») de sépa
ration ; il s’agirait de laisser 
les non-humains « en paix » : 
c’est-à-dire, concrètement, 
les laisser se massacrer 
entre eux, mourir et souffrir 
de maladies, parasitisme, 
faim, soif, etc. Cet apartheid 
des espèces évite de faire 
face à la non-pertinence des  
schémas éthiques déontologistes trop loin du  
monde humain.

— Le mouvement s’est beaucoup développé ces 
dernières années. Que penses-tu de l’état actuel 
des choses ?

Je viens d’une époque où je croyais être l’unique 
à pouvoir pleurer pour une souris. Qu’aujourd’hui 
dans le monde des milliers défilent pour exiger la 
fermeture des abattoirs concrétise un rêve d’enfant.

Le mouvement a crû, et cela s’accélère ; en 
France en particulier, il commence à y avoir un écho 
y compris dans les discours des politiciens, ce qui 
était inimaginable il n’y a que cinq ans.

Un point positif aussi est que la préoccupation 
pour la souffrance des animaux sauvages n’est 
plus autant qu’avant un angle mort de l’animalisme. 
Même s’il reste marginal, ce sujet commence à 
avoir un écho, à travers les écrits de David Pearce, 

Oscar Horta, Brian Tomasik, 
Catia Faria et d’autres, par la 
création de groupes dédiés 
sur les réseaux sociaux, etc. 
Peter Singer aussi se montre 
moins timide sur la question.

Du côté négatif, je per
çois d’abord une obsession identitariste autour des 
choix de « style de vie ». Notre mouvement peut et 
doit inclure toutes les personnes qui reconnaissent 
la justesse de nos objectifs, qu’elles soient « pures » 
ou non dans leurs pratiques. L’esclavage des Noirs 
n’a pas été aboli par un mouvement de « style de vie » 

et de consommation, mais  
sous l’effet d’une revendi
cation politique de justice. 
Cet identitarisme prend sou
vent des tours agressifs qui 
traduisent plus une peur de 
contamination personnelle 
qu’une volonté de changer 
le monde.

— Comment expliques-tu 
ce genre d’attitude chez 
certains véganes ? 

Je crois qu’ils accordent 
une grande place à l’exigence 
de cohérence individuelle.  
Or la cohérence est une vertu 

logique, pas éthique ! Le mangeur de viande in
différent au sort des animaux est aussi cohérent 
que le végane opposé à leur exploitation, mais 
éthiquement, sa position est un double mal. C’est 
bien pire que la position, pourtant incohérente, de 
qui est choqué par le traitement des vaches laitières, 

Notre mouvement peut et doit 
 inclure toutes les personnes qui  
reconnaissent la justesse de nos  

objectifs, qu’elles soient « pures »  
ou non dans leurs pratiques.

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

M
au

de
 B

ou
ch

ar
d



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 d

a
vi

d
 o

li
vi

e
r

24 25

versus magazine végane

mais parfois consomme du fromage. On retrouve ici 
l’exigence d’hyperrationalité que j’ai critiquée à notre 
propre propos, exigence implicitement spéciste dans 
le regard radicalement différent qu’il porte sur les 
humains et les autres animaux.

L’identitarisme, qui est une passion des frontières, 
est foncièrement de droite. Certains stressent face à 
une réelle ou imaginaire « infiltration » du mouvement 
par l’extrême droite, comme s’ils risquaient d’être 
contaminés par contact. Mais c’est moins les 
individus d’extrême droite qui m’inquiètent que 
leurs idées, et celles-ci sont omniprésentes dans le 
mouvement, y compris, voire surtout, dans la tête des 
plus « radicaux » et virulents « antifascistes ».

En particulier, il y a une non-indulgence pour les 
humains qui contraste avec l’indulgence pour les non-
humains et se traduit souvent par une diabolisation 
de nos adversaires. Un chat qui torture une souris 
est « innocent » — car « c’est la nature » —, mais un 
toréador « est un monstre » et un humain d’extrême 
droite, une « ordure ». Pourtant, ceux-ci comme celui-
là ont leurs raisons, même s’ils ont tort, et il importe 
de les comprendre pour changer les choses et non 
de les haïr. Les appels au meurtre abondent sur les 
réseaux sociaux envers les tortionnaires de chats, 
les aficionados, mais aussi les fascistes et ainsi de 
suite. On remplace la volonté de progrès par celle 
d’élimination.

Cette diabolisation des humains méchants 
s’accompagne souvent aussi d’une diabolisation 
de l’humanité. Il existe bien un spécisme à l’envers, 
qui chante la pureté du monde préhumain, ou du 
monde humain d’antan. Les productions humaines 
— les OGM, en particulier — sont diabolisées. 
L’anticapitalisme aussi fait dans la diabolisation — 
contre McDonald’s, contre Monsanto — bien plus 
que dans l’effort d’établir un système économique 
plus juste. L’impression que cela donne, c’est qu’à 
défaut de parvenir à imaginer un progrès, on rêve de 
retourner au monde précapitaliste, féodal.

— Selon toi, sur quelles questions (pratiques ou 
théoriques) le mouvement pour les droits des 
animaux devrait-il se pencher dans les prochaines 
années ?

La revendication pour l’abolition de la 
consommation de viande, poisson compris, doit 
devenir centrale dans le mouvement et être perçue 

tant dans que hors du mouvement comme LA 
revendication politique animaliste de ce siècle. Elle 
se fonde sur des principes éthiques déjà largement 
partagés, voire inscrits dans nos lois : qu’il est mal 
de faire souffrir ou de tuer sans nécessité un animal. 
C’est là sa force, qui fait qu’elle est réalisable, pays 
après pays, au cours des quelques décennies à venir. 
Elle n’implique pas la fin du spécisme, pas plus que 
l’abolition de l’esclavage des Noirs n’impliquait celle 
du racisme. Il s’agit cependant d’une étape cruciale5.

On sera cependant encore loin, à mon avis, 
du bout du chemin. Il y a bien entendu les autres 
questions comme l’expérimentation animale, 

les zoos, et ainsi de suite, qui font déjà partie des 
revendications standards du mouvement. Mais je 
veux parler surtout de la question de la souffrance des 
animaux sauvages. D’un point de vue égalitariste, non 
spéciste, on ne peut pas faire l’impasse sur ce sujet. 
Il faudra débattre de jusqu’où devra aller l’expansion 
du « cercle de notre préoccupation morale6 » — je 
pense qu’elle devra aller loin.

Il nous faudra refonder les idées « de gauche », 
progressistes, en nous libérant des schémas 
révolutionnaires, qui nous font espérer un « Grand 
Soir » éliminant d’un coup le Mal. Pour affronter la 
question de la souffrance des animaux sauvages, 
il faudra du temps ; des siècles, des millénaires, 
et plus. Nous devons apprendre à penser à long 
terme. Les révolutionnaires se définissent souvent 
par opposition aux « réformistes », qui manqueraient 
d’ambition. Je pense que c’est le contraire qui est vrai. 
Si on espère que tout change en un temps court, on 
se rend aveugle aux problèmes qui ne peuvent se 
résoudre en un temps court. On limite son champ. 
C’est là une raison de l’hostilité de beaucoup 
d’anarchistes et marxistes aux conceptions de la 
libération animale.

Si je suis hostile au concept de révolution, je suis 
au contraire favorable à l’idée de ce que j’appelle 
l’évolution profonde. Il s’agit de reprendre une 
large part des espoirs qu’on classe habituellement 
à gauche, mais sans les oripeaux du mysticisme 
marxiste.

Fondamental dans cette évolution sera le débat, 
l’argumentation. Nous n’abolirons pas la viande en 
imposant des tabous, mais parce que nous avons 
raison et saurons le faire valoir. La gauche s’est 
tellement crispée dans les domaines du racisme et 
du sexisme, sur une position défensive arc-boutée 
sur des tabous, qu’elle apparaît aujourd’hui comme 
l’ennemie du débat et de l’argumentation rationnelle. 
La libération animale au contraire sera l’occasion 
de refonder le progressisme sur la culture du débat.

1 	 Nous ne mangeons pas de viande pour ne pas tuer 
d’animaux, 1989. — Téléchargeable sur le Web.

2 	 L’expression «The hard problem of consciousness»,  
a été introduite par David Chalmers.

3 	 La plupart des textes de tous les numéros sont disponibles 
sur le site cahiers-antispecistes.org

4 	 La distinction entre un niveau critique et un niveau intuitif 
vient de R.M. Hare, Moral thinking, 1981.

5 	 Elle inclut par la force des choses l’abolition,  
pour l’essentiel, de la consommation de lait et d’œufs, 
puisque leur production ne peut pas être rentable sans 
maltraiter et tuer les animaux.

6 	 L’expression vient de Peter Singer, dans  
The Expanding Circle, 1981.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

am
e 

R
av

en
el

le
. —

 R
ef

ug
e 

R
R

, r
ef

ug
er

r.o
rg



26 27
sc

ie
n

c
e

s 
p

a
r 

b
ru

n
o

 d
u

b
u

c

B
ru

no
 D

ub
uc

 e
st

 d
oc

um
en

ta
ri

st
e 

in
dé

pe
nd

an
t e

t a
ut

eu
r d

u 
si

te
 w

eb
 

Le
 c

er
ve

au
 à

 to
us

 le
s 

ni
ve

au
x.

 —
 

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

S
am

ue
l J

ac
qu

es
.

De quoi le stress  
est-il le nom ?

Depuis son introduction en médecine par Hans Selye dans 

les années 1920, le concept de stress a toujours été entouré 

de ce que l’on pourrait appeler un certain « flou artistique ». 

D’abord, parce que Selye a mis l’accent sur les stresseurs 

physiques (chaud, froid, contention, maladies de tout ordre, 

etc.) au détriment des stresseurs psychologiques, dont la 

grande importance a été reconnue un peu plus tard. Ensuite, parce 

qu’on ne distingue pas toujours de manière explicite un stress de 

courte durée d’un stress de longue durée, ce dernier pouvant être 

fort néfaste pour la santé, alors que le premier est généralement 

utile. Et finalement, parce qu’on doit distinguer l’agent stresseur de 

notre réponse organique au stress, ce qu’on ne fait pas toujours. 

Tentons donc l’impossible, c’est-à-dire de démêler un peu tout ça 

en quelques paragraphes. 

En premier lieu, d’où vient notre réaction au 
stress, évolutivement parlant ? De la nécessité de 
sauver sa peau ! Car lorsqu’un animal se retrouve face 
à un prédateur capable d’en faire son repas (l’agent 
stresseur), il ressent un fort stress psychologique 
qui l’incite à faire deux choses : prendre ses jambes 

à son cou et fuir ou, s’il est pris dans un coin sans 
issue, se battre avec l’énergie du désespoir. Dans les 
deux cas, il y aura de vastes remaniements nerveux 
et hormonaux pour allouer le plus de ressources 
possible aux muscles et au système cardio-
respiratoire. Pour fuir ou lutter. Mais qui dit plus de 

Sciences

Bruno Dubuc



sc
ie

n
c

e
s 

p
a

r 
b

ru
n

o
 d

u
b

u
c

sc
ie

n
c

e
s 

p
a

r 
b

ru
n

o
 d

u
b

u
c

28 29

versus magazine végane

ressources à certains systèmes dit forcément moins 
de ressources dans d’autres : les systèmes digestif, 
reproducteur ou immunitaire pâtiront ainsi pendant 
un court instant de cette réallocation nécessaire pour 
assurer la survie de l’organisme. Cela aura peu d’effet 
si la fuite ou la lutte élimine la présence du prédateur 

et que tout revient à la normale après ce stress de 
courte durée (ou « stress aigu »). 

Même chose dans une troisième situation où 
un petit rongeur traversant un champ ouvert, par 
exemple, aperçoit un oiseau de proie au-dessus 
de lui. Ne pouvant ni fuir ni lutter, il fige sur place, 
en espérant que l’oiseau ne le verra pas. Si c’est le 
cas, encore une fois le stress aigu ne dure pas et le 
rongeur en est quitte pour une bonne frousse. Mais 
qu’en est-il s’il dure, c’est-à-dire si le stress devient 
chronique ? C’est là que les choses se compliquent. 

Henri Laborit l’a montré avec une expérience 
remarquable, que l’on peut voir dans le film Mon 
oncle d’Amérique, d’Alain Resnais (1980). Si un rat 
qui reçoit des décharges électriques dans les pattes 
pendant sept minutes durant sept jours peut les fuir 
en sortant de la cage, il sera en parfaite santé au 
bout d’une semaine. De même, s’il ne peut pas fuir 
mais que l’on introduit un autre congénère dans sa 
cage, il se battra avec lui au moment de recevoir les 
chocs, et sera également en parfaite santé après 
sept jours puisque les remaniements hormonaux 
causés par le stress auront pu déboucher sur une 
action (la lutte avec le congénère), aussi inefficace 
fut-elle pour faire cesser les chocs. Mais si le rat qui 
reçoit les chocs est seul dans une cage fermée, et 
ne peut donc ni fuir ni lutter, il se retrouve en état 
d’inhibition de l’action pendant une longue période. 
Les ressources moindres allouées aux viscères et 
au système immunitaire durant toute cette période 
lui feront alors un tort considérable. 

Ainsi en va-t-il de l’être humain prisonnier d’un 
travail qui l’aliène, mais qui ne peut ni le quitter pour 
des raisons économiques (fuite), ni étrangler son 
patron (lutte) parce qu’il aura des ennuis évidents 
avec la police… Il se retrouve alors comme le 
personnage de Ragueneau dans le film de Resnais, 

Le stress psychologique n’est pas  
l’apanage des humains.

Oeuvre par Marie-Jeanne Brouillette

complètement inhibé dans son action, subissant le 
stress psychologique d’un nouveau petit chef dont il 
convoitait en plus le poste ! 

Mais le stress psychologique n’est pas l’apanage 
des humains. John Mason a en effet montré dès les 
années 1960 comment des facteurs sociaux peuvent 
être un stresseur important pour les singes. Sur huit 
singes, il cessa d’en nourrir deux pendant quelques 
jours et nota sans surprise une élévation de leur taux 
de cortisol, une hormone de stress bien connue. Mais 
il remarqua aussi que c’était lorsqu’il alimentait les 
six autres singes que les deux singes affamés, qui 
pouvaient le voir nourrir les autres, semblaient aller 
le plus mal. Il refit donc l’expérience avec d’autres 
singes, mais cette fois les animaux non nourris ne 
pouvaient pas voir les animaux nourris. Résultat : ils 
avaient faim, mais leur taux de cortisol n’augmentait 
pas !

Morale de l’histoire : ce qu’on appelle le stress 
« psychologique » est au moins aussi important 
que le stress physique, et lorsqu’il dure, ses effets 
biologiques sont aussi dévastateurs pour la santé. 
Sachant cela, toute situation mettant un animal 
humain ou non humain dans une situation de stress 
psychologique chronique soulève des questions 
éthiques graves. Imaginez ce que ça implique pour 
une majorité d’animaux d’élevages industriels et 
d’êtres humains pris dans un système économique 
axé sur la productivité et la compétition comme le 
nôtre…

Ce qu’on appelle le stress « psycholo-
gique » est au moins aussi important 

que le stress physique, et lorsqu’il dure, 
ses effets biologiques sont aussi dévas-

tateurs pour la santé. 



p
o

li
ti

q
u

e
 p

a
r 

ke
vi

n
 b

a
rr

a
lo

n

p
o

li
ti

q
u

e
 p

a
r 

ke
vi

n
 b

a
rr

a
lo

n

30 31

versus magazine végane

Antispécisme  
et extrême droite,  
un antagonisme.

Nîmes, mars 2012. Alors que la manifestation « Nos voix pour les 

animaux » se prépare, Jean-Marie Le Pen, président d’honneur du 

Front National, crée la surprise en annonçant sa présence lors de 

l’événement. Depuis quand le Front National, parti fondé par un 

homme politique condamné à plusieurs reprises pour ses positions 

racistes et antisémites, se soucie-t-il de la souffrance animale ? 

Derrière ce semblant d’intérêt pour la cause 
animale se cache en réalité le cheval de bataille 
immémorial du parti d’extrême droite : l’islam et, 
avec lui, l’abattage rituel, que le Front National entend 
dénoncer. Face à la désapprobation des associations 
organisatrices qui refusent la récupération politicarde 
du rassemblement, Jean-
Marie Le Pen doit se résigner 
à rester sagement dans son 
fief familial de Montretout.

Lors de la campagne pré 
sidentielle de 2012, Marine Le Pen, fille du patri
arche, part en guerre contre la pratique de l’abat
tage halal, en la présentant comme la preuve 
irréfutable de l’invasion arabe de notre paisible 
civilisation occidentale. À ce moment, la souffrance 
animale sert de prétexte pour perpétuer les vieilles  

rengaines sur l’islamisation du monde. Mais le mal 
est fait. Le Front National devient l’un des rares partis 
politiques français à parler du calvaire des animaux 
derrière les abattoirs. Cet intérêt curieux pour la 
condition animale n’est pas pour autant l’apanage 
de l’extrême droite française. À l’étranger également, 

les nationalistes prennent fait 
et cause contre l’abattage 
halal. C’est le cas notamment 
en Suède, où le parti nationa
liste farouchement opposé à 

l’immigration, Sverigedemokraterna (les Démocrates 
Suédois, ou SD), traite de la souffrance animale au 
seul prisme de l’abattage halal.

L’ancienne actrice Brigitte Bardot, militante 
archicélèbre du paysage animaliste français 
également connue pour ses multiples déclarations 

politique

À l’étranger également, les  
nationalistes prennent fait et cause 

contre l’abattage halal. 

Ké
vi

n 
B

ar
al

on
 e

st
 b

lo
gu

eu
r 

au
 H

uffi
ng

-

to
n

 P
o

st
 e

t 
à 

P
at

at
es

 e
t 

co
rn

ic
h

on
s.

  

—
 Il

lu
st

ra
ti

on
 p

ar
 V

in
ce

nt
 A

rn
ol

d

Kevin Barralon

racistes et homophobes, ne cache alors 
plus son soutien pour Marine Le Pen 
et pour ses prises de position contre la 
viande halal. L’actrice, dont la fondation 
éponyme dévouée à la cause animale a 
largement contribué au développement de 
la protection des animaux en France, affiche 
publiquement sa sympathie envers la 
candidate du Front National et son intention 
de voter pour elle lors des élections de 
2012. C’est plus qu’il n’en faut pour créer 
la confusion dans l’esprit du grand public.

Une affaire de gauche

Les nationalistes seraient-ils les seuls à 
s’intéresser au calvaire des animaux ? De quoi 
donner du grain à moudre aux détracteurs de la cause 
animale et, surtout, la possibilité d’écorner l’image 
du mouvement. En 1992, le 
philosophe Luc Ferry, dans 
Le nouvel ordre écologique, 
faisait déjà le rapprochement 
entre l’animalisme et l’idéo
logie nazie, se référant à 
l’instauration de lois protectrices des animaux par 
le régime nazi. À cette époque, l’intelligentsia fran
çaise se révélait déjà douée d’une mauvaise foi 
déplorable en réponse aux injustices à l’encontre des 
animaux. Depuis, les recherches des historiens ont 
atténué cette corrélation entre la cause animale et le  

nazisme, en donnant tort aux calomnies : le nazisme ne  
valorisait les animaux qu’en fonction du degré de 
férocité des animaux concernés, le naturalisme 
intrinsèque au régime nazi faisant de l’agressivité 
un gage de supériorité. Selon l’historien Johann 
Chapoutot, « le caniche ne suscite que le sarcasme 
darwinien le plus cruel ».1 

La question animale est, de toute évidence, une 
affaire de gauche. Il est nécessaire de rappeler que le 
mouvement français pour la cause animale est, dès sa 
phase de structuration intellectuelle, menée par les 
antispécistes lyonnais, foncièrement égalitariste, qu’il 
s’agisse d’égalité interhumaine ou interspécifique. 
Les revendications antispécistes font leur apparition 
durant les années 80, en réaction à la faiblesse des 
arguments proposés par les mouvements épars pour 
la « défense animale », qui ne condamnent alors pas la 
consommation de viande et dont la seule ambition est 
d’améliorer les conditions de vie des animaux sans 

toutefois remettre en cause 
la prééminence de l’espèce 
humaine. L’antispécisme, 
dont les idées sont largement 
influencées par la littérature 
anglo-saxonne, évolue alors 

dans un cadre révolutionnaire et anarchiste. Ses 
revendications sont politiques et sociales, appuyées 
sur la critique d’une société qui tolère des formes de 
domination arbitraire, dont l’esclavage des animaux 
est l’une des illustrations les plus malheureuses.

L’antispécisme, dont les idées sont lar-
gement influencées par la littérature 
anglo-saxonne, évolue alors dans un 
cadre révolutionnaire et anarchiste.



p
o

li
ti

q
u

e
 p

a
r 

ke
vi

n
 b

a
rr

a
lo

n

33

versus magazine végane

La convergence des luttes

En 1992, à Lyon, les Cahiers antispécistes, 
revue française de référence fondée un an plus tôt, 
défi nissent le spécisme de la manière suivante : 

Le spécisme (ou espécisme) est à l’espèce 
ce que le racisme est à la race, et ce que 
le sexisme est au sexe : une discrimination 
basée sur l’espèce, presque toujours en 
faveur des membres de l’espèce humaine 
(Homo sapiens).2

Cette défi nition témoigne du lien profond qui 
unit les convictions antiracistes, antisexistes et 
antispécistes. Le racisme et le spécisme, qui ont 
tous deux une logique discriminante, ont une racine 
commune : la volonté de traiter diff éremment les 
individus en tenant compte 
de critères arbitraires. De
fait, la lutte contre les dis-
criminations fondées sur
l’espèce implique la cohé-
rence des luttes contre les 
discriminations fondées sur 
la race ou le sexe. L’ethnologue Catherine-Marie 
Dubreuil note que « les militants français, dans 
les premières années de leur existence, n’ont pas 
choisi d’investir l’animalisme en tant que mouvement 
exclusivement animalitaire. Ils l’ont développé en 
analysant et en dénonçant toutes les formes de 
dominations ».3

De ce fait, la convergence entre les luttes 
antiracistes, antisexistes et antispécistes est 
intellectuellement un truisme. En 2012, deux 
chercheurs soulignent la correspondance chez 
certaines personnes entre le mépris pour les 
animaux et la croyance en la suprématie humaine. 
Il existe une forme d’uniformité parmi les attitudes 
discriminantes à l’égard de ceux qui présentent des 
caractéristiques diff érentes du groupe majoritaire. 
De la même manière, des similitudes transparaissent 
dans la manière dont la société patriarcale instaure 
des inégalités entre les femmes et les hommes, 
et l’infériorisation des animaux. Carol J. Adams, 
auteure de The Sexual Politics of Meat, résume ce 
parallélisme dans un article publié en 1991 et traduit 
dans Les Cahiers antispécistes : « Les animaux sont 
de la viande, des cobayes pour des expériences, 
et des corps objectifi és ; les femmes sont traitées 

comme de la viande, comme des cobayes, et comme 
des corps objectifi és ». Le mouvement antispéciste 
établit donc une adéquation logique au sein des 
revendications qualifi ées de « progressistes ».

La gauche à rebours du progrès social

Pourtant, même chez les progressistes, 
l’antispécisme est loin de faire l’unanimité. Malgré 
une littérature abondante sur la question animale 
et, plus particulièrement, sur la similitude entre les 
diff érentes formes de domination, une majorité de la 
gauche française ferme encore les yeux sur la manière 
dont la société traite les animaux. Si la lutte contre le 
racisme et le sexisme constitue une évidence dans 
les milieux de gauche, celle contre l’esclavage des 
animaux a toujours du mal à trouver ses promoteurs. 
La raison certaine en est le conservatisme humaniste 

qui empêche de penser les 
questions de justice sociale 
en y incluant la question 
animale. On retrouve ici la 
vieille idée selon laquelle 
admettre une égalité de 
considération au bénéfice 

des animaux reviendrait à dévaloriser l’homme. Il y 
a comme une mécompréhension manifeste, au sein 
de la gauche française, de ce que sont réellement 
les motivations antispécistes. Pourtant, lutter contre 
les discriminations entre les espèces, c’est lutter 
contre le suprémacisme blanc ou le patriarcat. Ainsi, 
prôner la fi n de toutes les formes de discriminations 
arbitraires, c’est aussi faire barrage à l’extrême droite.

Si la lutte contre le racisme et le 
sexisme constitue une évidence dans 

les milieux de gauche, celle contre 
l’esclavage des animaux a toujours du 

mal à trouver ses promoteurs.

1  Johann Chapoutot, La loi du sang. Penser et agir en nazi
(Gallimard 2014).

2  David Olivier, « Qu’est-ce que le spécisme ? », 
Les Cahiers antispécistes, décembre 1992.

3  Catherine-Marie Dubreuil, Libération animale et 
végétarisation du monde. Ethnologie de l’antispécisme 
français (Éditions du CTHS 2013).

4  Gordon Hodson et Kimberly Costello, « The link between 
devaluing animals and discrimination », 
New Scientist, décembre 2012.

5  Carol Adams, « Anima, animus, animal », 
Les Cahiers antispécistes, avril 1992.



34 35

versus magazine végane

Mariage de saveurs

Ça mange quoi, des véganes qui font la noce ? Reportage dans un 

verger de Montérégie.

Nostalgie, conservatisme, romantisme. Notre 
rapport au mariage, c’est tout ça et tellement plus. 
Planifier une réception de noces, c’est jongler avec 
les traditions, tenter de les réinventer et les modeler 
à son image sans pour autant 
donner l’impression qu’on 
s’en moque. Plus encore, 
c’est organiser une fête qui 
sera mémorable pour la fa
mille et les amis.

Le printemps dernier, 
Marie et Olivia ont convoqué 
ceux qui leur sont chers — une centaine de convives 
dont j’ai eu le privilège de faire partie — pour 
célébrer leur union dans les vergers de Duhman en 
Montérégie. À leurs familles vietnamiennes, elles ont 
proposé un menu entièrement végétalien. 

Le banquet, l’archétype du repas

L’histoire de l’humanité est marquée par la 
recherche constante et souvent infructueuse 
d’aliments. Dans ce contexte, on peut comprendre 
que l’archétype du repas, le banquet (et tout 
particulièrement le banquet de mariage) soit si 
généralement investi d’une valeur euphorique. Il 
représente satiété, vitalité et santé. La consommation 
de nourriture fait partie intégrante de ce rite de 
passage qu’est le mariage. Dans L’Assomoir de 
Zola, Gervaise ne veut pas dépenser, mais Coupeau 
insiste : « On ne pouvait pas se marier comme ça, 
sans manger un morceau ensemble ». Le mariage 
de Charles et Emma Bovary imaginé par Flaubert se 
déroule sous le thème de l’excès : « C’était sous le 
hangar de la charretterie que la table était dressée. 

Il y a avait dessus quatre aloyaux, six fricassées de 
poulets, du veau à la casserole, trois gigots et, au 
milieu, un joli cochon de lait, rôti, flanqué de quatre 
andouilles à l’oseille. ». Plus près de nous, c’est six 

choix de menus préparés par 
un chef étoilé Michelin qu’ont 
proposés Kim Kardashian et 
Kanye West à leurs invités 
l’été dernier. 

Pour Olivia et Marie qui 
adorent manger (« C’est notre 
point commun ! »), il allait 

de soi que le repas devait sortir de l’ordinaire. Exit 
la tradition vietnamienne. Toutes deux véganes, 
c’était l’occasion de faire découvrir quelque chose 
de différent aux invités. Elles ont fait appel à Adrian 
Copeland, un jeune chef montréalais qui se définit 
comme un « végane moderniste qui travaille à partir 
d’ingrédients locaux de façon expérimentale ». Il fallait 
proposer un menu recherché qui allait impressionner 
et surprendre. Le repas n’aurait rien de traditionnel, 
mais se devait d’être mémorable.

Suivez le chef

C’est à l’étage de la grange que nous étions 
attendus pour souper. Une dizaine de tables étaient 
montées, chacune identifiée au nom d’une montagne 
escaladée par les mariées. 

Au centre de chaque table, un petit pot de fleurs 
sauvages et le menu qui permettait de nous ame
ner d’une terrine de concombre et rhubarbe à un 
masa gnocchi. « Le repas a été construit autour 
d’ingrédients locaux et de saison », explique Adrian 
Copeland. « Je pars d’une liste des ingrédients de 

Reportage

« Le repas a été construit autour d’in-
grédients locaux et de saison .  Je pars 
d’une liste des ingrédients de qualité 
qui sont offerts sur le marché pour 

ensuite réfléchir aux agencements que 
j’ai envie d’essayer. »

re
p

o
rt

a
g

e
 p

a
r 

é
li

se
 d

e
sa

u
ln

ie
rs

re
p

o
rt

a
g

e
 p

a
r 

é
li

se
 d

e
sa

u
ln

ie
rsÉ
lis

e 
D

es
au

ni
er

s 
es

t l
’a

ut
eu

re
 d

e 
Va

ch
e 

à 
la

it
 (S

ta
nk

é 
20

13
) e

t d
e 

Je
 m

an
ge

 a
ve

c 

m
a 

tê
te

 (S
ta

nk
é 

20
11

). 
—

 P
ho

to
gr

ap
hi

es
 

pa
r 

S
aM

e 
R

av
en

el
le

 

Élise Desaulniers



re
p

o
rt

a
g

e
 p

a
r 

é
li

se
 d

e
sa

u
ln

ie
rs

36 37

versus magazine végane

qualité qui sont offerts sur 
le marché pour ensuite 
réfléchir aux agencements 
que j’ai envie d’essayer. » 
Avec onze services, il y 
avait de quoi s’amuser. Plu
sieurs plats étaient simples 
et légers. D’autres étaient 
plus expérimentaux. « Je 
pense que lorsqu’on commence à faire confiance 
à un chef, on peut se laisser aller. C’est ce que j’ai 
essayé de faire. Les hors-d’œuvre étaient plutôt 
faciles. À partir de là, j’ai poussé un peu plus loin à 
chaque service. »

Pas de plat principal, mais une succession de 
petites assiettes. Une proposition délibérée du chef : 
« J’aime bien garder chaque plat plutôt petit. J’ai eu des 
expériences incroyables dans des restaurants où on 
n’a que deux ou trois bouchées. Ça te fait penser à ce 
que tu as mangé. » Ceux qui étaient prêts à se laisser 
aller ont été séduits. « J’ai des amis foodies tout à fait 
omnivores qui m’ont dit qu’ils n’avaient pas mangé 
un aussi bon repas depuis longtemps », m’a confié 
Olivia. Mais pour d’autres, ce fut plus déstabilisant. 
« Certains membres de la famille s’attendaient à venir 
au mariage pour manger et repartir le ventre bien 
plein comme dans les mariages viets », ajoute Marie. 
« Ce n’était pas le cas ». 

Mes coups de cœur ? La boule de riz 
avec shiitake, érable et wasabi  

proposée en apéro. Les pleurotes grillés 
avec caramel et le consommé d’herbes 

et de cyprès.

L’amour est dans le vinaigre

Un truc à retenir d’Adrian Copeland : vinaigrer ! 

Toutes les sensations de goût (sucré, salé, 

amer, acide et umami) sont sur la langue. Si 

on ajoute de l’acide à un plat, la sensation 

s’étend et remplit la bouche. Le secret d’un plat 

savoureux, c’est donc non seulement de saler, 

mais d’y ajouter du vinaigre. « Même avec le riz : 

on ajoute du vinaigre et on ne peut plus arrêter 

d’en manger parce que c’est tellement bon ! » 

Pour le mariage de Marie et Olivia, Adrian 

a utilisé le vinaigre de cidre de pommes du 

domaine de Dunham. Un superbe produit on 

ne peut plus local qu’on peut acheter sur place. 

domainededunham.ca

Pour ma part, je suis sortie de table avec 
l’impression d’avoir vécu un repas à la hauteur de 
la journée : unique, émouvant, exceptionnel. Mes 
coups de cœur ? La boule de riz avec shiitake, érable 
et wasabi proposée en apéro. Les pleurotes grillés 
avec caramel et le consommé d’herbes et de cyprès. 
Trois plats qui me semblent caractéristiques de la 
volonté du chef d’amener la cuisine locale sur un 
terrain en friche. On note aussi qu’il n’hésite pas à 
mettre de côté les classiques végés (cachous, noix 
de coco, fausses viandes) pour intégrer des noisettes 
et du cèdre. Du cèdre ? « Je n’avais jamais vu ça dans 
une recette », avoue Copeland, « mais ça a les mêmes 
composés aromatiques que la sauge et le romarin. 
Je les ai mis ensemble et ça s’est bien mélangé. » Il 
confie du même souffle s’être levé à 2h30 le matin 
du mariage pour aller cueillir ses aiguilles dans un 
parc près de chez lui.



re
p

o
rt

a
g

e
 p

a
r 

é
li

se
 d

e
sa

u
ln

ie
rs

38 39

versus magazine végane

La cerise sur le gâteau

C’est sur une proposition consensuelle que 
le souper s’est terminé : un magnifique gâteau de 
Sophie Sucrée à la fois élégant et classique. Zeste 
de citron et glaçage infusé à la lavande. De quoi se 
donner l’énergie pour danser tout le reste de la soirée 
— et pour reprendre des forces, on pouvait se servir 
des sucreries et passer par le bar à ramen.

Un bar à ramen

Une idée d’Olivia et Marie très appréciée des 

invités qu’on a bien envie de leur piquer : un 

bar à ramen! En fin de soirée, Adrian Copeland 

a préparé un bouillon chaud, déposé à côté 

d’un choix de nouilles, de légumes grillés et 

de champignons. Chacun était invité à préparer 

son bol de soupe.



in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

41

versus magazine végane

tel-aviv, shanghai, 
berlin, bâle,  

são paulo, quito



in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

42 43

versus magazine végane

Depuis environ deux ans, le véganisme progresse 
en Israël. Le mot « véganisme » est devenu un terme 
courant. De nouveaux restaurants et cafés véganes 
font leur ouverture et des menus végétaliens sont 
ajoutés aux menus des restaurants existants. Bien 
évidemment, même s’il n’est pas toujours régulier ni 
bien organisé, l’activisme est bien vivant. En plus des 
manifestations habituelles, des journées sans viande 
et des activités artistiques de rue, deux initiatives 
majeures ont récemment occupé le devant de la 
scène.

La première a eu lieu en mai 2015. Dr Alex 
Hershaft, fi gure importante du mou vement américain 
pour les droits des animaux et cofondateur du « Farm 
Animal Rights Movement (FARM) », est venu en Israël 
pour une tournée de conférences s’étendant sur dix 

jours. Survivant de l’Holocauste, 
sa visite en Israël n’a pas manqué 
de susciter des comparaisons 
délicates entre l’Holocauste 
et l’industrie de l’exploitation 
animale. Cette initiative était 
menée par Ori Shavit et Chen 
Cohen ainsi que d’autres 
activistes véganes bien connus 
dans le mouvement israélien.

La marche végane organisée 
dans la ville de Haïfa est la 
deuxième de ces initiatives. 
En août 2013, les activistes 

israéliens se sont réunis afi n de former le plus grand 
rassemblement pour la défense des droits des 
animaux de l’histoire locale. Avec comme points 
de départ et d’arrivée la ville de Tel-Aviv, la marche 
a rassemblé 5000 personnes localement, et bien 

plus, avec des marches organisées simultanément 
dans quarante villes autour du monde par Wayne 
Hsiung de Direct Action. Une deuxième marche 
fut à nouveau organisée à Tel-Aviv en septembre 
2014. Pour l’année en cours, l’idée est d’organiser 
une marche à Haïfa, qui soulignera l’unité liant les 
activistes arabes et juifs qui manifestent ensemble 
depuis un an, et ce, également dans des villes arabes 
avec des pancartes écrites en langue arabe. Cette 
initiative n’en est qu’à son commencement, mais 
rassemble des activistes éminents, principalement 
issus de Haïfa : Sharbel Balloutine, en particulier, le
leader des activistes véga nes arabes en Israël — qui a 
traduit/inventé le mot « vé ganisme » en langue arabe 
—, fera un discours lors de l’événement.

Du côté juridique, certains procès ont apporté de 
bonnes nouvelles. Un recours collectif contre Tnuva, 
principale entreprise de l’industrie du lait, des œufs et 
de la viande, a été réglé pour 4,2 millions de shekels 
israéliens (1,4 million de dollars canadiens). Un 
second recours collectif a été réglé pour 3,2 millions 
de shekels (1,1 million de dollars canadiens), dans 
une aff aire de fraude concernant l’expérimentation 
animale. Espérons que le militantisme juridique 
progresse et que de nouvelles lois soient créées.

Il n’y a malheureusement pas que de bonnes 
nouvelles. Le mouvement 269 Liberation Farm, fondé 
l’été dernier après des eff orts considérables, a été 
dissout, faute de ressources. Nous avons encore 
beaucoup à apprendre, mais une chose est sûre : 
l’activisme végane israélien est tout sauf ennuyeux.

— Asaf Harduf, Université de Haïfa

S
ec

ti
on

 in
te

rn
at

io
na

le
 il

lu
st

ré
e 

pa
r 

M
ar

ia
nn

e 
V

in
ce

nt

En dépit des tensions politiques 

actuelles entre la Palestine et Israël, 

le 4 octobre 2015, plus de 10 000 

personnes ont marché dans les rues 

de Tel-Aviv, pour signaler l’importance 

de la lutte de l’oppression envers les 

animaux. Organisé par un consortium 

d’organisme de défense des droits des 

animaux, l’événement a réuni des 

activistes des quatre coins du pays. 

Quatre membres de la Knesset, le 

parlement israélien, issus de divers 

partis de gauche et de droite, ont pris 

part à la marche, de même que des 

fi gures médiatiques populaires.

On a vu naître et mourir des vagues de philo-
sophies végétariennes dans l’histoire du monde 
et la Chine ne fait donc pas figure d’exception. 
Même si nous ne sommes 
pas encore parvenus à 
établir la relation égalitaire 
idéale entre les humains 
et les animaux décrite par 
Tchouang-Tseu, la civilisation chinoise dans sa 
diversité n’a pas un passé de grande consommation 
de viande. Dans les communautés tant agricoles 
que nomades, les animaux étaient indispensables 
dans la vie des gens, moins pour l’aspect 
nutritionnel qu’ils représentaient que pour être 
utilisés au travail ou comme actifs. Au cours des 
dernières décennies, la consommation de viande 
a considérablement augmenté au fi l de la hausse 
des niveaux de revenus, que ce soit dans les villes 
ou dans les zones rurales. Mais le développement 
économique et l’urbanisation agissent également 
comme les catalyseurs d’une tendance qui fa-
vorise l’éclosion d’un nouveau végétarisme ou d’un 
nouveau véganisme.

Dans la société chinoise, l’histoire du bouddhisme 
et de l’islam a établi un lien clair entre les restrictions 
alimentaires – en particulier le véganisme – et les 
croyances religieuses. Cependant, de nouvelles 
formes de végétarisme et de véganisme mettent 
davantage l’accent sur la santé, l’environnement 
et le bien-être des animaux. Pour les véganes, la 
compassion éprouvée pour tout être vivant est sans 
doute la raison essentielle qui conduit à faire de 
tels choix. Mais pour la plupart des gens, devenir 
végane ou végétarien, quelle que soit la motivation, 
paraît extrême : cela peut facilement provoquer des 

réactions négatives. Par conséquent, lorsqu’une 
action collective est nécessaire, les activistes véganes 
envisagent souvent de nombreux points d’entrée afi n 

de cibler effi  cacement des 
groupes spécifi ques. Parmi 
les nombreuses actions 
lancées sur les réseaux 
sociaux et le travail eff ectué 

sur le terrain pour promouvoir une alimentation végé-
talienne, des conférences publiques organisées à 
propos du programme « 21-Day Vegan Kick-start » 
(guide pour devenir végétalien), axé sur la santé, ainsi 
que les initiatives du « Lundi vert/sans viande », axées 
sur l’environnement, ont obtenu d’assez bons résul-
tats, jetant ainsi les bases d’un changement sur le 
long terme.

À l’avant-garde sur le plan législatif, Hong Kong 
et Taïwan ont depuis longtemps adopté des lois pour 
promouvoir le bien-être des animaux. Des projets 
de loi en faveur de la protection des animaux ont été 
présentés en Chine continentale en 2009 et 2010 afi n 
d’essayer, entre autres, d’interdire la production et la 
consommation de viande de chien et de chat. Étant 
donné que le fait de manger du chien est encore 
considéré comme une tradition dans certaines 
régions de Chine, ce projet de loi jouerait un rôle 
positif pour discréditer de telles pratiques tout en 
mettant en avant l’aspect éthique des liens qui 
pourraient se nouer entre les animaux et les humains.

— Wanqing Zhou, 
Institut Worldwatch 

et Brighter Green 

La consommation de viande a consi-
dérablement augmenté au fi l de la 

hausse des niveaux de revenus.



in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

44 45

versus magazine végane

La plupart des véganes de passage à Berlin 
découvrent une ville dynamique qui semble être 
la capitale mondiale du véganisme. On y trouve 
quatre supermarchés entièrement véganes, plus 
de 30 restaurants véganes et la plupart des autres 
endroits où l’on peut se restaurer proposent des 
options véganes. Une boutique érotique végane, 
plusieurs magasins de vêtements, deux magasins 
de chaussures, un salon de coiffure et une sta-
tion « Veggie Radio » constituent autant d’attraits 
supplémentaires. À ce jour, toutes les cafétérias 
universitaires proposent des plats véganes dans 
leur menu ; il existe même une cafétéria entièrement 
végétarienne et essentiellement végétalienne. C’est 
dans la capitale allemande que Beyond Carnism, 
l’organisation fondée par Melanie Joy, a lancé 
une campagne de sensibilisation sur le carnisme, 
dont l’impact s’étend bien au-delà des frontières 
de l’Europe. 

VEBU, la plus importante organisation végé-
tarienne, ayant un eff ectif de plus de 30 employés, est 
basée à Berlin. Elle fait avancer le véganisme – ainsi 
que d’autres organisations et groupes véganes – à 
divers niveaux. Depuis quelques années, le projet de 
démarrage mis en place par VEBU sert d’inspiration 
aux véganes et les incite à devenir entrepreneurs. 
Cela a favorisé l’émergence de start-up et permet à 
des entreprises véganes innovatrices d’apparaître à 
un rythme régulier. 

Berlin accueille également le plus grand festival 
d’été végane d’Europe, un événement qui s’étend 
sur trois jours. Situé en plein cœur de la capitale 
allemande, l’événement attire plus de 50 000 visiteurs. 
Né et basé à Berlin, Attila Hildmann est probablement 
le chef cuisinier végétalien qui a le plus de succès à 

travers le monde. Ayant vendu 1,3 million de livres, 
il s’apprête à ouvrir une chaîne de restaurants dans 
notre ville. Le célèbre salon professionnel végane 

européen « Veggie World » viendra à Berlin tous les 
ans, à partir des 7 et 8 novembre 2015. Enfi n, pour les 
sportifs, il existe une salle d’entraînement entièrement 
végane et un groupe de « coureurs véganes » tenant 
plusieurs dizaines de courses organisées chaque 
année. 

Que vous ayez prévu d’y emménager ou bien d’y 
passer quelques jours ou quelques semaines, Berlin 
est à coup sûr une destination idéale pour tous les 
végétariens et les véganes.

— Sebastian Zösch, VEBU

Toutes les cafétérias universitaires 
proposent des plats véganes dans 

leur menu ; il existe même une cafété-
ria entièrement végétarienne et 

essentiellement végétalienne.

La Suisse est essentiellement connue pour son 
fromage, ses chocolats et (à tort) pour ses pendules 
à coucou. Rien de tout cela n’est particulière ment 
végane ou respectueux 
des animaux. Notre terri-
toire montagneux est salué 
comme ayant les meilleures 
et les plus strictes lois sur la 
cruauté envers les animaux. 
Les vaches sont perçues 
comme faisant partie des 
pâturages alpins. L’utilisation 
des animaux est donc très enracinée et acceptée 
dans notre société. 

Toutefois, ces deux dernières années, le 
véganisme a connu un soulèvement dans notre 
petit pays de 8 millions d’habitants. À en juger par le 
développement de nos pays voisins comme l’Autriche 
et l’Allemagne, cette tendance s’est installée pour de 
bon. La Société végane suisse tente de façonner la 
perception du véganisme en attirant l’attention des 
médias, à travers un réseautage solide au sein de la 
communauté et une gestion effi  cace de projets et de 
campagnes de plaidoyer. Depuis la fondation de la 
société en 2011, les réactions des dernières années 
sont impressionnantes et très encourageantes. 

Le système de la démocratie directe en Suisse 
autorise ses citoyens à voter quant à certaines 
questions spécifi ques, par exemple sur la législation. 
C’est ce système que nous utilisons pour obtenir la 
reconnaissance de la cause végane, et les initiatives 
pour envoyer notre message aux politiques et à une 
plus grande échelle sont nombreuses. L’objectif 
est d’utiliser le pouvoir du peuple pour accroître 
et garantir l’accès à un mode d’alimentation et 

de consommation qui est à la fois respectueux 
des animaux, sain, écologique et durable. Des 
restaurants végétaliens ou des options véganes font 

leur apparition dans les plus 
grandes villes et l’intérêt pour 
la cause dans laquelle nous 
sommes quotidiennement 
impliqués est aujourd’hui à 
son plus haut niveau. 

La Suisse s’est montrée 
un peu lente et en retard con-
cernant la question végane. 

Toutefois, nous nous rattrapons vite et la Société 
végane suisse est là pour s’assurer qu’elle demeure 
à l’ordre du jour, que ce soit à l’échelle personnelle, 
économique ou politique. 

— Raphael Neuburger & Cristina Roduner,
Société végane suisse

Le système de la démocratie directe 
en Suisse autorise ses citoyens à voter 

quant à certaines questions spéci-
fi ques, par exemple sur la législation. 

C’est ce système que nous utilisons 
pour obtenir la reconnaissance de 

la cause végane.



in
te

rn
a

ti
o

n
a

l
46 47

in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

versus magazine végane

Au Brésil, le mouvement pour les droits des 
animaux se fait entendre. Certes, les décideurs 
doivent prendre position avec plus de fermeté, mais 
grâce au travail croissant des activistes locaux, un 
petit nombre de fi gures politiques commencent à 
montrer leur appui.

Nous savons que le Brésil est encore un pays à 
revenu intermédiaire. Sa population a besoin d’aide, 
mais nous sommes également riches de personnes 
au bon cœur dévouées à la cause animale. À l’aide 
du travail acharné de bénévoles et d’ONG et grâce 
à l’exemple montré par ceux qui vivent à l’heure 
végane, ce mouvement est en pleine croissance.

Cette tendance est en train d’attirer l’attention des 
gens d’aff aires, véganes ou pas, qui ont entendu les 
revendications et avantages 
du véganisme sous plusieurs 
angles et off rent désormais 
d’intéressantes options aux 
non végétaliens, au nom 
de leur santé et de celle des animaux. Depuis le 
début des années 2000, le nombre de marques et 
de produits véganes disponibles en supermarché 
est exponentiel. De plus en plus de gens décident 
de transformer leur style de vie et de se rapprocher 
du véganisme, ce qui entraîne une demande accrue 
de produits véganes. À São Paulo, par exemple, la 
chaîne de restauration rapide Maoz Vegetarian est 
maintenant à 100 % végétalienne !

Une des rues les plus connues de notre 
ville est la Rua Augusta, où la population, tant 
locale qu’étrangère, peut trouver de nombreux 

établissements offrant un menu végétalien. Par 
exemple, mon mari a commencé à produire des 
linguiças (saucisses) véganes pour un vendeur de 
hot-dogs local. Le propriétaire m’a récemment dit 
que les hot-dogs végétaliens représentent 30 % de 
son chiff re d’aff aires !

Au Brésil, les lois pour le bien-être des animaux 
sont encore loin de respecter leurs réels besoins. La 
population, par exemple, ne prend toujours pas au 
sérieux la stérilisation et la castration des animaux, 
ce qui a pour conséquence qu’une grande quantité 
d’animaux sont abandonnés et à la recherche d’un 
toit. La plupart de ces animaux fi nissent dans la 
rue ou tués, l’adoption par Facebook ayant échoué. 
Aucune organisation ne prend ses responsabilités 

ni ne cherche à imposer des
mesures préventives. Bien 
que quelques politiciens 
travaillent sur ce dossier, 
le problème est encore 

largement présent. La So ciedade Vegetariana 
Brasileira (Société végétarienne brésilienne), qui 
est en fait végane, fait ici un superbe travail pour les 
animaux. De plus, « Veganismo na TV », une chaîne 
YouTube dédiée au véganisme au Brésil (www.
veganismonatv.com), contribue à sensibiliser la 
population.

L’an dernier, un incident a eu lieu dans un 
laboratoire qui pratiquait des tests sur les animaux, 
notamment les beagles. Des activistes ont réussi 
à pénétrer les lieux et s’emparer de beagles, puis 
à révéler les atrocités qu’on leur faisait subir. 

À São Paulo, la chaîne de restauration 
rapide Maoz Vegetarian est mainte-

nant à 100 % végétalienne .

Au cours des dernières années, deux projets de 
loi tenant compte des intérêts des animaux utilisés 
à des fi ns alimentaires ont été présentés devant 
l’Assemblée nationale. L’un a été rejeté et l’autre est 
toujours en débat. Une proposition pour déclarer les 
animaux comme des êtres sensibles a également 
été discutée avec certains membres de l’assemblée. 

En même temps, nous constatons une évolution 
des habitudes de consommation surtout dans les 
trois principales villes, Quito, Guayaquil et Cuenca, 
qui sont de plus en plus vegan friendly. Les grandes 
épiceries, tout comme les petits commerces et 
plusieurs restaurants, off rent des options d’origine 

100% végétale à la demande d’une population 
consciente du sort des animaux, mais aussi 
soucieuse de sa santé. La tendance santé bio fait 
d’ailleurs partie des champs d’intérêt des Équatoriens 
et dans ce cadre, le véganisme a sa place. L’activisme 
pourrait donc creuser et orienter cette perspective 
vers une vision plus éthique et globale.

— Emmeline Mansour, militante végane

Soudainement, tout le pays est devenu solidaire face 
à cette brutalité ! Tous les journaux, magazines et 
chaînes de télévision ont couvert cette histoire. En 
conséquence, le laboratoire a fermé ses portes et 
est poursuivi pour maltraitance animale. Cependant, 
malgré l’impact de cette histoire, de nombreux 
laboratoires sont toujours en activité, et quelques 
mois après cet incident, une vox populi auprès 
de la population locale semblait montrer que les 
gens n’ont pas vraiment changé leurs habitudes de 
consommation à la suite de cet incident.

À la fi n du mois de juin, les législateurs ont interdit 
la production ainsi que la vente de foie gras à São 
Paulo, évoquant la souff rance endurée par les oies, 
inévitable dans la production. Les activistes ont salué 
cette interdiction, qui devrait entrer en vigueur d’ici 

le mois d’août et infl iger aux restaurants et bars 
l’enfreignant une amende de 5000 reais (2000 CAD). 
Malheureusement, cette victoire fut éphémère, car 
un mois plus tard, un juge décida de suspendre 
temporairement la loi afi n de l’étudier plus en détail 
et de demander davantage d’informations au maire 
et au Conseil municipal de la ville de São Paulo.

Il ne faut cependant pas s’avouer vaincu. Comme 
le sauvetage des beagles l’a montré, il existe toujours 
une force positive, même dans les moments négatifs. 
Les activistes brésiliens sont sans aucun doute 
créatifs, actifs et prêts à prendre des risques.

— Laura Kim Barbosa, Veganismo na TV



versus magazine végane

spécial brunch

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h

49



50 51

versus magazine végane

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h

Marie Laforêt

L’heure du brunch

Le brunch - une contraction du breakfast et du lunch 

- est le repas par excellence pour se ressembler et 

prendre son temps. Il est festif, copieux, varié et se 

conjugue à toutes les saisons. Les recettes que nous 

vous proposons dans ce dossier démontrent la richesse 

des options véganes pour bruncher : tous les goûts sont 

à l’honneur, qu’on aime les formules classiques ou qu’on 

désire expérimenter de nouvelles saveurs. 

Bon appétit !

Marie Laforêt vit et travaille en France. Elle est photographe, auteure de plusieurs 

livres de recettes végétaliennes, et elle tient le blogue 100% Végétal sur lequel 

elle partage ses créations culinaires.

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
52 53

versus magazine végane

Pancakes aux myrtilles

01.	 Dans un saladier, mélanger les ingrédients secs. 

02.	 Mélanger à part la crème de soja et le lait végétal. 

03.	 Verser petit à petit en mélangeant au fouet pour obtenir une pâte lisse 
et sans grumeaux. 

04.	 Incorporer l’huile et les myrtilles grossièrement écrasées, puis le jus 
de citron. 

05.	 Huiler une poêle à feu moyen et cuire les pancakes 1 à 2 minutes de 
chaque côté. Donne environ 15 pancakes.

ingrédients

350 g	 farine de blé 

4 c. à table	 sucre de canne blond 

2 c. à thé	 arrow root 

10 g	 poudre à lever 

1/4 c. à thé	 sel 

200 ml	 crème soja 

350 ml	 lait végétal 

2 c. à table	 huile végétale neutre 

1/4 c à thé	 vanille en poudre 

150 g	 myrtilles fraiches  

	 ou surgelées 

2 c. à thé	 jus de citron

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
M

ar
ie

 L
af

or
êt



54 55

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
M

ar
ie

 L
af

or
êt

Mini bagels, crème d’avocat  
et courge rôtie

01.	 Dans un saladier mélanger les ingrédients secs des bagels, ajouter 
l’eau et l’huile et bien mélanger pour former une boule de pâte et pétrir 
pendant 5 bonnes minutes. Couvrir d’un torchon propre et laisser lever 
1h à 25°C. 

02.	 Former 10 petites boules de pâte. Percer au centre avec le pouce et faire 
tourner pour former un anneau. Déposer sur une plaque recouverte 
de papier cuisson, une fois tous les bagels formés, recouvrir avec le 
torchon et laisser lever 1h à 25°C. Mélanger l’eau et les ingrédients 
pour la cuisson et préchauffer le four à 200°C. Faire pocher les bagels 
pendant 1 minute dans l’eau et les remettre sur la plaque de cuisson. 
Enfourner et cuire 7 minutes environ.

03.	 Mixer la chair des avocats avec les autres ingrédients de la crème 
d’avocat et réserver. Dans une grande poêle, à feu moyen, mélanger 
l’huile de sésame et les épices, ajouter les tranches de courge et cuire 
environ 5 minutes de chaque côté pour que la courge soit dorée et 
légèrement fondante. Couper les mini bagels en deux, tartiner de 
crème d’avocat chaque demi-bagel, garnir de tranches de courge rôties, 
pourquoi pas également de tranches de bacon d’aubergine à l’huile de 
coco, et refermer. Déguster sans attendre.

bagels

275 g	 farine de blé 

1 1/2 c. à thé	 levure de boulanger 

1 1/2 c. à table	 sucre de canne blond 

1 c. à thé	 sel 

150 ml	 eau tiède 

1/2 c. à table	 huile végétale neutre

pour la cuisson

2 litres	 eau 

1 c. à thé	 bicarbonate de soude 

1 c. à thé	 sel 

2 c. à table	 sucre de canne blond

crème d’avocat

3 	 avocats mûrs à point 

2 c. à table	 jus de citron 

2 c. à thé	 menthe hachée 

2 c. à thé	 coriandre hachée 

2 c. à table	 crème végétale 

1 pincé	 sel

courge rôtie

250 g 	 courge potimarron  

	 en fines lamelles 

3 c. à table	 huile de sésame toasté 

3 c. à thé	 coriandre moulue 

1/3 c. à thé	 muscade moulue 

2 pincées	 cannelle

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
56 57

versus magazine végane

Pain perdu au chocolat

01.	 Dans un saladier mélanger le lait végétal, l’arrow-root, le sucre, la vanille, 
le cacao et la cannelle au fouet. Y faire tremper les tranches de pain 
jusqu’à ce qu’elles soient bien imbibées.

02.	 Faire cuire les tranches deux par deux dans une poêle avec 1 cuillère 
à café d’huile environ, environ 2 minutes de chaque côté. L’extérieur 
du pain doit être à peine caramélisé. 

03.	 Servir sans attendre avec une sauce au chocolat maison (faire fondre 
du chocolat noir au bain-marie, ajouter un peu de crème végétale pour 
former une ganache et allonger avec un peu d’eau) et des quartiers 
d’orange ou d’autres fruits

ingrédients

8 tranches	 pain 

300 ml	 lait végétal 

5 c. à soupe	 arrow-root 

4 c. à soupe	 sucre de canne blond 

1/4 c. à café	 vanille en poudre 

2 c. à soupe	 cacao en poudre 

1 pincée	 cannelle moulue 

	 huile végétale neutre  

	 pour la cuisson

accompagnement

morceaux d’orange 

sauce au chocolat maison

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
M

ar
ie

 L
af

or
êt



58 59

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
M

ar
ie

 L
af

or
êt

Bacon d’aubergine à l’huile de coco

01.	 Dans un petit bol mélanger les ingrédients de la marinade. 

02.	 Couper les extrémités de l’aubergine et la couper en fines tranches 
dans sa longueur. 

03.	 Les répartir dans un petit plat et verser la marinade pour les recouvrir. 
Laisser mariner 30 minutes environ. 

04.	 Dans une petite poêle faire chauffer l’huile de coco à feu vif et y faire 
cuire les tranches d’aubergines pour qu’elles soient bien dorées. 

05.	 Déposer sur une assiette recouverte de papier absorbant et déguster 
sans attendre.

ingrédients

1 petite	 aubergine 

4 c. à soupe	 huile de coco

marinade

3 c. à soupe	 sauce soja 

2 c. à café	 miso d’orge 

2 c. à café	 liquid smoke 

50 ml	 eau c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
60 61

versus magazine végane

Rose Madeleine
Rose Madeleine, alias Véronique St-Pierre, est une pâtissière qui s’est spéciali-

sée dans les desserts végétaliens. Elle vient de publier Les pâtisseries de Rose 

Madeleine – 50 recettes végétaliennes (Éditions de l’Homme). À Montréal, on 

peut déguster ses gâteries sucrées chez Antidote Superalimentation (3459, 

rue Ontario Est).

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
62 63

versus magazine végane

Gaufres au chocolat et noix de coco 
avec glace à la banane caramélisée

01.	 Préparer d’abord la glace à la banane (l’idéal est de la préparer d’avance). 
Préchauffer le four à 400˚F. 

02.	 Mettre les bananes sur une plaque, sans les peler. Cuire 20 minutes, 
sortir du four et laisser refroidir sur la plaque avant de les peler. 

03.	 Trancher les bananes en tronçons et mettre dans un récipient 
hermétique. Congeler pendant au moins deux heures. 

04.	 Lorsque les bananes sont bien congelées, mettre dans le Vitamix avec 
le reste des ingrédients.

	 ⟶

glace à la banane

3	 bananes  

	 non pelées, bien mûres 

1 tasse	 mangues congelées,  

	 en morceaux 

¼ tasse	 poudre de protéines  

	 à la vanille (facultatif) 

1/3 tasse	 lait végétal

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Ké

ve
n 

P
oi

ss
on



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
64 65

versus magazine végane

gaufres

2 ½ tasses	 farine 

¼ tasse	 poudre de cacao 

¼ tasse	 noix de coco grillée 

¼ tasse	 sucre de canne 

2 c. à table	 poudre à pâte 

400 ml	 lait de coco  

	 température pièce 

1 1/3 tasse	 lait de riz 

	 température pièce 

1/3 tasse	 huile de coco fondue 

1/3 tasse	 jus d’orange, 

	 pamplemousse  

	 ou citron, fraîchement 

	 pressé, température pièce 

1 c. à table	 extrait de vanille

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 K

év
en

 P
oi

ss
on

05.	 Préparer ensuite les gaufres. Préchauffer le moule à gaufres. 

06.	 Dans un grand bol, mélanger la farine, la poudre de cacao, la noix de coco, 
le sucre de canne et la poudre à pâte. 

07.	 Dans un autre bol, fouetter tous les autres ingrédients. Verser dans le 
mélange précédent et brasser à l’aide d’une cuillère de bois. Ne pas trop 
mélanger. 

08.	 Cuire selon les indications de la machine à gaufres. Truc : grillez les gaufres 
dans le grille-pain ou à 350˚F au four avant de les déguster. Elles seront 
ainsi bien croquantes.

	 ⟶



66 67

versus magazine végane

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h

09.	 Préparer la sauce au chocolat. Dans une casserole à feu moyen, 
chauffer le lait de coco avec le sucre et la poudre de cacao. Fouetter 
régulièrement jusqu’à ébullition. 

10.	 Retirer du feu et ajouter le reste des ingrédients. 

11.	 Laisser reposer 5 minutes et brasser jusqu’à obtention d’une sauce lisse. 
Se conserve dans un récipient en verre, environ un mois. Réchauffer 
si besoin.

12.	 Au moment de servir, placer une ou deux gaufres par assiette, verser 
de la sauce au chocolat généreusement et placer un peu de glace à la 
banane sur le dessus. Donne environ 6-8 portions.

⟶

sauce au chocolat

400 ml	 lait de coco 

¼ tasse	 sucre de canne 

1/3 tasse 	 poudre de cacao 

1 c. à soupe	 huile de coco 

1 gousse	 vanille grattée 

¼ tasse 	 pépites de chocolat  

	 mi-sucré

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 K

év
en

 P
oi

ss
on

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
68 69

versus magazine végane

Marie-Noël Gingras
Marie-Noël est très impliquée au sein de la communauté végé montréalaise 

depuis quelques années. Elle est notamment l’une des fondatrices des blogues 

Vert et fruité et Portraits de véganes, coordonnatrice pour le Festival végane de 

Montréal et marcheuse de chiens à la SPCA de Montréal. Elle est également la 

responsable de la section cuisine pour ce deuxième numéro de Versus.

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
70 71

versus magazine végane

Tofu brouillé avec rôties  
et patates douces à l’avocat

01.	 Préparer d’abord les patates douces en les pelant et en les coupant en 
petits cubes. Les placer ensuite sur une plaque allant au four. Verser un 
peu d’huile d’olive sur les cubes de patates et saupoudrer de cannelle, 
de piment de Cayenne et de sel, puis bien mélanger le tout pour que 
l’assaisonnement soit uniforme. Faire cuire à 400°F pendant environ 
15 à 20 minutes, jusqu’à ce que les patates soient tendres. 

02.	 Pour le tofu brouillé, couper et faire chauffer l’oignon jaune avec de 
l’huile d’olive dans un poêlon, à feu moyen élevé pendant environ 5 
minutes. Ajouter ensuite le tofu en l’émiettant, la levure nutritionnelle 
et la poudre de curcuma, ce qui rendra la couleur jaune au plat. Laisser 
chauffer encore 5 minutes. 

03.	 Ajouter les tomates cerises et le kale, puis cuire 5 dernières minutes 
tout en remuant. Saler et poivrer généreusement. Baisser le rond à feu 
doux en attendant la fin de la cuisson des patates. 

04.	 Faire griller les tranches de pain, préparer l’avocat et l’écraser à la 
fourchette dans un petit bol. Tartiner ensuite les rôties avec l’avocat, 
saler et poivrer.

05.	 Servir le tofu brouillé bien chaud, agrémenté avec de l’oignon vert, avec 
les patates douces et les rôties.

ingrédients

1 bloc	 tofu biologique ferme  

	 ou extraferme  

1	 oignon jaune  

1 	 oignon vert 

2 	 patates douces  

	 de taille moyenne  

4-5 feuilles	 kale lavées et déchiquetées  

10	 tomates cerises  

	 coupées en deux 

2 c. à table	 levure nutritionnelle  

	 Red Star 

2 c. à thé	 curcuma en poudre 

½ c. à thé	 cannelle moulue  

¼ c. à thé	 piment de Cayenne moulu   

2 c. à table	 huile d’olive  

4 tranches	 pain de grains entiers 

2 	 avocats bien mûrs 

∞	 sel de mer et poivre noir

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Ké

ve
n 

P
oi

ss
on



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
72 73

versus magazine végane

Audrey Sckoropad
Audrey Sckoropad est, entre autres, naturopathe, mannequin, maman végane 

et tient le site axé sur la santé et le bien-être Audrey’s Antidotes. Audrey a lan-

cé cette année, en collaboration avec Druide, une collection de cosmétiques 

naturels et écologiques parfaits pour toute la famille.

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
75

versus magazine végane

74

Gâteau en crêpes avec confiture  
de framboise et crème de coco

01.	 Débuter par la confiture, en faisant gonfler les graines de chia dans l’eau 
dans un pot Mason, pendant environ 30 minutes. Pendant ce temps, 
réduire en purée les framboises, le sirop d’érable, le jus de citron et 2 c. 
à table d’eau, en passant le tout au mélangeur ou au Vitamix. Ajouter 
la purée de framboises au pot de chia et bien mélanger. 

	 ⟶

confiture

2 tasses	 framboises 

¼ tasse	 sirop d’érable  

1 c. à thé	 jus de citron 

2 c. à table	 eau 

2 c. à table	 graines de chia  

	 dans 1 tasse d’eau P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Ké

ve
n 

P
oi

ss
on



77

versus magazine végane

02.	 Dans un bol, fouetter le lait de coco froid à l’aide 
d’un malaxeur jusqu’à ce que la consistance soit 
assez dense. Placer la crème fouettée au frigo 
jusqu’au montage du gâteau. 

	 ⟶

crème fouettée de coco

2 cannes	 lait de coco  

	 (1 léger et 1 premium), 

	 placées au frigo depuis 6h

03.	 Dans le mélangeur ou le Vitamix, faire la préparation des crêpes en 
incorporant tous les ingrédients. 

04.	 Cuire les crêpes dans un poêlon anti-adhésif, à feu moyen, de 3 à 5 
minutes de chaque côté. Réserver les crêpes dans une assiette 
pendant la préparation des autres. Petit truc: placer un essuie-tout 
entre chaque crêpe pour absorber l’humidité. La préparation donnera 
environ 12 crêpes. 

	 ⟶

crêpes

1 canne	 lait de coco léger 

1 ½ tasse	 farine tout usage  

	 non-blanchie  

½ tasse	 farine de sarrasin  

1/3 tasse	 sucre de coco 

1 c. à thé	 bicarbonate de soude  

¼ de tasse	 huile de coco fondue 

2 c. à thé	 essence de vanille 

1 tasse	 eauP
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 K

év
en

 P
oi

ss
on

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h
78 79

versus magazine végane

05.	 Débuter le montage du gâteau en mettant un peu de crème fouettée au 
fond du plat de présentation, ceci évitera que le gâteau glisse.

06.	 Monter les étages, en alternant : crêpe et confiture, crêpe et crème 
fouettée, crêpe avec confiture et crème fouettée.

07.	 Pour le dernier étage, ajouter le reste de la crème fouettée, décorer 
avec des petits fruits et napper de sirop d’érable.

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 K

év
en

 P
oi

ss
on

c
u

is
in

e
 —

 s
p

é
c

ia
l 

b
ru

n
c

h



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

81

versus magazine végane

mode sans cruauté



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

82 83

versus magazine végane

La mode  
sans cruauté

En 1996, un activiste a balancé un cadavre de raton laveur dans 

l’assiette d’Anna Wintour, la rédac chef de Vogue. C’était cinq ans 

après la célèbre pub de PETA où on voyait des mannequins défiler 

vêtues de fourrure devant un public satisfait. On se rappelle tous 

de la suite : une femme reçoit une goutte de sang au visage, puis 

c’est toute la foule qui est éclaboussée pendant qu’une mannequin 

retourne dans les coulisses, laissant derrière une trainée rouge et 

gluante qui s’écoule de son manteau.

Près d’un quart de siècle plus tard, on aurait 
pu penser que la fourrure rejoindrait les boucles 
d’oreilles en ivoire dans le tiroir des accessoires 
mode-beauté qu’on a honte d’avoir un jour portés. 
Pourtant, c’est 73 % des défilés de New York, Paris, 
Milan et Londres qui ont proposé de la fourrure 
cette année. Plutôt que de tomber en désuétude, la 
fourrure s’est trouvé une nouvelle vie : autour des 
cols des Canada Goose, enveloppant Miley Cyrus 
dans un show de fin d’année, en garniture de sacs à 
main ou sur la tête de Pippa Middleton. À tel point que 
les ventes de fourrure ont triplé depuis les années 
2000. Les organisations de défense des droits des 
animaux multiplient les campagnes, mais le message 
est ignoré par Lady Gaga, Madonna, Kanye West et 
leurs fans. La fourrure se porte sans culpabilité, et 
même avec fierté.

Il faut dire que l’industrie ne tarit pas d’efforts 

pour rendre la fourrure acceptable et acceptée. 
Positionnement écolo, promesse que les animaux sont 
bien traités, concours auprès des jeunes designers. 
À grand renfort d’investissements publicitaires, on 
a fait en sorte que porter de la fourrure rime avec un 
mode de vie sain et consciencieux. 

Une affaire de trou de cul… et de politique

Karl Lagerfeld, qui ne se déplace jamais sans sa 
chatte Choupette (elle dort dans sa propre chambre 
et a deux domestiques à temps plein), se défend bien 
d’être insensible aux animaux. Ce qui ne l’empêche 
pas de présenter un défilé 100 % fourrure pour 
Fendi : « Je suis très compatissant. Je déteste l’idée 
de tuer des animaux d’une manière horrible, mais 
je pense que ça s’est amélioré », a-t-il expliqué au 
New York Times. « Je pense que les boucheries sont 

dossier

Élise Desaulniers

encore pires. [...] Alors, je préfère ne pas 
le savoir. » Dossier clos.

La lecture de l’entrevue de Lagarfeld 
m’a rappelé la recension de Assholes: A 
Theory du philosophe Aaron James parue 
dans Nouveau Projet en 2013. On peut y 
lire qu’un trou de cul est quelqu’un qui 
s’octroie des avantages que les autres 
n’ont pas, qui pense que cela correspond 
à son dû et qu’il est tout à fait dans son 

droit et ce sentiment l’immunise contre les critiques 
de ses victimes. Le trou de cul se sent dans son droit, 
au-dessus de tout. En un certain sens, Karl Lagarfeld, 
Kanye West et leurs semblables sont bien des trous 
de cul : ils font passer leur insatiable besoin de 
prestige par-dessus toute considération morale.

Après Tommy Hilfiger, Calvin Klein, Stella 
McCartney et plusieurs autres, c’est Hugo Boss qui 
vient de rejoindre la liste des designers engagés dans 
la création sans cruauté. N’empêche qu’il restera 
toujours des trous de cul qui choisiront de fermer les 
yeux sur l’origine de leurs morceaux de fourrure. Pour 
mettre fin aux trainées de sang sur les passerelles de 
défilés (et dans les rues hivernales du Plateau Mont-
Royal), il faut informer, éduquer et militer. Mais il faut 
aussi passer par le levier politique.

Il n’est pas utopique d’envisager pour le Canada 
l’interdiction des fermes de fourrure qui fournissent 
85 % des peaux. C’est déjà le cas en Écosse, au 
Royaume-Uni, en Belgique, dans quelques états 
d’Autriche et on l’attend en Hollande. Le Canada ne 
compte que 233 fermes de visons et une cinquantaine 
de fermes de renards : ce ne sont pas des milliers 
d’emplois qui sont en jeu. La bonne nouvelle, c’est 
que nos concitoyens sont prêts à mettre fin à cette 

pratique barbare : un récent sondage mené pour HSI-
Canada montrait que 68 % d’entre eux sont d’accord 
avec l’idée d’interdire les fermes de fourrure. Il ne 
reste plus qu’à trouver un peu de courage politique.

* * *

Dans ce premier dossier que Versus consacre 
à la mode végane, Delphine Jung nous parle des 
solutions de rechange à la fourrure. On pourra aussi 
lire une entrevue avec l’activiste Lucas Solowey qui 
défend l’idée que chaque vêtement est l’occasion de 
montrer qu’on peut être élégant tout en menant une 
vie éthique. De son côté, le philosophe Frédéric Côté-
Boudreau s’interroge en particulier sur l’éthique de la 
laine recyclée. On parle beauté avec la maquilleuse 
Fanny Maurer qui n’utilise que des produits véganes 
et nous découvrirons le carnet d’adresses de la 
styliste Marie-Ève Venne. De quoi passer l’hiver en 
beauté et sans souffrance inutile.

Él
is

e 
D

es
au

ni
er

s 
es

t l
’a

ut
eu

re
 

de
 V

ac
he

 à
 la

it
 (S

ta
nk

é 
20

13
) 

et
 d

e 
Je

 m
an

ge
 a

ve
c 

m
a 

tê
te

 

(S
ta

nk
é 

20
11

). 



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

85

versus magazine végane

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 B
es

t.
io

le



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

86 87

versus magazine végane

Fourrure et cuir :  
ils veulent sa peau

Encore aujourd’hui, beaucoup de marques utilisent des matériaux 

provenant directement d’animaux élevés ou chassés et obtiennent 

un fort succès. Face à elles, de nouvelles griffes animal friendly 

montrent le bout de leur patte.

En hiver, elle orne des centaines de capuches. 
Elle fait partie de l’identité de certaines marques 
de prêt-à-porter comme Canada Goose ou encore 
Rudsak. Ceux qui la portent soutiennent que c’est 
« plus esthétique ». D’autres que c’est « de meilleure 
qualité ». Tous savent pourtant d’où vient la fourrure 
qu’ils portent fièrement autour de leur cou, tous 
connaissent la provenance du cuir de leurs sacs : 
des animaux. « Porter du poil animal ne me gêne pas 
du tout », affirme Kessy, jeune fille croisée dans les 
rues montréalaises. « On mange leur viande, je ne vois 
pas pourquoi on ne pourrait pas non plus porter leur 
fourrure ou leur peau », poursuit Messaoud. Jasna, 
quant à elle, fait partie de ces gens qui ont fait le 
choix de ne pas porter de fourrure : « Je pense qu’on 
ne devrait pas tuer des animaux pour un vêtement 
qui serait plus esthétique ». Mais d’après les firmes 
qui utilisent la fourrure, « c’est le meilleur isolant du 
monde, il fournit trois fois plus de chaleur par once 
que les isolants synthétiques », peut-on lire sur le 
site de Canada Goose. Certaines marques de prêt-
à-porter se sont pourtant lancées dans l’industrie 
de l’animal friendly, comme Vaute Couture, fondée 
en 2013, ou encore Bourgeois Boheme, créée en 
2005. « Nous utilisons du coton biologique et des 
bouteilles en plastique recyclées, notamment », 

Reportage

D
el

ph
in

e 
Ju

ng
 e

st
 jo

ur
na

lis
te

 in
dé

p
en

da
nt

e.
 —

 

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 S

am
e 

R
av

en
el

le
 —

 M
aq

ui
lla

ge
 

pa
r 

C
on

st
an

ce
 L

éa
 —

 M
od

èl
es

 : 
A

ly
ss

a 
La

b
el

le
, 

S
an

dr
in

e 
A

lla
rd

 e
t R

ox
an

e 
G

au
de

tt
e 

Lo
is

ea
u

Delphine Jung

explique Leanne Mai-Iy 
Hilgart, la créatrice de la 
marque Vaute Couture. 
« Ni soie, ni laine, ni four
rure » ne composent nos 
produits, affirme Sophie 
Yiannouris, directrice 
marketing à Bourgeois 
Boheme. « J’ai travaillé 
de nombreuses années 
pour trouver comment 
réaliser des vêtements 
aussi chauds que ceux 
en laine », poursuit 
Leanne Mai-Iy Hilgart. 

La griffe québécoise Matt & Nat, 
quant à elle, fabrique ses sacs 
avec « du nylon recyclé ou encore 
du polyuréthane ou du PVC. Mais 
nous choisissons le PVC en priorité, 
car c’est moins polluant que le 
polyuréthane », termine Giovanni 
Greco, directeur du marketing et des 
communications chez Matt & Nat.

Autre argument avancé par 
les marques qui utilisent fourrure 
ou plumes d’oie, le « soutien à 
l’industrie locale », comme l’affirme 
Carrie Baker, vice-présidente des 
communications chez Canada 
Goose. Le commerce de la fourrure 



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

88 89

versus magazine végane

est très présent au Canada, pays où les manteaux 
de la marque sont fabriqués depuis 1957. « La 
fourrure est un symbole de la culture et de l’histoire 
canadienne », affirme Karine Savage, responsable 
des relations publiques chez Rudsak. L’argument du 
« made in Canada » est d’ailleurs souvent avancé par 
les aficionados de ces marques : « Je mets un point 
d’honneur à m’habiller local et je trouve que les gens 
qui s’habillent avec des vêtements fabriqués par des 
pays qui ne respectent pas les droits de l’homme 
sont hypocrites lorsqu’ils me jugent », plaide la jeune 
Lauren, bien dans sa veste depuis cinq ans. Pourtant, 
les vêtements de Vaute Couture sont fabriqués à New 
York, et les chaussures de Bourgeois Boheme, au 
Portugal. On est loin du cliché des ateliers basés en 
Chine ou au Bangladesh. Côté prix, avantage aux 
griffes véganes. Une veste d’hiver de Vaute Couture 
coûte 580 $. Chez Canada Goose, certains manteaux 
se vendent plus de 700 $. 

Dans le milieu de la mode, certains créateurs 
s’y mettent aussi, comme Hussein Chalayan, 
créateur turco-britannique qui milite pour une mode 
responsable, tandis que d’autres persistent à lancer 
de nouveaux accessoires en cuirs et fourrures. Il y 
a quelques mois, la marque européenne Esprit a 
également sorti une collection végane. 

Une question d’écologie  
et de bien-être animal

L’automne dernier, des images de bêtes poilues 
ont envahi les réseaux sociaux. Nez allongé, regard 
furtif. Il ne s’agissait pas d’une nouvelle génération 
de Gremlins ou de cousins de Biddy le hérisson, 
mais plutôt de renards et visons enfermés dans des 
cages. Ils attendaient de garnir des cols et poignets 
de manteaux.

Les images étaient diffusées dans le cadre de 
la campagne « Fini la fourrure », initiée par la SPCA 
de Montréal et l’Association pour la protection 
des animaux à fourrure (APFA) avec le soutien des 
cosmétiques LUSH.  

Chaque année, au Canada seulement, ce sont 
plus de 3,3 millions d’animaux qui sont tués pour leur 
fourrure. Le renard et le vison, qui fournissent 85 % 
des peaux, sont élevés dans des fermes, entassés 
dans des cages insalubres, les pattes directement 
sur le grillage. Les coyotes, les ratons laveurs ou les 
castors sont, quant à eux, attrapés dans des pièges. 
« C’est une méthode très aléatoire. On ne sait pas 
ce qu’on va attraper et surtout, leur agonie est 
interminable », explique Alanna Devine de la SPCA. 
L’American Veterinary Medical Association estime 
d’ailleurs que 67 % des animaux piégés ne sont pas 
ceux auxquels le piège était destiné. 

Signe des temps, c’est par l’argument écologique 
que l’industrie de la fourrure tente de justifier ses 
pratiques. Sur le site Fur is Green, une initiative 
du Conseil canadien de la fourrure, on apprend 
que « les trappeurs sont des véritables praticiens 
environnementalistes » et on positionne la fourrure 
comme un « produit écologique, un vrai cadeau de 
la nature ». 

Les chiffres sont pourtant sans équivoque. 
L’industrie de la fourrure est énergivore. Dans les 
fermes à fourrure qui « récoltent » la majorité des 
peaux, produire 1 kg de fourrure requiert 563 kg 
de nourriture. Par rapport aux autres productions 
textiles, ces fermes émettent également jusqu’à 20 
fois plus de CO2 et, à l’exception de la culture du 
coton, nécessitent davantage d’eau.

— L’équipe de Versus



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té
90



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

92 93

versus magazine végane

Tous les vêtements de cette séance 
photo sont en lin ou en textiles 
synthétiques. N’hésitez pas à 
demander dans tous les magasins 
les textiles végétaux. Exemple: lin, 
chanvre, bambou, coton (coton bio 
de préférence).

Plus d’informations sur  
les textiles véganes 

⟶ 



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

94

versus magazine végane

Textiles véganes

Quand on parle de solutions aux matières d’origine animale, le choix 

est vaste ! Alors voici une petite liste des textiles véganes les plus 

courants et les plus prometteurs.

01.	 Chanvre   Production écolo, matériau résistant 
et isolant, le chanvre a tout pour nous plaire. On 
peut même le tricoter ! Vraiment, on ne doit pas 
le bouder.

02.	 Lin  Culture écolo et rentable (on utilise toutes 
les parties de plante), texture douce, bon pour 
le tricot.

03.	 Coton biologique  La production de coton 
conventionnelle est l’une des cultures les 
plus énergivores et polluantes, en plus d’être 
responsable de l’exploitation, de l’intoxication 
et même de la mort – oui oui ! – de dizaines de 
milliers de personnes chaque année dans le 
monde. Bref, toutes les raisons sont bonnes pour 

éviter à tout prix le coton ordinaire et lui préférer 
le bio. Il est certes plus cher, mais relativement 
facile à trouver. Maintenant qu’on sait, on n’a plus 
d’excuses !

04.	 Fibres synthétiques  Polyester, élasthanne 
(SpandexMD), nylon, acrylique ; ces fibres sont des 
produits du pétrole, donc pas du tout écolo, on 
s’en doute. Toutefois, il y a moyen de se rattraper ! 
Comment ? Avec des fibres recyclées ! Qu’elles 
soient fabriquées à partir de vilaines bouteilles 
d’eau en plastique ou de vieux vêtements, les 
possibilités sont immenses, les styles sont des 
plus variés.

Des textiles encore méconnus

01.	 Ortie  À la fois robuste et souple, la fibre d’ortie 
aurait intérêt à se populariser. Et c’est un bon 
choix écologique puisque la plante est facile à 
cultiver et consomme peu d’eau.

02.	 Soja  Issue des restes de la production 
agroalimentaire, la fibre est douce, légère, 
absorbante.

03.	 Piñatex  Conçu à partir des fibres des 
feuilles d’ananas qui, normalement, auraient 
pourri au sol, le Pinatex peut imiter le cuir et 
adopter différentes textures. Cruelty free, vert, 
socioresponsable, plus abordable que le cuir... 
Que demander de plus ?

04.	 Duvet d’asclépiade  Prometteur ! On vous a dit 
qu’il n’y a rien de tel que le duvet d’oie pour 
isoler les manteaux ? Mensonge ! L’asclépiade 
(Asclepias syriaca), une plante indigène du 
Québec fort prisée des papillons monarques, 
peut être transformée en feutre encore plus 
chaud et isolant que les plumes d’oie. En plus, 
le matériau est plus facile à travailler que le duvet 
d’oie. Et dire que l’asclépiade est connue comme 
étant une mauvaise herbe...

On se tient loin de...

01.	 La viscose de bambou  À distinguer de la fibre 
naturelle de bambou, qui est un bon choix écolo 
mais assez rare sur le marché, la viscose est ladite 
fibre ayant subi un processus de transforma
tion chimique polluant. Les apparences sont  
parfois trompeuses ! Si vous voyez la mention 
« viscose » ou « lyocell », vous avez toutes les 
raisons de vous méfier.



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

96 97

versus magazine végane

M
od

èl
es

 : 
B

ia
nc

a 
D

es
 J

ar
di

ns
 &

 A
le

x 
R

ig
ht

 —
 M

aq
ui

lla
ge

 

pa
r P

at
ri

ci
a 

La
po

in
te

 —
 P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 S
am

e 
R

av
en

el
le

Chandails — Quinoa Apparel 
quinoa-apparel.com



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

98 99

versus magazine végane

M
ar

ie
-È

ve
 e

st
 r

éd
ac

tr
ic

e 
m

o
de

 e
t 

cu
lt

u
re

lle
, 

co
fo

nd
at

ri
ce

 d
u 

bl
og

 P
ro

je
t-

V.

S’habiller avec style, 
sans cruauté

Quand on décide de faire le saut vers le véganisme, s’habiller 

sans sacrifier son style peut rapidement devenir un défi. Par 

manque de ressources, nous pouvons croire qu’il n’existe 

qu’un style vestimentaire végane : hippie ou baba cool qui est, 

disons-le, tout sauf tendance. Heureusement, de plus en plus 

de boutiques et marques montréalaises proposent un large 

éventail de vêtements et d’accessoires mode conçus sans 

cruauté ni produits d’origine animale.

Dr Martens  
1383, rue Sainte-Catherine Ouest  
drmartens.com

Si, a priori, on associe la marque à des bottes 
faites en cuir, il est intéressant d’apprendre que 
la très célèbre compagnie offre également trois 
modèles 100 % véganes composés de matériaux 
synthétiques. Si on peut hésiter avant d’acheter d’une 
entreprise qui n’est pas 100 % végane, il est quand 
même intéressant d’encourager une compagnie d’un 
tel renom qui commence à offrir des alternatives 
véganes, et la grande qualité de ses chaussures en 
fait un choix durable. 

BKIND 
bkind.ca

Impossible de ne pas tomber en amour avec cette 
gamme de soins pour la peau montréalaise et 100 % 
végane. Les crèmes à main sont faites de beurre de 
karité, d’huile de coco et d’extraits de vitamine E. La 
présentation épurée rappelle les produits artisanaux, 
une grande tendance actuellement dans le milieu 
de la beauté. On retrouve ces produits dans deux 
points de chute en ville ou sur la boutique en ligne. 
(La livraison n’est offerte qu’aux Montréalais.)

Birds of North America  
birdsofnorthamerica.ca

La plupart des créations de la griffe sont réalisées 
à partir de coton, avec l’utilisation sporadique de 
matériaux synthétiques tels l’élasthanne. Le design 
ludique et coloré d’aspect rétro est totalement 
séduisant ! Ces vêtements sont entièrement conçus 
et fabriqués à Montréal et s’adaptent parfaitement à 
tous les types de silhouettes. Si la marque n’a pas de 
point de vente principal, il est possible de retrouver 
les créations en ligne et dans différentes boutiques 
indépendantes à travers la ville.

Advika Clothing 
advikaclothing.com

La marque propose des vêtements confortables 
pour la femme active et soucieuse de la provenance 
de ce qu’elle porte.

Conçues principalement pour faire de l’activité 
physique, ces créations locales sont faites à partir 
de fibres naturelles comme le coton, le soya et le 
chanvre. Les collections vont du haut sans manches, 
parfait pour une séance de yoga, jusqu’à la robe 
cocktail en passant par des vestes toutes plus belles 
les unes que les autres. À découvrir !

Le carnet mode de 
Marie-Ève Venne



d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

d
o

ss
ie

r 
—

 m
o

d
e

 s
a

n
s 

c
ru

a
u

té

100 101

versus magazine végane

Lu
ca

s 
So

lo
w

ey
 e

st
 le

 d
ir

ec
te

ur
 g

én
ér

al
 in

té
ri

m
ai

re
 

d
e 

l’A
ss

o
ci

at
io

n
 V

ég
ét

ar
ie

n
n

e 
d

e 
To

ro
n

to
. 

—
  

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Jo

-A
nn

e 
M

cA
rt

hu
r

Quatre questions à...  
Lucas Solowey

— Qu’est-ce qui vous a amené au véganisme ?

Lorsque j’étais enfant, j’aimais les animaux et 
je les considérais comme des amis. J’ai été choqué 
d’apprendre que je mangeais des animaux morts et, 
à l’âge de cinq ans, j’ai décidé de devenir végétarien. 
Puis, à l’âge de quinze ans, lorsque j’ai compris la 
cruauté de l’industrie du lait et des œufs, je n’ai pas 
pu le digérer. C’est à ce moment-là que j’ai décidé de 
devenir complètement végane et d’adopter un mode 
de vie sans cruauté. Cela fait maintenant plus de la 
moitié de ma vie que je suis végane et je dois dire que 
j’adore ça ! Je me sens en très bonne santé et je me 
régale avec toute une gamme de mets délicieux. Et 
surtout, c’est bien d’être conscient et de prendre des 
décisions qui correspondent à mes valeurs. 

— À votre avis, quel rôle peut jouer la mode dans la 
promotion du véganisme ?

Comme les gens se sentent de plus en plus 
concernés par la cruauté dans le monde de la mode, 
beaucoup recherchent des solutions de rechange 
véganes et sans cruauté au cuir, à la fourrure et à la 
laine. La mode peut jouer un rôle important dans la 
promotion du véganisme de deux manières. D’abord, 
en offrant et en faisant la promotion de produits 
véganes qui répondent à la demande grandissante 
pour une mode sans cruauté. Ensuite, en proposant 
un message végane sur les vêtements eux-mêmes. 
Chaque fois que nous nous habillons, nous pouvons 
montrer au reste du monde qu’il est possible de 
s’habiller avec goût tout en menant une vie éthique !    

— En pratique, qu’est-ce que les vé
ganes devraient savoir lorsqu’ils ou elles 
achètent des vêtements ?

Toujours lire les étiquettes ! Assurez-
vous qu’il n’y a pas de fourrure, cuir, 
laine, soie, angora, cachemire, etc. 
Heureusement, il existe plein d’options : 
on utilise souvent l’acrylique, par ex
emple, à la place de la laine, et le cuir 
artificiel pour remplacer le cuir. Et puis, 
aujourd’hui, nous avons la chance que 
beaucoup de marques véganes soient 
disponibles en ligne et dans certaines 
boutiques.

— Quels marques, boutiques 
ou sites recommanderiez-
vous ?     

Parmi mes marques 
préférées, je pourrais citer 
Vaute Couture et Brave 
Gentle Man. Matt & Nat est 
une ligne de sacs très appré
ciée issue de Montréal. 
L’entreprise de Vancouver 
Nice Shoes offre une belle 
sélection de chaussures 
véganes. Quant à moi, j’ai le 
projet d’ouvrir une boutique 
de mode végane à Toronto au 
cours de la prochaine année. 

entrevue

Fa
nn

y 
M

au
re

r e
st

 m
aq

ui
lle

us
e 

à 

fa
nn

ym
au

re
r.c

om
 e

t b
lo

gu
eu

se
 

à 
Il 

se
ra

 u
ne

 fo
is

.

 
Fanny Maurer

— Qu’est-ce qui vous a conduit au véga
nisme ? 

J’ai été végétarienne pendant de 
longues années, jusqu’à ce que je rencontre 
mon amie Lucie. Elle est photographe de 
beauté et mode et quasiment végane (elle 
est encore en transition). C’est elle qui m’a 
appris ce qu’était la présure [un coagulant 

qu’on extrait de l’estomac des 
veaux pour faire le fromage, 
NDLR] et là, je me suis dit 
que je n’avais pas d’autres 
choix que de devenir végane. 
Pourquoi n’avais-je pas 
ouvert les yeux avant ?

— Comment cela influence-
t-il votre travail ?

Pour tout avouer, en tant 
que maquilleuse, je me suis 
d’abord demandé comment 
j’allais faire pour travailler. 
Puis, j’ai peu à peu découvert 
des marques éthiques de 
qualité que j’utilise doré

navant au travail. À un moment, je me suis aussi 
demandé si mon métier était en phase avec mes 
convictions. En rencontrant Lolita Lempicka [une 
célèbre styliste végane française], je lui ai fait part 

de mes doutes : elle m’a juste répondu que les gens 
comme « nous » (les véganes) ne devions surtout pas 
quitter ce monde parce que sinon on les laisserait 
gagner. Ni une ni deux, j’ai repris confiance en moi. 
Aujourd’hui, je n’utilise que des produits et des 
pinceaux cruelty free et véganes. Et je le dis haut et 
fort, je l’assume avec fierté. 

— Comment voyez-vous l’avenir de la cause  
animale – dans le monde de la mode et dans le 
monde en général ? 

Je pense que la cause animale va se développer, 
aussi bien dans le monde que dans la mode — je 
pense que de toute façon, tout est lié. Je ne suis pas 
sûre que je pourrai observer la libération animale de 
mes propres yeux, mais de plus en plus de gens — et 
de plus en plus de célébrités — prennent conscience 
de l’enfer que vivent nos amis les animaux. En ce qui 
concerne la mode, quand mon amie Lucie et moi 
travaillons ensemble, nous refusons cuir et fourrure 
sur le shoot. Je sais bien que c’est un tout petit pas, 
mais c’est un pas quand même. 

— Voulez-vous ajouter autre chose ?

Oui, je crois qu’il serait temps que les créateurs, 
qu’ils soient jeunes ou plus expérimentés, 
commencent à travailler la mode éthique et végane. 
Il faut offrir un choix plus large et, surtout, on doit 
montrer qu’on peut être végane et à la mode. 

entrevue



b
ij

o
u

x 
p

a
r 

m
é

la

b
ij

o
u

x 
p

a
r 

m
é

la

102 103

versus magazine végane

Collection Versus  
par MÉLA

L’idée de faire une collection qui s’inscrit dans le mouvement 

végane me charme.  J’ai tout de suite pensé à l’aspect botanique 

puis aux champs de coton. Ces champs baignés de soleil avec ces 

fleurs de couleur crème, douces et délicates. J’avais en tête une 

ligne minimaliste et épurée. Chic, intemporelle et toute en douceur.

Chaque pièce est taillée à la main dans des plaques de verre puis 

elles sont fusionnées ensemble à haute température.  Le verre et 

l’électricité nous permettent une production propre et recyclable. La 

pièce est finalement poncée à la main.  Montés sur de l’aluminium 

plaqué doré, les bijoux sont hypo-allergènes et faciles à porter. Être 

stylé et éthique est tout à fait possible et tellement plaisant !

Bijoux

La collection Versus, créée par MÉLA, sera 

lancée au studio du magazine à l’occasion du 

prochain « Troque tes frocs », un événement 

d’échange de vêtements. Surveillez notre 

page Facebook pour connaître les détails ! 



b
ij

o
u

x 
p

a
r 

m
é

la

b
ij

o
u

x 
p

a
r 

m
é

la

104 105

versus magazine végane

C
ol

le
ct

io
n 

cr
éé

e 
pa

r M
E

LA
 (m

el
an

ie
la

pl
an

te
.c

om
) 

po
ur

 V
er

su
s 

—
 M

od
èl

e 
: J

ee
 H

ye
 (D

ul
ce

do
 m

od
el

 

m
an

ag
em

en
t)

  —
 M

aq
ui

lla
ge

 p
ar

 P
at

ri
ci

a 
La

po
in

te
 

—
 P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 S
am

e 
R

av
en

el
le



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

106 107

versus magazine végane

Que penser de  
la laine ?

Lorsqu’on parle d’exploitation animale, on pense d’abord aux 

industries de la viande, du lait et des œufs. On songe à la souffrance 

des mutilations sans anesthésie, au supplice des stalles de 

gestation, des cages pour poules et des enclos pour veaux, à 

l’étouffement dans les camions de transport et à la fin tragique de 

tous ces animaux à l’abattoir.

On pense moins, il faut bien l’admettre, aux 
moutons1 dont la laine est tondue pour faire des 
vêtements. On s’imagine facilement qu’il s’agit d’un 
procédé relativement inoffensif, semblable à celui de 
couper des cheveux. J’ai moi-même longtemps pensé 
ainsi. Alors que la fourrure et le cuir trahissent par 
eux-mêmes l’abattage d’animaux, il ne semble pas y 
avoir de sang versé dans la fabrication de laine. Si tel 
est le cas, que devrait en penser un végane ? Est-ce 
une exploitation animale comme une autre ou est-
ce plutôt une forme de coopération mutuellement 
avantageuse ?

Une réalité peu confortable

En réalité, il est tout simplement faux de penser 
qu’il n’y a pas de violence dans la production de 
laine. Tout d’abord, il n’existe ni maison de retraite ni 
mort naturelle pour les vieux moutons : comme dans 
les autres systèmes d’exploitation animale, ils sont 
envoyés à l’abattoir à compter d’un certain âge et 
on transforme leur corps en viande de mouton. Peu 

importe le type de ferme, la fin de leur vie est toujours 
aussi abrupte. Et c’est le cas pour plus de 500 millions 
de moutons par année à travers le monde. L’industrie 
de la laine est bien une partie intégrante de l’industrie 
de la viande.

Les pratiques, quant à elles, peuvent différer d’un 
endroit à l’autre, mais elles occasionnent toujours 
de grandes souffrances. L’une des plus dénoncées 
consiste à couper une partie du postérieur des 
moutons pour éviter que des nids d’insectes et 
des parasites s’y installent… Oui, la peau et la chair 
sont littéralement écorchées à vif lors de cette 
technique assez courante (du moins en Australie) 
que l’on appelle, en anglais, le « mulesing ». Les 
éleveurs justifient leur pratique en prétendant qu’elle 
permet de prévenir les infections qui seraient très 
dangereuses pour ces animaux, mais ils omettent 
de mentionner que ce sont d’abord les conditions 
d’élevage insalubres qui favorisent ces infections.

 En effet, l’élevage industriel existe aussi dans 
la production de laine. Les agneaux se font couper 
la queue et les mâles se font souvent castrer sans 

éthique

Fr
ed

ér
ic

 C
ôt

é-
B

ou
dr

ea
u 

es
t 

do
c-

to
ra

n
t 

en
 p

h
ilo

so
p

h
ie

 p
o

lit
iq

u
e,

 

m
em

b
re

 d
u

 R
és

ea
u

 J
A

S
E

 e
t 

b
lo

-

gu
eu

r 
à 

co
te

bo
ud

re
au

.c
om

Frédéric  
Côté-Boudreau

anesthésie. À l’âge adulte, ils sont 
entassés dans des enclos où ils n’ont que 
très peu de liberté de mouvement et où ils 
vivront une vie stressante et déprimante. 
Il n’est pas rare que certains meurent de 
maladies ou de malnutrition.

Il faut aussi savoir que les races 
modernes de moutons d’élevage ne 
sont plus adaptées à leur environnement 
comme le sont les races sauvages, qui 
produisent juste assez de pelage pour 

se protéger du vent froid et de l’hiver. Ce mécanisme 
naturel serait bien insuffisant pour être exploitable 
commercialement. Ainsi, la sélection artificielle a 
favorisé les moutons produisant le plus de laine 
possible, ce qui fait que, de nos jours, leur toison 
pousse continuellement et doit être tondue. Lorsque 
c’est fait un peu trop tard, certains moutons souffrent 
de chaleur et en meurent parfois, alors que si c’est fait 
trop tôt, ils deviennent plus sensibles au froid. Leur 
peau compte également plus de replis, pour qu’il y 
ait encore plus de laine, mais cela implique que si 
la tonte est faite trop rapidement, elle peut causer 
des blessures. Comme les employés sont payés à la 
quantité de laine qu’ils tondent et non à l’heure, ils 
ont tendance à aller trop vite. Enfin, il arrive que des 
moutons n’aient pas envie de se laisser approcher 
par un humain muni d’un rasoir, de sorte qu’il faut 
souvent forcer l’animal à rester immobile, ce qui 
augmente gravement son stress.

Et la laine recyclée, c’est végane ?

Comme on le voit, la laine n’est pas toute rose 
et il y a de bonnes raisons de boycotter de manière 

définitive sa consommation si on a un tant soit peu 
à cœur le bien-être animal. Du moins, il faut cesser 
d’encourager et de banaliser sa production, si violente 
alors que tant d’options véganes existent. Mais qu’en 
est-il de la laine recyclée ? Si on achète des vêtements 
d’occasion ou s’il s’agit de laine récupérée qui n’a pas 
fait augmenter la demande, est-ce différent ?

Pour qui définit le véganisme par le simple 
boycottage de produits animaux, il semble que la 
laine même recyclée pose problème, car il s’agit 
encore d’un produit animal. Je crois cependant que 
c’est là une définition assez pauvre du véganisme : 
uniquement axée sur l’effort individuel, elle court le 
risque d’en faire une recherche de pureté personnelle. 
L’essentiel devrait plutôt être le message politique : 
l’exploitation animale traite des êtres vulnérables 
comme de simples marchandises ou de simples 
machines. Autrement dit, l’objectif du véganisme 

n’est pas d’atteindre la perfection pour soi, mais 
de propager l’idée que les animaux doivent être 
respectés comme des individus ayant le droit de 
mener leur vie sans être assujettis à l’oppression 
humaine. L’essentiel n’est pas de changer notre mode 
de vie, mais de changer la société en tant que telle 
afin qu’elle respecte réellement les animaux.

Ainsi, je crois qu’il faut poser les questions sui
vantes : est-ce que tel comportement encourage 
notre société à prendre plus au sérieux le sort des 

La sélection artificielle a favorisé les 
moutons produisant le plus de laine 

possible, ce qui fait que, de nos jours, 
leur toison pousse continuellement  

et doit être tondue.





é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

110 111

versus magazine végane

Veste — Eclipsis vintage 
polyester

One Piece — Atelier B 
100% coton bio

W
hi

te
 R

ab
bi

t 
—

 P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
B

ia
nc

a 
D

es
 J

ar
di

ns
, b

ia
nc

a-

de
sj

ar
di

ns
.c

om
 —

 M
od

èl
e 

: A
nd

ré
e 

@
 D

ul
ce

do
 —

 S
ty

lis
m

e 
pa

r 

A
nd

y 
D

ub
oi

s 
—

 C
oi

ff
ur

e 
pa

r 
Le

ti
zi

a 
S

la
ye

r 
—

 M
aq

ui
lla

ge
 p

ar
 

M
ar

ia
nn

e 
C

ar
on

animaux ? Est-ce qu’il réussit à sensibiliser 
autrui et à aider les animaux ?

D’un côté, utiliser de la laine recyclée 
ne contribue pas directement à la 
demande en produits animaux. Cela ne 
subventionne pas l’industrie elle-même, 
et donc n’entraîne pas davantage de 
souffrance et de morts. Peut-être même 
que donner nos vêtements de laine à 
certaines personnes pourrait réduire un 
peu la souffrance si ces personnes avaient 
l’intention d’acheter des vêtements neufs 
contenant de la laine.

D’un autre côté, même si un produit 
animal ne contribue plus à l’exploitation de 
manière directe, il peut le faire de manière 
indirecte : en encourageant une norme 
sociale — en l’occurrence, celle qui voit 
dans la laine un produit qui a tout à fait sa 

place dans nos garde-robes. Les consommateurs 
ne se sentent pas remis en question parce qu’ils ne 
perçoivent pas de différence entre la laine recyclée 
et la laine achetée.

Dès lors, comment trancher ? Est-ce que porter de 
la laine contribue réellement à banaliser la violence 
commise envers les moutons ? Ce n’est pas si évident, 
surtout que la plupart des gens ne s’en soucient pas 
et ne sont pas toujours au courant qu’ils portent de 
la laine (ce qui est moins le cas avec la fourrure, par 
exemple). Je pense, encore une fois, que l’essentiel 
est de ne pas se laisser distraire de l’objectif politique. 
Sans doute, le plus important n’est pas de s’acharner 
sur ce que l’on porte, mais de chercher un moyen 
de dénoncer l’exploitation animale en général, 
que ce soit pour les vêtements, la nourriture, le 
divertissement ou toute autre activité. Plutôt que 
de condamner les gens ou leurs gestes individuels, 
souvent bien plus mal informés que mal intentionnés, 
il vaut mieux essayer de les convaincre de l’injustice 
commise envers tous les animaux. Et c’est là que 
l’on doit investir nos énergies. Oui, il est important 
de parler de la violence inhérente à la production de 
la laine, mais il faut surtout rappeler qu’elle n’est pas 
différente des autres formes d’exploitation animale.

Comment pourrait-on respecter les moutons ?

Même les fermes qui prétendent respecter les 
moutons continuent de les envoyer à l’abattoir et de 
leur causer des souffrances. Mais si les moutons 
étaient traités de manière réellement respectueuse, 
est-ce qu’il serait encore condamnable de porter 
de la laine ? Une société végane devrait-elle à tout 
jamais bannir ce produit animal ? Voilà une question 
fascinante et complexe qui occupe de plus en plus 
l’intérêt des chercheurs et chercheuses en éthique 
animale. Pendant longtemps, les abolitionnistes 
ont considéré que toute utilisation d’animaux était 
intrinsèquement immorale, mais le livre Zoopolis, 
publié en 2011 par Sue Donaldson et Will Kymlicka, 
a jeté une nouvelle lumière sur ce problème. Après 
tout, dans le cas humain il existe une distinction entre 
le travail et l’exploitation. Peut-on penser cette même 
distinction pour les animaux, c’est-à-dire imaginer 
une forme de collaboration soumise à des critères 
antispécistes qui autoriserait l’usage de certains 
produits animaux comme la laine ?

Il faudrait, premièrement, cesser de considérer 
les moutons seulement pour leur laine, et plutôt les 
voir comme des individus à part entière, c’est-à-dire 
des êtres qui ont une valeur même s’ils ne nous 
apportent rien. Ces individus ont été intégrés au sein 
de nos sociétés et ils en font aujourd’hui partie. Il 
faudrait alors leur laisser l’espace pour qu’ils puissent 
rester avec nous s’ils le désirent ou nous quitter pour 
vivre de manière indépendante si c’est ce qu’ils 
préfèrent. Si ces moutons semblent vouloir rester 
parmi nous, encore une fois il ne faudrait pas exiger 
d’eux qu’ils fournissent de la laine pour tirer profit de 
la vie en société. Ils seraient considérés comme des 
membres à part entière de nos communautés, avec 
les mêmes droits fondamentaux que les humains 
(dont le droit à la vie et à l’intégrité physique) et les 
mêmes bénéfices (couverture médicale, nourriture, 
logement, loisirs) selon leurs besoins. Ils auraient 

Il est tout simplement faux de penser 
qu’il n’y a pas de violence dans la 

production de laine.



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

112

l’opportunité de développer les relations sociales 
qu’ils désirent, que ce soit avec des êtres humains, 
d’autres moutons ou d’autres espèces animales 
vivant dans nos communautés. C’est à ce moment-
là seulement, et sous toutes ces conditions, que l’on 
pourrait envisager de prendre de leur laine. Encore 
faudrait-il qu’ils n’en souffrent pas, ce qui impliquerait 
que ce ne serait sans doute plus les mêmes races 
que celles d’aujourd’hui. Enfin, s’ils manifestent 
des signes que la tonte leur déplaît, il faudrait aussi 
respecter leur volonté sans condition.

Est-ce une chose possible et réaliste ? Ce n’est 
pas certain : d’une part, le risque d’oppression et de 
souffrance est élevé, même dans un contexte de 
cohabitation qui se veut égalitaire, et d’autre part, les 
solutions de remplacement à la laine sont abordables 
et intéressantes. Quoi qu’il en soit, ce dont je suis 
sûr, c’est que les moutons et les autres animaux à 

laine sont des individus sociables, 
charmants et joviaux qui gagnent 
à être connus pour qui ils sont, et 
non pas en fonction de ce qu’ils 
produisent. Et la laine est bien 
plus douce lorsqu’on la flatte sur 
l’animal qui la porte.

Suivre comme un mouton ?

On sait combien notre langage est marqué par des influences 

sexistes, racistes, hétérosexistes et capacitistes, que ce soit  

par les règles (« le masculin l’emporte ») ou des ex

pressions (être une « femmelette » ou « efféminé », « avoir 

des couilles »), voire des injures (« sale pute », « tapette », 

« enculé », « idiot »). Cela ne concerne pas seulement les 

dominations intrahumaines, mais aussi la domination 

envers les animaux : « sale bête », « grosse vache », « cervelle 

d’oiseau », et j’en passe.

En écrivant ce texte sur la laine et les animaux qui la 

produisent, j’ai été tenté de faire un jeu de mots pour 

inviter les lecteurs à ne pas suivre « comme un mouton » 

la mode et les normes sociales. Je me suis ensuite rendu 

compte que j’allais, malgré moi, utiliser une expression 

péjorative et spéciste : elle dépeint les moutons comme 

étant conformistes, peu intelligents, faibles, sans 

individualité et faits pour être guidés, voire dominés. Qu’ils 

aient tendance à suivre leur groupe ou non n’est pas la 

question : nous devrions préférer des formulations qui ne 

rabaissent pas autrui, et dans ce cas-ci, simplement parler 

de conformisme au lieu de « suivre comme un mouton ». 

Même si on rate l’occasion de faire un jeu de mots. 
B

ijo
ux

 —
 J

an
e 

&
 R

ye
 

C
ol

lie
r 

Lu
ne

 —
 E

lle
 B

la
ck

bu
rn

 
H

au
t —

 A
te

lie
r 

B

1 	 Cet article se concentre sur le cas des moutons, mais on 
retrouve plusieurs de ces problèmes éthiques chez les 
autres animaux dont on utilise la laine, comme le lama, 
l'alpaga, le chameau, le yack et les chèvres. Ainsi, le cas 
de la laine s'apparente à celui du mohair, du pashmînâ, du 
cachemire, du shahtoosh ou de la laine ultra-fine.



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

é
th

iq
u

e
 p

a
r 

fr
é

d
é

ri
c

 c
ô

té
-b

o
u

d
re

a
u

114 115

versus magazine végane



d
o

c
u

m
e

n
ts

117

versus magazine végane

traduction, archives



d
o

c
u

m
e

n
ts

118

Comment vivre 
parmi les mangeurs 
de viande ? (1995)

La philosophe américaine Carol J. Adams est une figure 

incontournable de l’écoféminisme. Dans cet entretien avec Martin 

Rowe paru en 1995, elle évoque plusieurs des thèmes qui marquent 

son œuvre depuis son fameux livre The Sexual Politics of Meat

(1990). Quel rapport existe-t-il entre l’oppression des animaux et 

l’oppression patriarcale ? Comment l’éthique du care peut-elle 

remettre en question les pratiques alimentaires ? Comment vivre 

parmi tant de violence ? Et qu’est-ce qui se cache, dans le fond, 

derrière cette volonté de contrôle des femmes, des animaux et de 

l’environnement ? Vingt ans plus tard, on peut le dire : l’écoféminisme 

est plus que jamais d’actualité pour penser le véganisme, 

l’intersection des oppressions et la crise environnementale.

TRADUCTION

C
et

 a
rt

ic
le

 a
 é

té
 p

ub
lié

 s
ou

s 
le

 t
it

re
 L

iv
in

g 

A
m

on
g 

M
ea

te
at

er
s 

da
ns

 «
 S

at
ya

 M
ag

az
in

e 
» 

(d
éc

em
br

e 
19

95
). 

—
 T

ra
du

it
 d

e 
l’a

ng
la

is
 p

ar
 

D
an

ie
lle

 P
et

itc
le

rc
 (T

ra
du

ct
io

n 
D

JP
).

d
o

c
u

m
e

n
ts

119

versus magazine végane

Un entretien avec 
Carol J. Adams

— Commençons par la question 
évidente. Comment vous vivez parmi 
les mangeurs de viande ? 

Je pense qu’une des choses qui 
me permettent de vivre parmi les man-
geurs de viande, c’est que maintenant 
je leur pose des 
que st ions là -
des sus. Hier soir, 
j’étais assise en 
avion à côté d’un 
psychologue pour
enfants et nous avons discuté du fait 
que j’avais pris un repas végétarien 
et qu’il avait mangé du poulet. C’était 
vraiment fascinant, parce que quand on 
dit qu’on écrit sur le sujet, on peut leur 
dire : « Expliquez-moi. Vous avez reconnu 
que vous savez que c’est mal sur le plan 

éthique ; alors qu’est-ce qui se passe quand vous 
vous assoyez pour manger de la viande ? » Plutôt 
que d’être perçue comme quelqu’un qui dit : « Vous 
voyez, vous faites quelque chose de mal ; pourquoi 
vous continuez ? », je peux poser une question qui 
les incite à réfl échir à ce qui les coupe de leur propre 
conscience éthique. Il a supposé qu’il devait y avoir 
un trou dans sa conscience, et je lui ai répondu : « Je 
ne pense pas que ce soit le cas. Toute notre culture 
affi  rme que c’est acceptable. » Il a dit : « Eh bien, il y a 
un trou collectif dans notre conscience. »

— Êtes-vous en colère ?

Quand le New York Times consacre un article 
complet à la multiplication des élevages intensifs et 
à leurs eff ets sur l’environnement et sur les gens, tout 
en ignorant totalement les animaux, je suis très en 
colère. Mais j’utilise cette colère pour analyser : que 

représente cette omission ? 
Qu’est-ce qui se passe ici ? 
Je peux réfl échir à la situation 
en profondeur ; je veux ten-
ter de la comprendre et voir 
comment nous pouvons la 

changer. Personnellement, j’ai réalisé que je devais 
me mettre à discuter avec les gens sur ce qu’ils 
commandent au restaurant et que je devais me 
donner la permission de leur dire ce que j’ai à dire. 

Les agissements des mangeurs de viande sont 
parfois si franchement discutables qu’ils me laissent 
bouche bée. Je suppose que ce que j’ai fait, c’est de 
prendre cette frustration et cette colère quotidiennes, 
et de les déplacer pour qu’elles ne me paralysent ou 
ne m’immobilisent plus, pour que je continue à voir 
tout ça comme quelque chose qui évolue. Après tout, 
j’ai déjà été une mangeuse de viande ; je vis parmi 
des gens qui n’ont pas complété le processus que 
traversent les végétariens. 

— Trouvez-vous utile de vous remettre dans cet état 
d’esprit et de penser « Comment est-ce que je m’y 
prenais pour nier ces faits ? » Et comment faire pour 

Après tout, j’ai déjà été une mangeuse 
de viande ; je vis parmi des gens qui 
n’ont pas complété le processus que 

traversent les végétariens.P
or

tr
ai

t r
éa

lis
é 

pa
r 

G
ab

ri
el

 K
el

ly



d
o

c
u

m
e

n
ts

120

négocier avec nos familles ? 

Je pense qu’une des mesures que, personnel
lement, nous avons prises pour faire face à cette 
situation, ce fut de nous exiler. Toute ma famille 
habite dans le Nord, et je suis à Dallas. Je ne retourne 
pas à la maison pour la plupart de ces rituels que 
je devais naguère supporter. Je peux exercer ce 
genre de contrôle. J’ai même réussi à négocier un 
barbecue végétarien, où les seuls aliments qu’on 
faisait griller étaient des notdogs [saucisses végé] et 
des Boca Burgers [végéburgers]. Et ça a été un grand 
succès, mais j’ai dû tout négocier à l’avance. Certains 
membres de la famille s’intéressent beaucoup au 
végétarisme ; et certains membres de ma famille sont 
de fins gourmets, assez directifs... Donc, nous n’en 
parlons pas.

Après tout, les mangeurs de viande aussi vivent 
parmi les mangeurs de viande. L’image qu’ils 
reçoivent, c’est que tout ce qu’ils font est acceptable. 
Une autre de mes réactions, c’est d’adopter une 
perspective féministe sur les processus sociaux. Il me 
semble de plus en plus clair que la manière dont la 
pornographie nous renvoie un message sur l’identité 
des femmes correspond à la manière dont la culture 
de la consommation de viande parle de ce que sont 
les animaux – et non de qui ils sont. Il est donc pour 
nous essentiel de revoir nos concepts.

— D’après vous, est-ce que 
nous devrions, en quelque 
sorte, répliquer ?

Je considère qu’il est par
fois important de répliquer. 
Premièrement, je suis per
suadée que les végétariens pensent de façon plus 
littérale que les autres, parce que nous rétablissons 
le « référent absent ». Nous ne voyons pas de la 
nourriture ; nous voyons un cadavre, nous voyons 
des animaux morts. Étant donné que nous pensons 
à la fois littéralement et métaphoriquement, notre 
démarche pour agir sur l’aspect littéral du problème 
va perturber et provoquer une certaine hostilité parce 
que, globalement, notre culture cherche à s’éloigner 
du littéral. Elle veut se dissocier. Par exemple, nous 
ne voulons pas savoir d’où viennent nos vêtements. 
Nous ne voulons pas savoir que ces vêtements sont 
fabriqués par des enfants ou des femmes dans des 

conditions terribles. Nous ne tenons pas à rétablir 
ce référent absent ; nous ne voulons pas que la 
vérité littérale soit connue, qu’on sache comment 
notre culture fabrique ces « produits » que nous 
consommons. 

Ensuite, je dis toujours que les végétariens ne 
devraient pas aborder le sujet du végétarisme en 
présence d’un animal mort qu’on est en train de 
consommer. C’est une situation qui comporte trop 
de tension. Les mangeurs de viande devront justifier 
encore plus leurs actions, même s’ils n’en sont pas 
conscients. Parce qu’ils sont précisément en train 
de consommer.  

— Êtes-vous d’accord avec Karen Davis pour dire 
que nous devrions arrêter de nous excuser ? 

J’adore cette idée. Nous devons effectivement 
arrêter de nous excuser. Mais je pense que Karen 
gérerait la situation différemment. Pour elle, c’est une 
position éthique non négociable : nous ne devons pas 
détourner le regard et nous devons nous engager. 
Je suis d’accord ; et je ne parle pas de présenter 
des excuses. Nous avons besoin d’une rhétorique 
d’excuses : « Oh, je suis tellement désolée de t’avoir 
choquée. » Mais ce que j’essaie de faire, c’est d’aller 
plus loin et de demander : « Qu’est-ce qui fait que 
tu es choquée ? » Je crois que la bonne manière de 

faire, ce n’est pas tellement 
d’expliquer pourquoi nous 
sommes végétariens, parce 
que nous avons déjà changé. 
Ce qu’il faut, c’est déterminer 
l’élément catalyseur pour 
cette personne. Plutôt que 
de défendre le végétarisme 

pendant que tout le monde mange de la viande, 
je demande : « Comment pouvez-vous continuer à 
manger de la viande alors que vous savez que c’est 
cruel ? » Je ne pense pas que nous devrions défendre 
notre alimentation. Nous n’avons ni besoin de nous 
excuser ni besoin de nous défendre. 

Je me rappelle le film Babe. Pour éviter d’être 
consommé, Babe doit trouver un moyen d’établir son 
individualité, et donc son caractère irremplaçable. 
Il parvient à être perçu comme un être qui a une 
histoire, une individualité, et il réussit donc à 
demeurer vivant. Mais il y a aussi un canard qui tente 
de faire valoir son caractère irremplaçable. Et c’est 

La manière dont la pornographie nous 
renvoie un message sur l’identité des 

femmes correspond à la manière dont 
la culture de la consommation  

de viande parle de ce que sont les  
animaux – et non de qui ils sont.

d
o

c
u

m
e

n
ts

121

versus magazine végane

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 A
m

él
ie

 T
ou

ra
ng

ea
u



d
o

c
u

m
e

n
ts

122

beaucoup plus difficile pour le canard de prouver qu’il 
est irremplaçable, parce que les canards sont perçus 
comme un collectif. Ils sont collectivisés, vus comme 
une masse informe même lorsqu’ils sont vivants. 
Mais un canard est tué, et son cadavre est mangé 
pour Noël. À la fin, dans le générique, on pouvait lire 
que ce film ne comportait aucune cruauté envers les 
animaux. Un de mes enfants, qui avait 6 ans, m’a alors 
demandé : « Est-ce que ça veut dire qu’ils ont mangé 
de la fausse viande ? » J’ai trouvé cette question très 
perspicace, parce que dans notre culture nous ne 
considérons pas cruel de manger des animaux. Mais 
un végétarien de 6 ans peut balayer tous ces faux 
semblants aussi simplement que ça.

Ce que nous devons faire, c’est trouver un 
déclencheur. L’homme que j’ai rencontré hier soir à 
bord de l’avion disait qu’il faut du temps pour qu’une 
idée neuve soit acceptée. Il prédisait que dans 200 
ans, les gens ne mangeraient plus d’animaux. J’ai 
répondu : « Je ne veux pas attendre 200 ans. Ça fait 
beaucoup d’animaux. » 

— Je ne pense pas que nous puissions attendre  
200 ans.

Moi non plus. Et je ne prétends pas que j’ai un 
plan pour régler ces conflits familiaux. Peu importe 
les problèmes que rencontrent une famille ou un 
couple, la consommation de viande et le végétarisme 
deviennent des véhicules pour déplacer les pro
blèmes relationnels qui n’ont pas été réglés. Tout 
devient donc encore plus confus. Dans un couple, par 
exemple, la confrontation entre mangeur de viande et 
végétarien finit par devenir une question de contrôle : 
ce qui peut entrer dans la cuisine, quelles casseroles 
peuvent être utilisées. Tous ces éléments deviennent 
des moyens d’exercer le contrôle et de manipuler les 
questions d’amour et d’affection.

— Parce que la viande est un locus du pouvoir ? 
Est-ce que cet aspect fait partie de la réflexion sur 
la viande ?

Parlons d’un portrait standard de couple, c’est-
à-dire que généralement c’est la femme qui est 
végétarienne et l’homme mangeur de viande. Je 
viens tout juste de lire Le contrat sexuel (The Sexual 
Contract) de Carole Pateman. Elle y parle de l’épouse 
et du statut des épouses. Avant même l’époque où 

nous avons commencé à revendiquer des droits, 
avant cette notion de « fraternité, égalité, liberté », 
avant qu’existe la notion de contrat social qui est 
fondamentale à la philosophie occidentale, il y avait 
un contrat sexuel qui garantissait l’accès sexuel 
aux femmes. Un des aspects de l’accès sexuel aux 
femmes est que chaque homme devrait avoir une 
épouse ; et un des devoirs de l’épouse est de servir 
l’homme. 

J’ai réfléchi à ce contrat dans le contexte de 
la viande, parce que de nombreuses femmes me 
disent : « Je pourrais être végétarienne, mais mon 
mari ne peut pas. » Elles estiment manifestement 
que l’humeur de leur conjoint importe davantage que 
leurs propres besoins. C’est absolument typique. La 
consommation de viande devient un nouveau moyen 
de se sacrifier, en donnant la priorité au conjoint et à 
ses besoins. Tout ça nous ramène au fait que ce sont 
les femmes qui prodiguent des soins et qui finissent 

 À la fin, dans le générique, on pouvait 
lire que ce film ne comportait aucune 

cruauté envers les animaux. Un de mes 
enfants, qui avait 6 ans, m’a alors de-
mandé : « Est-ce que ça veut dire qu’ils 

ont mangé de la fausse viande ? »

d
o

c
u

m
e

n
ts

123

versus magazine végane

par nier leur propre corps et leurs propres besoins.
On peut avoir peur de la colère de l’homme face 

à un repas sans viande. Je ne parle pas de violence 
physique ; quand les hommes battent leur femme et 
se servent de la viande comme excuse, ce n’est pas la 
véritable raison. Ils frappent pour établir un contrôle ; 
l’absence de viande n’est qu’un alibi. Ça pourrait être 
à cause de l’aspirateur ou de n’importe quoi. Il doit 
pourtant y avoir de nombreuses femmes qui craignent 
ce que l’absence de viande 
signifie pour leur conjoint 
et la colère que ça pourrait 
déclencher. Nous parlons 
de personnes sans culture 
féministe. Elles savent seu
lement que ne pas servir de 
la viande provoquerait de la 
colère et pourrait remettre en cause leur relation, 
une relation où elles n’ont de toute évidence pas 
autant de pouvoir que l’homme. C’est pourquoi « la 
viande en tant que locus de pouvoir », comme je le 

soutiens dans The Sexual Politics of Meat, doit inclure 
l’analyse du contrat sexuel et des devoirs qui sont 
exigés des épouses. 

— Comment l’éthique du care écoféministe pense-
t-elle la condition animale ?

Les gens qui mangent des animaux profitent 
d’une relation dominant-dominé, mais notre cul

ture encourage l’invisibilité 
de cette structure et elle 
rend invisibles les animaux 
qui la subissent. En fait, les 
animaux sont vus comme 
une masse unifiée. Leur 
individualité est totalement 
niée, de sorte qu’ils ne sont 

même pas perçus comme subordonnés. On con
sidère que la viande représente la raison ontologique 
de l’existence des animaux, qu’ils sont là pour être 
mangés. Quand on parle d’intervenir avec une 

De nombreuses femmes me disent : 
« Je pourrais être végétarienne, mais 

mon mari ne peut pas. » Elles estiment 
manifestement que l’humeur de leur 
conjoint importe davantage que leurs 

propres besoins.

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 A
m

él
ie

 T
ou

ra
ng

ea
u



d
o

c
u

m
e

n
ts

d
o

c
u

m
e

n
ts

124 125

versus magazine végane

éthique du care écoféministe, une des questions à 
poser, c’est : « Qu’est-ce que vous ressentez ? » 

Il ne s’agit pas seulement de poser avec empathie 
cette question à ceux qui parlent notre langage — afin 
d’établir des liens —, mais il faut aussi la poser à la 
vache « laitière », la vache que l’on trait, à la poule dans 
l’usine à œufs, et à chacun des animaux destinés à 
l’abattoir : « Qu’est-ce que vous ressentez ? » Avant 
tout, nous devons réaliser que cette question est 
légitime, que les animaux vivent quelque chose, et 
ensuite, il faut s’informer sur cette expérience. On 
peut avoir confiance : si nous faisons l’effort de les 
écouter, les animaux nous diront ce qu’ils ressentent, 
même si ce sera autrement qu’avec des mots.

— Que répondez-vous aux mangeurs de viande qui 
déclarent : « J’aime trop le goût de la viande » ?

Les mangeurs de viande sont parfaitement 
heureux de manger des plats végétariens, tant qu’ils 
ne le savent pas. Un jour, j’ai préparé des boulettes 
aux noix et tout le monde était convaincu que c’était 
de la viande. Ils pensaient que j’avais craqué — « Oh, 
Carol a succombé à la tentation. Et ces boulettes sont 
vraiment délicieuses. » Ils se sont régalés, tout en 
étant persuadés que je leur avais servi des animaux 
morts. Cette expérience a été très révélatrice pour 
moi : j’ai constaté que c’était le symbole auquel 

ils se raccrochaient. Leur estomac ne percevait 
pas la différence ; mais tant que leur cerveau était 
embrouillé, ce qui remplissait leur estomac n’avait 
aucune importance. J’ai réalisé toute l’emprise du 
symbolique. 

Le psychologue pour enfants que j’ai rencontré à 
bord de l’avion m’a dit qu’il savait que c’était mal sur 
le plan éthique, et qu’il passait des périodes de plus 
en plus longues sans consommer de viande. Mais il 
a affirmé qu’il finissait par avoir de nouveau envie de 
manger de la viande. Je lui ai demandé : « Dites-moi 
de quoi vous avez envie. Qu’est-ce qu’il y a dans la 
viande dont vous avez envie ? » Il a dit : « Je ne sais 
pas. C’est un burger. » Je lui ai expliqué : « Vous avez 
peut-être besoin de fer. » Je pense que, bien souvent, 
notre corps est entraîné pour interpréter une envie 
précise en fonction de ce que nous lui avons donné ; 
par exemple, une végétarienne de ma connaissance, 
quand elle avait envie de manger un steak, savait le 
traduire par un besoin en fer.

Les gens nous traitent de puritains, 
d’abstinents, d’ascètes ; ils disent que 

nous avons des problèmes avec le  
plaisir — la même accusation que pour 

les féministes qui s’opposent  
à la pornographie. 

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

A
m

él
ie

 T
ou

ra
ng

ea
u

— Comment faut-il parler aux mangeurs de viande ?

C’est la personne qui possède le moins d’in
formation qui établit le niveau du discours ; donc, le 
mangeur de viande — qui possède habituellement 
moins de renseignements sur la viande que le 
végétarien — fixe le niveau. La question, c’est de 
savoir comment introduire toutes les connaissances 
au sujet du végétarisme, parce que c’est l’ignorance 
qui détermine notre niveau d’engagement. C’est 
quelque chose de vraiment frustrant pour les végé
tariens : nous parlons de créer un monde sans 
violence, mais on doit composer avec tellement 
d’ignorance que cela nous empêche de défendre ce 
point de vue. Les enjeux qu’il faudrait examiner sont 
justement ceux qu’un tel niveau de discussion exclut.

— Que répondez-vous à ceux qui affirment que les 
végétariens ont un complexe vis-à-vis de la viande ?

La culture thérapeutique dans laquelle nous 
vivons actuellement fait que tout est perçu comme 
relevant du complexe individuel plutôt que d’une 
analyse et d’un engagement politiques. Ma réponse, 
c’est que les végétariens n’ont pas de complexe 
concernant la viande. Nous avons un problème 
avec ce que les gens disent être de la nourriture. 

Nous avons du recul. Ensuite, les gens nous traitent 
de puritains, d’abstinents, d’ascètes ; ils disent que 
nous avons des problèmes avec le plaisir — la même 
accusation que pour les féministes qui s’opposent 
à la pornographie. Mais ce plaisir n’existe pas sans 
privilège, le privilège de faire partie de la culture 
dominante qui assujettit les femmes, les personnes 
de couleur et les animaux. Il faut que ce privilège 
soit reconnu, tout comme doivent être reconnues 
les structures sociales qui créent ce privilège et la 
façon dont il est récompensé par le plaisir, un plaisir 
qui provient d’un tort fait à quelqu’un d’autre. 

En un sens, tout ça nous ramène au privilège 
du contrôle. Faire du végétarisme un enjeu éthique, 
c’est dire en invoquant les principes de notre 
propre culture : « Nous ne faisons pas ce que nous 
prétendons. »



d
o

c
u

m
e

n
ts

126

R
en

an
 L

ar
ue

 v
ie

nt
 d

e 
pu

bl
ie

r L
e 

vé
gé

ta
ri

sm
e 

et
 s

es
 e

nn
e-

m
is

 : 
vi

ng
t-

ci
nq

 s
iè

cl
es

 d
e 

dé
ba

ts
 (P

U
F,

 2
01

5)
. 

Brigid Brophy,  
une pionnière de la 
libération animale

Ce texte de la dramaturge et romancière anglaise 
Brigid Brophy est un document rare, pratiquement 
introuvable aujourd’hui et inédit en français. Il fait 
partie d’un ensemble de textes, une quarantaine, 
rassemblés sous le titre Unlived Life: A Manifesto 
against Factory Farming et parus en Angleterre 
sous la forme d’une brochure en noir et blanc d’une 
trentaine de pages. Aucune date de publication 

n’y est indiquée. Divers recoupements permettent 
toutefois de retenir sans grands risques d’erreur 
l’année 1966 ou 1967.

Les auteurs de ce manifeste sont activistes (Ruth 
Harrison), universitaires (Margery Perham, John 
Barron Mays), journalistes (Kingsley Martin), écrivains 
(Robert Graves, Georges Simenon) ou encore prêtres 
(Mario Borelli). Certains, comme Edward Carpenter, 
militant socialiste connu pour son engagement en 
faveur des droits des homosexuel-les, sont déjà 
morts. Tous protestent contre l’élevage et notamment 
l’élevage industriel, dont les « progrès » récents 
commencent à causer à une échelle alors inédite la 
souffrance et la mort de milliards d’animaux. L’idée 
du Manifesto est née après la publication, en 1965, 
de deux rapports d’experts soulignant l’inhumanité 

et la dangerosité des nouvelles méthodes 
d’élevage en Angleterre. Le but du Manifesto, 
quant à lui, est tout à la fois d’informer le 
grand public et de l’amener à rejeter « ces 
pratiques répugnantes et choquantes » (p. 3).

Le texte que nous reproduisons – et 
traduisons – ici, est signé de la dramaturge 
et romancière Brigid Brophy (1929-1995). 
Outre l’écriture d’œuvres de fiction, Brophy 
a consacré sa vie à la défense de multiples 
causes, notamment celle des homosexuel-
les (elle était ouvertement bisexuelle), des 
prisonniers et des animaux. Présidente de la 
National Anti-Vivisection Society, elle avait 
écrit en 1965 un retentissant plaidoyer pour 
les droits des animaux dans les colonnes 
du Sunday Times. Un peu plus tard, dans Le 
nouvel esclavage, Brophy met en évidence 
les mécanismes psychologiques à l’œuvre chaque 
fois que l’on entreprend, par lâcheté ou paresse, 
de justifier l’injustifiable. On comprend surtout, en 
la lisant, que toute entreprise visant à dominer et à 
exploiter autrui – qu’il s’agisse d’êtres humains ou 
d’animaux – se nourrit de la cupidité de quelques-uns 
et de l’aveuglement de beaucoup.

— Renan Larue

Archive

Brophy a consacré sa vie à la défense 
de multiples causes, notamment  

celle des homosexuel-les (elle était  
ouvertement bisexuelle), des  
prisonniers et des animaux. 

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

Ju
lie

n 
C

as
ta

ni
é



d
o

c
u

m
e

n
ts

128

Le nouvel  
esclavage (1966)

Chaque fois que des gens disent « il ne faut pas tomber dans la 

sensiblerie », cela signifie qu’ils s’apprêtent à commettre quelque 

cruauté. Et s’ils ajoutent « il faut être réaliste », ils veulent dire par là 

qu’ils vont en tirer de l’argent. Ces formules ont une longue histoire. 

Après avoir été utilisées pour justifier le commerce des vendeurs 

d’esclaves et celui de ces industriels sans merci qui avaient 

découvert que la stratégie économique la plus « réaliste » pour le 

ramonage était de forcer un petit enfant de grimper à l’intérieur des 

cheminées, elles ont été en quelque sorte reçues en héritage par 

les propriétaires d’élevages industriels.

La formule « il ne faut pas tomber dans la 
sensiblerie » a pour but de nous faire croire que 
l’élevage industriel n’est pas vraiment cruel. Elle 
signifie que le problème sort tout droit de notre 
imagination paresseuse. Les éleveurs n’ont pas 
l’audace de proclamer que les animaux sont dénués 
de sensibilité. On ne peut escompter que le grand 
public soit ignorant à ce point. En effet, quiconque 
a déjà passé du temps avec un chien, un chat 
ou un canari a la preuve que, tout autant que ses 
concitoyens, les mammifères et les oiseaux peuvent 
ressentir la douleur, la peur ou la détresse. Aussi les 
éleveurs industriels soutiennent-ils parfois que leurs 
animaux sont différents des autres animaux : cela 

ne les gênerait pas d’être mutilés, entravés dans 
leur croissance et entassés les uns sur les autres 
parce qu’ils n’ont jamais rien connu d’autre dans leur 
vie. L’argument est presque aussi convaincant que 
celui-ci, plus ancien, selon lequel ça ne gênait pas 
les pauvres de se trouver dans la misère puisqu’ils 
n’avaient jamais rien connu d’autre. Dans d’autres 
cas, les éleveurs industriels insistent sur le fait que 
les animaux sont différents des êtres humains : on 
s’entend répéter que l’on ne peut pas comprendre 
leurs réactions à la lumière des nôtres, puisque leur 
sensibilité n’est pas humaine. Mais personne de 
sensé n’a jamais pensé cela. Quiconque passe du 
temps avec des animaux se rend bien compte qu’ils 

Archives

U
n 

te
xt

e 
de

 B
ri

gi
d 

B
ro

ph
y 

in
éd

it 
en

 fr
an

ça
is

 —
 «

 T
he

 N
ew

 S
la

ve
-

ry
 »

, U
nl

iv
ed

 L
ife

: A
 M

an
ife

st
o 

ag
ai

ns
t F

ac
to

ry
 F

ar
m

in
g,

 B
ri

st
ol

, 

C
am

pa
ig

ne
rs

 a
ga

in
st

 F
ac

to
ry

 F
ar

m
in

g,
 s

. d
., 

p.
 2

1.
 —

 T
ra

du
it

 

de
 l’

an
gl

ai
s 

pa
r 

R
en

an
 L

ar
ue

.

d
o

c
u

m
e

n
ts

129

versus magazine végane

Brigid Brophy

ont moins d’intelligence et de mémoire 
que les humains, et qu’ils vivent de 
manière plus instinctive. La conclusion 
raisonnable qu’il 
faut cependant 
tirer de tout cela 
est aux antipodes 
de ce que les 
éleveurs indus
triels veulent nous 
faire croire. Selon toute probabilité, les 
animaux ressentent de manière plus 
aiguë que nous ce qui contrarie l’élan de 
leurs instincts, tout comme le besoin (que 
nous partageons avec eux) de marcher 
librement et d’étirer leurs membres de 
temps en temps. En outre, la terreur 
ou la détresse que vit un animal n’est 

jamais, contrairement à ce qui se produit parfois 
en nous, adoucie par une analyse rationnelle des 
circonstances.

D’un autre côté, la formule « il faut être réaliste » 
reconnaît tacitement que l’élevage industriel est 
cruel, mais elle cherche à nous faire croire qu’elle 
relève d’une nécessité d’ordre économique. On 
nous explique parfois que nous ne devrions pas 
nous opposer au « progrès » qu’elle représente – 
une théorie selon laquelle il faudrait donc accueillir 
l’expérience d’Auschwitz comme une avancée 
technologique considérable dans la maîtrise du 
gaz. On avait coutume de dire, évidemment, que 

l’esclavage était indispensable du point de vue 
économique. Dès que l’on eut le courage de le 
remettre en question, on s’aperçut que ce n’était 

pas vrai et que l’on était assez 
ingénieux pour nous passer 
de lui. Mais évidemment, 
même si l’esclavage était 
cent fois plus avantageux 
économiquement que la li
berté, nous qui sommes 

des êtres moraux et imaginatifs, nous ne pourrions 
le tolérer. Nous ne pouvons pas tolérer davantage 
l’élevage. Il est aussi indéfendable que le commerce 
des esclaves, et il nous revient à nous de le rendre 
même inconcevable.

La terreur ou la détresse que vit un 
animal n’est jamais, contrairement 
à ce qui se produit parfois en nous, 

adoucie par une analyse rationnelle 
des circonstances.



li
vr

e
s

131

versus magazine végane

essais, critiques,  
cuisine



li
vr

e
s

li
vr

e
s

132 133

versus magazine végane

Chien noir,  
chien blanc

À la fin des années soixante, Romain Gary et Jean Seberg recueillent 

un berger allemand. Le célèbre romancier puise l’inspiration 

dans cette rencontre pour Chien blanc (Gallimard, 1970), un récit 

autobiographique que Samuel Fuller adapte au cinéma avec Dresser 

pour tuer (1982). Un chien peut-il être raciste ? Peut-on guérir du 

racisme ?

« Quand je me heurte à quelque chose que je ne 
puis changer, que je ne peux résoudre, que je veux 
redresser, je l’élimine. Je l’évacue dans un livre. » 
Chien blanc est le résultat de l’aveu d’impuissance de 
Romain Gary face à la question raciale aux États-Unis. 

En 1968, l’atmosphère 
est électrique en Amérique. 
Les étudiants multiplient les 
manifestations de protes
tation contre la guerre au 
Vietnam, Martin Luther King, 
le plus jeune prix Nobel de la 
paix, est assassiné, les émeu
tes raciales mettent le pays 
à feu et à sang, et les organisations noires pour la 
défense des droits civiques se radicalisent. C’est 
dans ce contexte tendu que l’écrivain recueille un 
berger allemand errant qui intègre immédiatement 
la ménagerie familiale. Gary est un amoureux des 
animaux, on le sait depuis Les racines du ciel, 
prix Goncourt en 1956 et réquisitoire contre l’ex

termination des éléphants d’Afrique. À cette époque, 
il vit avec Jean Seberg. Celle-ci défend avec ferveur les 
droits des Noirs en donnant de son temps et de son 
argent aux multiples associations de contestation, y 
compris les plus violentes. Cette implication totale 

de l’actrice dans ce combat 
contre le racisme est déjà 
une ligne de fracture dans le 
couple qui divorce deux ans 
plus tard.

Chien blanc n’est pas 
blanc. Il est gris avec du poil 
roussi autour de la truffe. 
Chien blanc s’appelle Batka : 

sa bonhomie lui vaut ce prénom parce qu’il signifie 
« pépère » en russe. Batka est Chien blanc parce qu’il 
attaque les Noirs pour les tuer. Après avoir tenté 
d’agresser deux hommes noirs, le chien est conduit 
au Noah’s Ranch de Jack Carruthers, un dresseur 
d’animaux travaillant pour le cinéma. L’enjeu du 
roman est là : peut-on défaire un dressage ? Batka 

essai

L’enjeu du roman est là : peut-on 
défaire un dressage ? Batka peut-il 
redevenir Batka et cesser d’être ce 

que l’on appelle dans les États du sud 
des États-Unis un chien blanc, un de 
ces molosses entraînés par la police 

raciste pour attaquer les Noirs ?

C
lé

m
en

ce
 L

ao
t 

es
t 

ag
ré

gé
e 

de
 le

tt
re

s.
 

E
lle

 t
ra

qu
e 

le
s 

di
sc

ou
rs

 a
nt

is
p

éc
is

te
s 

de
s 

ar
ts

 e
t 

de
 la

 li
tt

ér
at

ur
e 

et
 é

cr
it

 d
es

 

no
uv

el
le

s 
pe

up
lé

es
 d

’a
ni

m
au

x.

Clémence Laot

peut-il redevenir Batka et cesser d’être 
ce que l’on appelle dans les États du sud 
des États-Unis un chien blanc, un de ces 
molosses entraînés par la police raciste 
pour attaquer les Noirs ?

Chien blanc est une victime du 
spécisme et du racisme : réifié par les 
Blancs, il n’est qu’une arme d’agression 
contre les Noirs. Gary ne veut pas se 
séparer de ce chien de « bonne com
pagnie », de « bonne disposition », et d’une 
« grande douceur » avec les Blancs 
comme avec les chats de la maison 

(gage certain de haute qualité morale pour l’écrivain). 
Il annonce à Carruthers qu’il veut « guérir » Batka. 
Du racisme. Et cet objectif devient un symbole, ce 
que lui reproche d’ailleurs le dresseur, comme si le 
résultat de l’entreprise pouvait dire quelque chose 
de la société des hommes. Si un chien peut guérir du 
racisme, alors peut-être qu’un homme aussi ? Gary 
ne peut s’empêcher d’espérer. Carruthers reconnaît 
que « la plupart des bêtes “vicieuses” sont des bêtes 
viciées », mais pour lui, il n’y a rien à en attendre, 
l’acquis a pris le pas sur l’inné. C’est finalement 
Keys, un employé noir de Carruthers, qui demande à 
s’occuper du chien.

Comme dans l’adaptation du roman de Samuel 
Fuller, White Dog ou Dressé pour tuer dans la 
version française sortie en 1982, on pourrait en 
rester à une lecture manichéenne de la situation. 
Symptomatiquement, le réalisateur a choisi un berger 
allemand blanc, Gary devient une jeune actrice naïve 
et Keys, un dresseur plein de bonnes intentions. 
Le contexte social et politique des années 1960 a 
disparu puisque l’action se déroule dans les années 

1980. Non, chez Gary, les choses ne sont justement 
pas ou toutes noires ou toutes blanches. L’écrivain 
se méfie des humains en général et des hommes 
en particulier, quelle que soit leur couleur de peau. 
Cet ancien diplomate qui connaît personnellement le 
général de Gaulle et André Malraux (au point qu’il lui 
écrit pour lui annoncer la mort de son chat Maï) est 
un dandy qui ne veut appartenir à aucun camp. Il se 
méfie de toutes les idéologies, des mouvements de 
masse et surtout de la médiocrité humaine. Sa femme 
se débat avec les querelles idéologiques entre les 
différents groupuscules de défense des droits des 
Noirs et est victime de menaces de mort. Il ne peut 
s’empêcher de constater : « Je sais qu’il y a dans les 
“bons camps” autant de petits profiteurs et de salauds 
que dans les mauvais. » Pour l’écrivain, la question du 
racisme est une question de la connerie, « la plus 
grande puissance spirituelle de tous les temps » 
qui est « universellement partagée. » C’est d’ailleurs 
pour cette raison que Gary aime les animaux et qu’il 
demande avec humour à Batka : « Je ne te demande 
pas de ne pas mordre les Noirs. Je te demande de 
ne pas mordre seulement les Noirs. » Cette sorte de 
spécisme inversé est un argument régulièrement 
avancé pour discréditer les défenseurs des animaux 
qu’on a plaisir à voir comme d’affreux misanthropes.

Le premier des salauds est Keys. Si Carruthers 
croit que son employé tient à s’occuper du chien 
parce qu’il veut le guérir de la haine, Gary perçoit 
instinctivement qu’il a un autre projet derrière la tête. 

« Je ne te demande pas de ne pas 
mordre les Noirs. Je te demande de ne 

pas mordre seulement les Noirs. »



li
vr

e
s

li
vr

e
s

134 135

versus magazine végane

Et la conclusion du récit lui donne raison. Après avoir 
affamé la bête, qui refuse de se laisser nourrir par 
un Noir, il utilise son fils de trois ans pour l’habituer 
à la peau noire. Comme les chiens défendent 
instinctivement les enfants, une contradiction s’opère 
dans le raisonnement conditionné de l’animal. Gary 
et Carruthers sont horrifiés par ces méthodes. Puis, 
le chien s’habitue à Keys, qui ne peut s’empêcher de 
remarquer sarcastiquement que le dressage n’est 
pas fini parce qu’il est le house nigger du chien 
blanc. Les house niggers étaient des esclaves noirs 
qui tiraient parti de leur servilité auprès des maîtres 
blancs pour s’assurer une situation. La conclusion 
du roman révèle les intentions premières de Keys. Il 
adopte le berger allemand. Alors que Gary se rend 
chez lui pour récupérer son 
chien, Batka saute à la gorge 
de Lloyd Katzenelenbogen, 
l’agent de l’écrivain. « Keys est 
en train de rire (…) les mains 
sur les hanches, en vain
queur, savourant son égalité. »  
Batka est devenu un chien noir. Les Blancs ne sont 
pas les seuls à être racistes. L’amertume de Gary 
est totale : « Vous êtes en train de rater la seule 
vraie chance du peuple noir : celle d’être différent. 
Vous vous donnez beaucoup trop de mal pour nous 
ressembler. »

Les autres salauds qu’on n’attendait pas, ce sont 
certains gauchistes. Bien sûr, il y a la horde de stars 
qui s’autocongratulent à répandre avec ostentation 
son argent au profit des associations noires. Mais, les 
pires, ce sont les étudiants de la SDS, les Students 
for Democratic Society. Ils ont entendu parler du 
« vice » de Batka. Au cours d’une manifestation 
contre la guerre au Vietnam, ils voudraient toucher les 
sensibilités : pour ce faire, ils proposent d’immoler des 
chiens, ce qui ne manquera pas selon eux de marquer 
l’opinion plus profondément que si des étudiants 
décidaient de s’immoler eux-mêmes. Encore une fois, 
il s’agit d’instrumentaliser les animaux. Par pacifisme, 
c’est aux animaux qu’on déclare la guerre.

Gary place son espoir dans les enfants et les 
femmes. Il remarque en observant son fils de six 
ans que pour lui, les Noirs n’existent pas : « Mon fils 
n’a pas encore été dressé. » Les humains, comme 
les animaux, ne sont pas éduqués, mais dressés, 
il n’y a pas de différence fondamentale entre les 
espèces. C’est pour cette raison qu’une scène est 

particulièrement pénible à l’écrivain. Au cours d’une 
réunion de libéraux engagés dans la lutte pour les 
droits civiques, on présente, pour les convaincre 
de financer « une école sans haine », une saynète 
censée montrer l’animosité des enfants noirs contre 
les Blancs : on fait dire avec difficulté à un garçonnet, 
visiblement en contradiction avec ce qu’il ressent, 
qu’il hait la femme blanche qui l’accueille pourtant 
chez elle avec toute sa famille. On « ne dit pas si, après 
ce numéro, on avait offert à Jimmy un su-sucre. » 
Absurdité totale de la démarche qui pour susciter 
l’ouverture d’une école antiraciste crée de toute pièce 
le racisme d’un enfant.

De même, Gary place son espoir dans les fem
mes : « … à croire que le salut ne peut venir que  

de la féminité. » Comme les 
animaux, elles aussi sont 
instrumentalisées. Red, un 
très bon ami noir de l’écrivain, 
s’est radicalisé au point qu’il 
prône la guerre au Vietnam 
comme prolégomènes à la 

formation d’une armée noire (ce qui va à l’encontre du 
pacifisme de Martin Luther King qui s’était prononcé 
pour l’arrêt des hostilités) et à une conquête de 
l’Amérique par un repeuplement noir en réponse 
à la « colonisation sexuelle » dont ont été victimes 
les anciens esclaves. Il interdit à sa femme pilule et 
diaphragme, a douze enfants parce que plus les Noirs 
baisent, plus ils baisent l’Amérique : « The more we 
screw, the more we screw them. » Les femmes noires 
ne sont plus que des appareils reproductifs.

On comprend mieux que Gary se replie sur son 
foyer, et plus particulièrement sur ses animaux 
puisque la communication avec Jean semble 
parasitée par son implication dans le mouvement 
pour les droits civiques. L’écrivain admire son chien 
Sandy – à qui le livre est dédié – pour sa douceur, se 
perd dans des conversations incompréhensibles avec 
Maï (« Ce chat siamois […] me confit des secrets du 
monde-chat que j’essaie en vain d’interpréter ») et fait 
l’expérience de l’altérité totale avec Pete le serpent. 
Gary refuse avec ironie l’anthropomorphisme, aime 
les animaux sans les comprendre, les considère 
comme des personnes à part entière. C’est pourquoi 
l’argument spéciste selon lequel il y a une indécence 
à se préoccuper du sort des animaux quand il y a 
des émeutes raciales ou la guerre au Vietnam lui 
semble irrecevable. Alors que Maï est en train de 

« Lorsque je voudrai me rappeler ce 
que peut être une expression de déses-

poir, d’incompréhension et de souf-
france, c’est dans ce regard de chien 

que j’irai le chercher. »

mourir, on lui fait cette remarque : « Katzenelenbogen 
vient m’expliquer d’un ton doctoral que l’on n’a pas 
droit de faire un tel cas d’un chat alors que le monde 
entier… Je les mets à la porte tous les deux, lui et 
le monde. » « Que d’histoires, pour un chat, n’est-ce 
pas ? Mais alors, que faites-vous dans ce livre ? » Et, 
c’est vrai, comment lire Chien blanc si l’on ne croit 
pas qu’une vie animale vaut bien une vie humaine ? 
Si l’on ne croit pas que c’est la même haine qui 
pousse les humains à se haïr entre eux, à asservir 
les femmes et les animaux ? Haine si diamétralement 
opposée au regard aimant d’un chien qui croit en la 
bonté des hommes : « Le seul endroit au monde où 
l’on peut rencontrer un homme digne de ce nom, 
c’est le regard d’un chien. » C’est ce même amour, 
les spécistes diraient la fidélité à son maître, qui fait 
que Batka ne s’attaque pas à Gary quand celui-ci 
l’empêche de tuer son agent. L’écrivain reconnaît le 
regard de sa mère : « Lorsque je voudrai me rappeler 
ce que peut être une expression de désespoir, 
d’incompréhension et de souffrance, c’est dans ce 
regard de chien que j’irai le chercher. » La souffrance, 
c’est ici d’être confronté à ses contradictions dans 
son dressage.

La souffrance commune pourrait être « ce qui 
manque aux Blancs et aux Noirs américains. » Gary 
observe pourtant qu’il n’y a pas de limite nette entre 
les mondes animal et humain quand il s’agit de 
souffrance et d’empathie : « Maï est un être humain 
auquel je me suis attaché profondément. Tout ce 
qui souffre sous vos yeux est un être humain. » La 
souffrance, un des traits de la sentience, est commune 
aux deux espèces. Et c’est cette ressemblance qui 
fait que Gary est un misanthrope raté : « C’est assez 
terrible, d’aimer les bêtes. Lorsque vous voyez dans 
un chien un être humain, vous ne pouvez pas vous 
empêcher de voir un chien dans l’homme et l’aimer. 
Et vous n’arrivez jamais à accéder à la misanthropie, 
au désespoir. Vous n’avez jamais la paix. » L’écrivain 
finit pourtant par se suicider en 1980.

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

B
or

rr
ri

s



li
vr

e
s

li
vr

e
s

136 137

versus magazine végane

La contradiction 
de l’omnivore 
consciencieux

Qu’est-ce qui se cache derrière la « viande heureuse » ? Dans un 

livre très bien documenté, l’historien et spécialiste de l’agriculture 

James McWilliams dresse un sombre portrait des petits élevages 

bio et champêtres. 

L’élevage industriel choque. Il faut dire que les 
conditions de vie des animaux y sont abominables, 
les problèmes sanitaires nombreux et les effets 
sur l’environnement déplorables. Pour ces raisons, 
beaucoup de gens condamnent ce type d’élevage. Ils 
ne deviennent pas pour autant véganes. La plupart 
pensent que la solution est du côté de l’élevage à 
la ferme, tel qu’il était pratiqué jadis. Cet élevage 
« champêtre » serait en effet respectueux des 
animaux, fournirait des produits de meilleure qualité 
et n’aggraverait pas les problèmes de la planète. Cette 
alternative trouve d’ailleurs un écho très favorable 
auprès des gourmets et chez nombre d’écologistes. 
Les uns et les autres vantent ainsi les mérites de ces 
petits fermiers censés élever leurs animaux dans 
de bonnes conditions et obtenir de bons produits. 
C’est donc chez eux qu’il faudrait s’approvisionner 
en viande, œufs et lait. Bref, le développement de 
l’élevage à la ferme permettrait de régler les graves 
problèmes de l’élevage industriel.

Mais, pour l’historien James McWilliams, 
cette solution ne tient pas la route. Comme il T

he
 M

od
er

n 
S

av
ag

e 
: O

ur
 U

nt
hi

nk
in

g 
D

ec
is

io
n 

to
 E

at
 A

ni
m

al
s,

 

Th
om

as
 D

un
ne

 B
oo

ks
, 2

01
5,

 2
94

 p
.

critique

T
ho

m
as

 L
ep

el
ti

er
 e

st
 u

n 
hi

st
or

ie
n 

et
 p

hi
-

lo
so

ph
e 

de
s 

sc
ie

nc
es

, e
t a

ut
eu

r 
de

 L
a 

ré
-

vo
lu

ti
on

 v
ég

ét
ar

ie
nn

e 
(É

di
ti

on
s 

S
ci

en
ce

s 

H
um

ai
ne

s,
 2

01
3)

.

Thomas Lepeltier

l’explique dans ce livre, le concept de 
« viande heureuse » est non seulement 
absurde mais, paradoxalement, il sert à 
perpétuer ce à quoi il est censé s’opposer, 
à savoir l’élevage industriel. En effet, 
quel est le problème majeur de l’élevage 
industriel ? Sans risque de se tromper, 
on peut répondre que c’est sa façon de 
traiter les animaux comme des objets. 
Exploitées sans merci pour le seul profit 
financier qu’en tirent les éleveurs, les 
pauvres bêtes ne connaissent qu’une vie 
de misère avant d’être tuées très jeunes 

dans des conditions abominables. C’est bien pour 
échapper à cette vision de cauchemar que certains 
défendent l’élevage à la ferme. Mais, au moment 
même où ils reconnaissent le droit des animaux à être 
bien traités, leur proposition 
d’alternative revient à affirmer 
qu’un éleveur, parce qu’il le 
fait dans une ferme de petite 
taille, peut se permettre 
d’exploiter des animaux et 
de les tuer pour son seul 
profit. Autrement dit, les 
défenseurs de l’élevage à la ferme piétinent l’idée 
même de respect animal qu’ils prétendent défendre. 
C’est ce que McWilliams appelle la contradiction des 
omnivores consciencieux.

Certes, l’élevage à la ferme ne place pas les 
animaux dans des conditions aussi abominables que 

ne le fait l’élevage industriel. Ils ont plus d’espace 
pour vivre et les éleveurs en prennent davantage 
soin. Mais la différence n’est que de degrés. Le 
profit est toujours ce qui anime les éleveurs. Il y en 
aura donc toujours qui chercheront à accroître leurs 
bénéfices au détriment des conditions de vie des 
animaux. Ils seront d’autant plus portés à le faire que, 
l’idéologie de l’élevage n’étant pas remise en cause, 
une demande pour des produits moins onéreux se 
fera toujours sentir. L’élevage à la ferme est donc 
condamné à coexister avec un élevage plus axé sur la 
rentabilité, c’est-à-dire l’élevage industriel. Dans ces 
conditions, acheter de temps en temps des produits 
provenant d’animaux élevés à la ferme sert juste à 
se donner bonne conscience. Le plus grave est que, 
comme le déplore McWilliams, ceux qui croient bien 
faire en agissant de la sorte continuent à normaliser 

cette cruauté qui consiste 
à tuer des animaux inoffen
sifs juste pour un petit plaisir  
de table.

Cette situation est d’au
tant plus absurde que les 
défenseurs de l’élevage à la 
ferme reconnaissent eux-

mêmes, bien que confusément, qu’il est cruel de tuer 
un animal juste pour le plaisir gustatif. Par exemple, 
pour s’opposer à l’élevage industriel où les animaux 
ne sont que des choses, ils disent souvent qu’il 
est souhaitable de connaître l’origine de sa viande 
avant de la manger : il faut ainsi aller chez l’éleveur, 

Tuer un animal qui ne veut pas  
mourir se fait difficilement en  

douceur. Ce n’est pas parce que vous  
le faites dans l’arrière-cour d’une 
ferme que l’animal va docilement 

tendre le cou et mourir sans souffrir.



li
vr

e
s

li
vr

e
s

138 139

versus magazine végane

rencontrer l’animal, éventuellement établir un lien 
avec ce dernier. Ce serait une façon de rendre tout le 
processus de l’élevage et de l’abattage plus humain. 
Certains vont même jusqu’à dire qu’il faut, quand 
c’est possible, tuer soi-même la bête. Là encore, 
ce serait une façon d’assumer la mort de l’animal 
que l’on va manger et ainsi de le respecter. Toutes 
ces propositions font jolies sur le papier. Mais que 
valent-elles transposées à la réalité ? McWilliams a 
lu la « littérature » où ces expériences sont relatées. 
Dans un chapitre plein de mordant, il montre 
comment ces apprentis tueurs s’embourbent dans 
leurs contradictions. C’est que, au fond d’eux-mêmes, 
ils ressentent bien qu’ils sont en train de commettre 
un acte cruel. Du coup, ils l’appréhendent. Ils sont 
angoissés à l’idée de tuer un animal sans défense qui 
n’aspire qu’à vivre. Puis, après avoir tué la pauvre bête, 
ils sont un peu écœurés de ce qu’ils ont fait. Alors, 
ils se cherchent des excuses. Ils veulent croire à la 
nécessité de cette mise à mort. Mais leurs propos 
sonnent creux. C’est triste. 
Pour ajouter au sordide, 
la mise à mort a, le plus 
souvent, été une boucherie. 
C’était à prévoir. Un animal 
ne meurt jamais sagement. 
Il résiste, bouge, se débat. Résultat : il y a du sang 
partout et de l’agonie qui s’est éternisée.

De toute façon, pas question que tout un chacun 
se mette à égorger l’animal qu’il se propose de 
déguster. En effet, la législation actuelle ne permet 
pas que les animaux destinés à être commercialisés 
soient tués ailleurs que dans des abattoirs agréés. 
Concrètement, cela veut dire que le « sympathique » 
éleveur qui prétend que les animaux mènent une 
belle vie dans sa ferme va les conduire, quand ils sont 
encore très jeunes, dans les mêmes abattoirs que les 
animaux issus du secteur industriel. Leur mise à mort 
se fera donc dans des conditions aussi sordides que 
celle des seconds. C’est, en général, une destinée 
des animaux que le défenseur de l’élevage à la 
ferme s’abstient de mentionner. Cela dit, parfois, par 
acquit de conscience, il lui arrive de reconnaître ce 
problème et d’avancer qu’une réforme des abattoirs 
est nécessaire. À ses yeux, la meilleure solution 
consisterait à développer des petits abattoirs mobiles 
qui viendraient tuer les bêtes directement dans les 
fermes. Cette solution aurait déjà pour avantage 
d’épargner aux bêtes des transports souvent très 

éprouvants vers les abattoirs. Ensuite, elle permettrait 
une mort plus douce. Du moins, en théorie, parce que, 
en pratique, comme le montre McWilliams, le sordide 
est toujours au rendez-vous. En analysant la situation 
à partir d’expériences concrètes, McWilliams expose 
en effet à quel point ces abattages à la ferme sont 
le plus souvent des boucheries. Toujours pour la 
même raison : tuer un animal qui ne veut pas mourir 
se fait difficilement en douceur. Ce n’est pas parce 
que vous le faites dans l’arrière-cour d’une ferme 
que l’animal va docilement tendre le cou et mourir 
sans souffrir. L’abattage d’un animal, où que ce 
soit, est toujours une sale besogne. Là encore, les 
défenseurs de l’élevage à la ferme s’abstiennent de 
le rappeler, comme ils s’abstiennent de mentionner 
les nuisances que cette pratique occasionnerait dans 
le voisinage si elle se généralisait. Au rythme actuel 
de la consommation, imaginez tous les monceaux 
de cadavres, les restes d’entrailles et les hectolitres 
de sang qui seraient déversés autour des fermes : 

elles n’auraient plus rien de 
champêtre.

Reste l’alibi principal 
des défenseurs de l’éle
vage à la ferme : même si le 
système n’est pas parfait, 

reconnaissent les plus honnêtes, au moins les 
animaux ont bien vécu et la viande, le lait et les œufs 
sont de meilleure qualité. Or, là encore, McWilliams 
apporte un démenti formel à cette affirmation. Bien 
sûr, il ne nie pas que, globalement, les animaux élevés 
à la ferme se trouvent dans de meilleures conditions 
que ceux de l’élevage industriel. Mais meilleur ne 
veut pas dire bien. Quand on sort des images 
publicitaires, on découvre toutes les petites misères 
de la vie des animaux de ferme. Ce sont d’abord 
des animaux sélectionnés artificiellement pour 
produire le maximum de lait, d’œufs et de viande. 
Leurs métamorphoses physiques engendrées par ce 
processus de sélection ne sont pas sans occasionner 
des souffrances. De fait, un corps optimisé pour 
produire de la viande, des œufs ou du lait n’est 
pas un corps optimisé pour se déplacer ou être en 
bonne santé. De plus, pour pouvoir être exploités de 
façon efficace, les animaux de ferme sont encore 
très souvent mutilés par les éleveurs. Pour vendre 
du lait, il faut aussi que ces derniers arrachent les 
veaux à leur mère. Ce qui est toujours un acte cruel. 
Ensuite, même si les animaux de ferme vivent dans 

Quand on sort des images  
publicitaires, on découvre toutes  
les petites misères de la vie des  

animaux de ferme.

de meilleures conditions que ceux des élevages 
industriels, ils ne se retrouvent toutefois pas dans 
des conditions favorables à leur épanouissement. 
Par exemple, si la basse-cour est préférable à la cage, 
elle n’est pas un lieu propice au bien-être d’une poule, 
qui évoluerait mieux dans un environnement plus 
boisé. Enfin, dans ces conditions artificielles, les 
animaux développent autant de maladies que dans 
l’environnement certes confiné, mais contrôlé des 
élevages industriels. Au bout du compte, ils ne sont 
pas toujours en meilleure santé. L’élevage à la ferme 
reste donc un système d’exploitation des animaux 
qui ne garantit en rien leur bien-être et une meilleure 
qualité des produits qui en sont tirés. Sans compter 
que ce type d’élevage n’est pas généralisable au 
vu des quantités de produits d’origine animale 
consommés de nos jours. Pourquoi donc continuer à 
le défendre quand on sait qu’il existe une façon toute 
simple de mettre un terme à la cruauté qui s’exerce 
de nos jours à l’encontre des animaux de rente ? Il 
suffit d’arrêter de les manger.

Quand on a fini de lire ce livre, on se dit que 
la cible principale des véganes ne doit plus être 
l’élevage industriel. De fait, ce système d’élevage 

n’a déjà presque plus de soutien déclaré : personne 
ne le défend, en dehors de ceux qui y ont des 
intérêts financiers. Le discours à combattre en 
priorité est celui qui fait la promotion de l’élevage 
à la ferme parce que, jouissant encore d’une forte 
respectabilité au sein de la société, il sert à justifier 
tout le système d’exploitation des animaux. C’est bien 
lui qui normalise l’idée que l’on peut tuer un animal 
juste pour avoir le plaisir de le manger. Or, pour que 
la société ait des chances de devenir végane, il faut 
que l’opinion publique comprenne qu’on ne doit pas 
tuer par caprice. Voilà pourquoi le véganisme ne 
s’imposera que lorsque les discours de promotion 
de la « viande heureuse » apparaîtront pour ce qu’ils 
sont : des impostures.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

am
e 

R
av

en
el

le
. —

 R
ef

ug
e 

R
R

, r
ef

ug
er

r.o
rg



li
vr

e
s

li
vr

e
s

140 141

versus magazine végane

Notre mission

Recueillir les animaux abandonnés
Soigner et stériliser au besoin
Favoriser les adoptions responsables
Promouvoir les droits des animaux
Éduquer et informer les gens

Envie de nous aider? 
Besoin d’aide?

fondationpo.com
fondationpo@gmail.com
facebook.com/PoLaChatteGeriatrique

Fondation Po



li
vr

e
s

li
vr

e
s

142 143

versus magazine végane

La cause des animaux.  
Pour un destin commun 
Florence Burgat (Buchet Chastel, 2015)

Notre conception paradoxale des animaux 
constitue le point de départ de l’essai de Florence 
Burgat. D’un côté, la réduction des animaux 
au vulgaire statut de biens nous indigne et, de 
l’autre, nos habitudes quotidiennes reposent sur 
leur exploitation généralisée, justifiée par leur 
assimilation à ce même statut. C’est à travers les 
usages quotidiens et banals que l’auteure met au 
jour la logique profonde qui mène à cette domination : 
la croyance d’une distinction essentielle entre l’être 
humain et les animaux, jugés inférieurs, qui assoit la 
mainmise humaine, sa suprématie. Tantôt considéré 
comme de la « viande sur pied », tantôt comme un 
organisme réagissant à des stimuli, l’animal est réduit 
à sa finalité pour l’homme – mets, vêtement, produit 
de consommation – qui nie sa propre individualité et 
sa vie psychique singulière.  

En confrontant la représentation des animaux 
à la réalité effective de leur sort, l’auteure interroge 
divers discours de légitimation de leur mise à mort et 
de leur exploitation. Ainsi, elle déboulonne autant le 
mythe de la « viande heureuse » que celui de l’utilité 
scientifique de l’expérimentation, en montrant 
toutes les contradictions et surtout les solutions de 
rechange à ces procédés mortifères. En conclusion, 
l’auteure relate la facilité d’adopter un mode de vie 
alternatif dans nos sociétés d’abondance où il n’y 
a plus d’excuses pour souscrire à cette violence 
envers les animaux. Accessible à tout public, cet 
essai limpide saura plaire et outiller le lecteur profane 
ou averti. 

— Rachel Couture

critique critique

Un indispensable  
Petit traité de véganisme 
Gary Francione et Anna Charlton (l’Âge d’Homme, 2015)

On ne devait pas faire souffrir les animaux sans 
nécessité et les êtres humains comptent davantage 
que les animaux. C’est à partir de ces deux intuitions 
morales largement partagées et sans brusquer le 
lecteur néophyte que ce Petit traité de véganisme 
nous invite à une réflexion sur une dichotomie 
manifeste : d’un côté, nos réactions épidermiques 
face à la violence gratuite faite aux animaux de 
compagnie et, de l’autre, notre propre aveuglément 
face à la charge de violence tout aussi gratuite 
et non nécessaire envers les animaux d’élevage. 
Francione et Charlton  soutiennent d’entrée de jeu 
que, sans même aborder la question du droit animal, 
les opinions actuelles du lecteur devraient déjà le 
conduire à adopter une alimentation végétalienne.   

L’essentiel de l’ouvrage consiste alors à répondre, 
avec précision et pédagogie, aux multiples objections 
et questionnements que soulève naturellement une 
telle proposition. Tout y est décortiqué, des réactions 
les plus primaires jusqu’aux interrogations les 
plus légitimes : craintes pour la santé, arguments 
religieux, faux dilemmes, mais aussi les lois de la 
nature, l’illusion des élevages « sans souffrance », le 
rôle des traditions, la délicate question des relations 
sociales, l’hypothétique souffrance des plantes ou 
les difficultés d’une transition alimentaire... Chacun 
des arguments est réfuté avec le ton convaincant 
et accessible d’un juriste qui devine d’avance les 
objections. En somme, un petit traité bien ficelé et 
très utile pour les débats avec ceux qui s’opposent 
au véganisme.  

— Émilie-L. Sauvé



li
vr

e
s

li
vr

e
s

144 145

versus magazine végane

P
et

er
 S

in
ge

r, 
La

 li
b

ér
at

io
n 

an
im

al
e,

 

P
et

ite
 B

ib
lio

th
èq

ue
 P

ay
ot

, 2
01

2.

La libération 
animale a 40 ans

Il y a quarante ans, paraissait ce qui allait devenir l’un des classiques 

de l’éthique animale et du mouvement pour les droits des animaux, 

Animal Liberation, du philosophe australien Peter Singer.  

Connu pour ses positions controversées sur la 
pauvreté, l’euthanasie et l’avortement,Peter Singer,  
(professeur à Princeton et Melbourne), avait publié 
en 1973 dans la New York Review of Books, sous le 
titre « Animal liberation », une recension d’un ouvrage 
dirigé par Godlovitch et Harris, Animals, Men and 
Morals1, qui allait devenir le premier chapitre de 
Animal Liberation.

L’argument de Peter Singer en faveur de l’égalité 
animale s’inscrit explicitement dans la lignée des 
mouvements de libération du XVIIIe au XXe siècles : 
abolition de l’esclavage et mouvements pour les 
droits civiques, l’égalité des sexes et les droits des 
homosexuels. La thèse en est simple : on ne peut 
moralement discriminer les animaux d’après le 
seul critère de l’espèce. La libération animale est 
une critique du « spécisme » (un terme emprunté à 
Richard Ryder2), un préjugé consistant à accorder 
moins de (ou aucun) poids aux intérêts des animaux 
non humains, au seul prétexte qu’ils ne sont pas de 
notre espèce. La notion établit une analogie avec 
le racisme et le sexisme, qui consistent également 
à discriminer sur la base arbitraire de la race ou du 
sexe. Or notre considération morale est due à chacun 
pour autant qu’il est sensible (sentient), c’est-à-
dire capable d’éprouver du plaisir et de la douleur 
et, par là-même, doué d’intérêts. Les hommes et 
les souris sont sensibles, pas les plantes ou les 

pierres. C’est dans une célèbre note de bas de page3 
citée par Singer que le fondateur de l’utilitarisme, 
Bentham, posait la seule question pertinente. Il notait 
en 1789 que, pas plus que la noirceur de la peau ne 
justifiait de transformer un homme en esclave, des 
caractéristiques telles que le nombre de pattes ou 
la pilosité ne suffisaient pas à « abandonner un être 

critique

sensible à ce même sort ». La question, 
continuait Bentham, « n’est pas peuvent-
ils raisonner ? ni : peuvent-ils parler ? mais : 
peuvent-ils souffrir ? » Ce passage allait 
devenir, probablement grâce à Singer, l’un 
des plus cités de l’histoire de l’éthique 
animale.

Peter Singer défend un Principe d’égale 
considération des intérêts : tous ceux 
qui, quelle que soit leur appartenance à 
un groupe quelconque, ont des intérêts 
similaires ont droit à une considération 
égale. Il faut donc traiter de façon similaire 
les cas similaires. L’application de l’idée 
morale d’égalité à tous les êtres sensibles 
découle, d’une part, de l’importance de la 
cohérence dans le raisonnement moral et, 
d’autre part, de notre attachement à l’égalité 

de droit de tous les êtres humains, indépendamment 
du fait de leurs aptitudes et de leurs traits de 
naissance. Pas plus que la couleur de peau ou le 
sexe à la naissance ne doivent justifier de privilégier 
les membres de tel ou tel groupe, l’appartenance à 
telle ou telle espèce ne doit déterminer le poids des 
intérêts d’un animal. Exit donc l’exceptionnalisme 
humain, puisqu’il n’existe aucune caractéristique 
moralement pertinente qui soit possédée par tous 
les humains, mais ne soit possédée par aucun animal.

Le principe d’égale considération n’implique pas 
une identité de traitement pour autant que deux êtres, 
par exemple d’espèce ou de sexe différent, aient des 
intérêts divergents. C’est pourquoi Singer apparaîtra 
trop modéré à bien des défenseurs de la cause. Par 
exemple, dans la mesure où des animaux ont un 
intérêt moindre à la « continuation de leur propre 

existence », ils n’auront pas un droit égal à la vie. Ils 
ne sont pas, selon Singer, conscients d’eux-mêmes 
et n’ont pas de préférences portant sur l’avenir. Ainsi, 
au moins en théorie, tant que nous les tuons sans 
douleur et rapidement, nous ne leur causons pas de 
tort. En les remplaçant par des êtres aussi heureux, on 
obtient un jeu à somme nulle : la somme de bonheur 
dans l’univers est préservée sinon augmentée. 

Singer doute cependant qu’un régime omnivore, 
même centré sur le bien-être animal, puisse éviter 
de causer des souffrances inutiles aux animaux. 
En outre, il estime que nous pouvons maximiser le 
bonheur de tous en privilégiant une alimentation 

végétarienne, libérant des terres et des ressources 
pour nourrir plus de gens. De la même manière, la 
souffrance induite, dans une majeure partie des cas, 
par l’expérimentation animale n’est pas nécessaire. 
Si vous devons accorder un même poids aux intérêts 
de ceux sur qui nous expérimentons, cette souffrance 
l’emporte largement sur les éventuels bienfaits pour 
l’humanité. Dans ces deux domaines Singer mobilise 
un argument fréquent en éthique animale, dit des 
cas marginaux : si vous refusez de traiter certains 
humains (handicapés mentaux graves, personnes 
en coma végétatif, séniles, nourrissons) comme on 
traite les animaux, alors qu’ils possèdent les mêmes 
caractéristiques pertinentes, vous faites preuve 
de spécisme (autrement dit, d’incohérence et de 
partialité). Vous devez accepter – ou refuser – les 

Tous ceux qui, quelle que soit leur  
appartenance à un groupe  

quelconque, ont des intérêts similaires 
ont droit à une considération égale.

N
ic

ol
as

 D
el

on
 e

st
 c

he
rc

he
ur

 e
n 

ét
hi

qu
e 

an
im

al
e 

et
 p

ro
fe

ss
eu

r 

as
si

st
an

t a
u 

dé
pa

rt
em

en
t d

’é
tu

de
s 

en
vi

ro
nn

em
en

ta
le

s 
de

 la
 

N
ew

 Y
or

k 
U

ni
ve

rs
it

y.

Nicolas Delon



li
vr

e
s

146

mêmes protections aux intérêts des uns et des autres.
La libération animale regorge de détails sur 

la réalité de notre traitement des animaux et de 
recommandations pratiques, peu accessibles à 
l’époque, sur la possibilité et la nécessité d’un 
changement de comportements, notamment par 
l’adoption d’un régime végétar/lien. L’ouvrage 
combine ainsi deux niveaux 
de persuasion : d’une part, 
la description minutieuse 
des conditions d’élevage, 
de transport et d’abattage 
des animaux, ainsi que des 
tests et de la recherche sur 
les animaux, suffit à elle seule à pousser le lecteur 
à remettre en cause la légitimité de nos pratiques ; 
d’autre part, la critique argumentée des thèses 
ayant légitimé la domination et l’exploitation des 
animaux par les humains à travers l’histoire assure à 
la dénonciation des faits une assise éthique solide. 

La libération animale s’adresse à tous : écrit dans 
une langue claire et accessible, le livre de Singer 
aboutit à des conclusions radicales fondées sur 
des prémisses acceptables par tous (il ne faut pas 
causer de souffrances sans nécessité ; il faut traiter 
les cas similaires de façon similaire). Connu pour son 
utilitarisme (la théorie philosophique selon laquelle 
est juste ce dont les conséquences maximisent le 
bien-être de tous), Singer n’y recourt guère dans 
La libération animale, ce qui prête d’autant plus de 
portée à ses conclusions. Cela n’a pas empêché le 
livre de susciter la controverse, aussi bien parmi 
les défenseurs du statut moral des animaux que 
leurs adversaires : l’argument des cas marginaux, la 
minoration de l’importance de la mort, le rejet des 
émotions au profit de l’argument constituent autant 
de pierres d’achoppement. Cela ne contredit pas non 
plus l’utilitarisme de Singer, ni ses actions en faveurs 
de réformes graduelles de l’élevage améliorant çà et 
là le bien-être animal. Notons qu’on ne trouvera pas 
là une défense des droits à proprement parler. Singer, 
comme Bentham, les considère au mieux comme 
d’utiles fictions protégeant les intérêts en vue du 
bien général. Cela le distingue, par exemple, d’un 
Tom Regan ou d’un Gary Francione, qui accordent 
respectivement à tous les, « sujets-d’une-vie » ou tous 
les animaux sensibles des droits égaux et inviolables. 
Paradoxalement, Singer ne revendique pas une 
libération de principe. Il pourrait en effet envisager 

que dans certaines circonstances l’utilisation 
des animaux ait les meilleures conséquences. 
Néanmoins, si perpétuer leur utilisation répand 
l’idée qu’ils ne sont que des moyens à la merci des 
humains, il concédera volontiers qu’il vaut mieux viser 
son abolition. En d’autres termes, tout dépendra des 
circonstances plutôt que des droits fondamentaux 

des animaux.
La réédition en poche de 

la traduction française est 
accompagnée d’une utile 
présentation critique par J.-
B. Jeangène Vilmer, d’une 
préface inédite de l’auteur 

et des deux précédentes préfaces (1990, 1975), 
évoquant l’impact de l’ouvrage en même temps que 
le relatif progrès des pratiques et des mentalités 
en quarante ans. Peu d’ouvrages ont eu autant 
d’influence sur le grand public comme sur le monde 
philosophique et, entend-on souvent, converti autant 
de gens au végétar/lisme. Ce qui est sûr, c’est que la 
« libération animale » - peu importe ses  ambivalences 
- n’est pas moins un mouvement d’avenir qu’il y a 
quarante ans. C’est aussi un ouvrage fondateur, qui 
demeure un incontournable pour les véganes et – 
surtout ? – pour les autres. 

La libération animale s’adresse à tous : 
écrit dans une langue claire et acces-
sible, le livre de Singer aboutit à des 

conclusions radicales fondées sur des 
prémisses acceptables par tous.

1 	 S. Godlovitch, R. Godlovitch et J. Harris (dir.), Animals, Men 
and Morals, Londres, Victor Gollancz, 1971.

2 	 R. Ryder, Speciesism, feuillet non publié, Oxford, 1970.

3 	 J. Bentham,  Introduction aux Principes de Morale et de 
Législation, traduction Centre Bentham coordonnée par 
J.-P. Cléro et E. de Champs, Paris, Vrin, 2011.

La libération animale doit s'intégrer aux autres mouvements d'émancipation. La justice 
animale est un mouvement de justice sociale! Au Réseau JASE, nous parlons de tout ça: 
de justice animale, sociale et environnementale. 

Conférences et ateliers à venir sur les refuges pour animaux, l'agriculture durable, les 
stratégies pour le mouvement de défense animale, et bien d'autres encore!

Venez jasez. 
facebook.com/reseauJASE

On ne peut pas 
sauver les uns tout en 
opprimant les autres.



li
vr

e
s

li
vr

e
s

148 149

versus magazine végane

L’écoféminisme et la 
solidarité des luttes

Fruit d’un colloque en l’honneur de Marti Kheel, ce recueil dirigé 

par Carol J. Adams et Lori Gruen regroupe des textes originaux 

d’écoféministes contemporaines.

Qu’est-ce qui intéresse les écoféministes ? 
C’est l’analyse des diverses façons dont les op
pressions humaines, notamment le sexisme, 
l’hétéronormativité, le racisme, le colonialisme et le 
capacitisme, sont liées au spécisme et à l’idéologie 
de la suprématie humaine. Le recueil Ecofeminism 
s’ouvre sur une revue historique très utile de ce 
mouvement qui permet de mieux comprendre 
comment se sont développées les théories et les 
pratiques écoféministes des quarante dernières 
années. Une chronologie des événements marquants 
du siècle dernier est également inscrite sur chaque 
page du livre. 

La première partie, intitulée « Affect », rassemble 
des articles sur le rôle de la compassion (Deane 
Curtin), sur la joie, l’humour et le jeu (Deborah Slicer), 
sur la sympathie et l’épistémologie participative 
(Josephine Donovan) et sur le deuil (Lori Gruen). 
Dans « Eros and the Mechanisms of Eco-Defense », 
pattrice jones soutient que « la libération animale 
est tout entière à propos des corps ». Elle propose 
de combattre l’hubris humaine en cultivant un eros 
queer fondé sur le partage du plaisir et de la joie 
qui permet une connexion physique, émotionnelle, 
psychologique et intellectuelle avec les autres 
animaux. Elle analyse notamment la façon dont les 
stéréotypes de genre dominent les représentations 
culturelles et scientifiques des autres animaux. 

L’excellent article de Sunaura Taylor, « Inter
dependent Animals: A Feminist Disability Ethics-
of-Care », soutient que le mythe de l’autosuffisance 
et la dévalorisation de la dépendance ont à la fois 
légitimé la subordination des personnes en situation 
de handicaps et celle des animaux domestiques. 

critique

E
co

fe
m

in
is

m
. F

em
in

is
t 

In
te

ra
ct

io
ns

 w
it

h 
O

th
er

 A
ni

m
al

s 

an
d 

th
e 

E
ar

th
 (B

lo
om

sb
ur

y,
 2

01
4)

.

C
hr

is
ti

an
e 

B
ai

le
y 

es
t d

oc
to

ra
nt

e 
en

 p
hi

lo
so

ph
ie

 e
t 

sp
éc

ia
lis

ée
 e

n 
ét

hi
qu

e 
an

im
al

e.
 

Christiane Bailey

Critiquant l’idée du contrat domestique 
selon lequel l’abattage des animaux est 
mutuellement bénéfique — puisque si 
nous cessions de les manger, les animaux 
domestiques disparaîtraient —, Taylor 
soutient que « lorsque nous disons qu’en les 
tuant nous leur permettons de vivre, nous 
déclarons que ces animaux n’ont qu’une 
seule raison d’être : nous être utiles. Nous les 
voyons seulement comme des produits de 
consommation qui seront enlevés des rayons 
s’il n’y a plus de marché pour eux ». Elle 
propose de s’inspirer des travaux en études 
du handicap pour développer des façons de 
prendre soin des autres animaux en évitant, 

d’une part, la domination et l’exploitation et, d’autre 
part, le paternalisme et l’infantilisation. 

La seconde partie, intitulée « Context », regroupe 
des textes de Ralph Acampora sur l’alimentation 
éthique contextuelle, de Carol J. Adams sur 
l’intersection de la race, du sexe et de l’espèce, 
et de Greta Gaard sur les écomasculinités et les 
écosexualités. L’essai très personnel de Karen 
S. Emmerman plonge au cœur des difficultés de 
naviguer dans un monde où l’omniprésence de 
l’exploitation animale rend la pratique du véganisme 
éthique déchirante par moments. Ce fut notamment 
le cas lorsque la naissance prématurée de son fils 
lui imposa de se tourner vers une préparation pour 
nourrissons impliquant la mise à mort de moutons. 

	 Claire Jean Kim analyse les intersections 
complexes du racisme et du spécisme dans le cas 
de Michael Vick, un footballeur afro-américain 
condamné pour des combats de chiens pitbulls. 
Dénonçant les effets néfastes du rêve américain, elle 

soutient qu’il est temps de « rêver un autre rêve » et de 
reconnaître que la lutte contre la suprématie blanche 
va de pair avec la critique de la suprématie humaine. 

Dans son éclairante contribution, Richard Twine 
soutient que le soupçon d’ethnocentrisme qui pèse 
sur l’universalisation du véganisme devrait plutôt 
se tourner sur l’universalisation néocoloniale de 
l’alimentation occidentale. En effet, en dépit de 
ses effets sur l’insécurité alimentaire mondiale et 
les cultures locales, cette alimentation est encore 
présentée comme un progrès inévitable rendu 
possible par le développement du libre marché, alors 
qu’elle enrichit principalement les multinationales. 

Sans absoudre les groupes minoritaires de leur 
responsabilité vis-à-vis des autres animaux au nom 
du respect de la diversité culturelle, Twine dénonce 
toutefois l’instrumentalisation de la protection 
animale par la droite ethnocentriste qui en fait un 
prétexte pour cibler les immigrants et les étrangers 
(par exemple, l’abattage halal). 

On l’aura compris, ce précieux recueil témoigne 
de la pertinence et de l’urgence des réflexions 
écoféministes. Il rappelle également l’importance 
de développer une pratique philosophique plus 
attentive aux contextes particuliers qu’aux jugements 
universels. Et il offre des pistes passionnantes pour 
développer des relations plus saines et justes avec 
les autres animaux.





li
vr

e
s

li
vr

e
s

152 153

versus magazine végane

Les animaux ne sont 
pas des marchandises

L’ouvrage fondateur du mou-

vement abolitionniste est enfi n 

traduit en français.

L’argument central défendu par Gary Francione 
dans son livre Introduction aux droits des animaux
est pragmatique et simplissime. Il repose sur une 
intuition largement partagée : il ne faut pas faire de 
mal aux animaux lorsque cela n’est pas nécessaire. 
Une personne sadique, qui torture un animal par pur 
plaisir, nous semble commettre un acte moralement 
répréhensible. Or, remarque Francione, la vaste 
majorité des pratiques socialement acceptées 
impliquant l’utilisation d’animaux ont elles aussi 
pour unique raison d’être la recherche de notre 
plaisir. Autrement dit, elles ne relèvent en rien de la 
nécessité. C’est le cas de la chasse sportive, du port 
de fourrure, de cuir ou de laine, de divertissements 
tels que la corrida, les zoos ou les spectacles 
aquatiques ou encore de la consommation de lait, 
de viande et d’œufs. Toutes ces pratiques impliquent 
d’horribles souffrances pour les animaux. Des 
souff rances infl igées pour le plaisir que ces activités 
nous procurent. Des souff rances injustifi ables. 

Francione diagnostique une « schizophrénie 
morale » : nous affi  rmons nous préoccuper de la 
souff rance des animaux, tout en les faisant souff rir 
pour le moindre de nos caprices. Il soutient que le sort 
épouvantable des autres animaux est la conséquence 
du statut inférieur que nous leur réservons. En 
eff et, explique-t-il, on ne peut évaluer justement les 
intérêts d’une propriété, lorsqu’ils s’opposent à ceux 

de son propriétaire. Ce fut le cas pour les esclaves 
humains dont les intérêts fondamentaux étaient 
systématiquement écartés dès qu’ils entraient en 
confl it avec les intérêts, même les plus futiles, de 
leurs maîtres. Pour Francione, la seule manière de 
protéger équitablement les intérêts des animaux 
serait de leur attribuer un statut moral et juridique 
égal au nôtre, c’est-à-dire celui de person nes, à part 
entière. 

La seule activité qui pourrait sembler répondre 
à des considérations plus sérieuses que la simple 
quête de plaisir est la recherche scientifi que. C’est 
pourquoi Francione consacre un chapitre distinct 
de son ouvrage à cette question. Il commence par 

CRITIQUE

In
tr

od
uc

ti
on

 a
ux

 d
ro

it
s 

de
s 

an
im

au
x,

 d
e 

G
ar

y 
L.

 F
ra

nc
io

ne
, 

l’Â
ge

 d
’h

om
m

e,
 2

01
5.

Valéry Giroux

Va
lé

ry
 G

ir
ou

x 
es

t d
oc

te
ur

e 
en

 p
hi

lo
so

-

ph
ie

 e
t c

oo
rd

on
na

tr
ic

e 
du

 C
en

tr
e 

de
 

re
ch

er
ch

e 
en

 é
th

iq
ue

 (C
R

É
).

montrer que la très vaste majorité des 
expériences menées sur des animaux ne 
sont pas non plus nécessaires (plusieurs 
servent surtout à tester la toxicité de 
produits cosmétiques ou domestiques, 
d’autres pourraient être remplacées par 
des méthodes alternatives, etc.). Quant aux 
expériences qui sont réellement utiles à la 
santé humaine, elles amènent Francione à 
soutenir un argument antispéciste, distinct 
de son argument pragmatique. 

Nous refusons que des expériences 
soient menées sur des êtres humains contre 
leur gré, rappelle-t-il, même si cela nous prive de 
connaissances encore plus utiles du point de vue 
médical que celles que nous off rent les expériences 
menées sur des animaux non humains – car, dans le 
premier cas, on évite le problème de l’extrapolation 
des résultats. Pourquoi ? Parce qu’il nous semble 
condamnable de porter atteinte aux intérêts 
fondamentaux d’un individu, quand bien même cela 
bénéfi cierait au plus grand nombre. Or, refuser de 
protéger ainsi les intérêts similaires de certains 
êtres simplement parce qu’ils n’appartiennent 
pas à l’espèce humaine relève du spécisme, une 
discrimination aussi injustifi able que le racisme ou 
le sexisme. Voilà pourquoi, selon Francione, il faut 
protéger tous les êtres sensibles en les retirant de 
la catégorie juridique des biens meubles soumis au 
régime de la propriété, pour leur accorder le statut 
« prélégal » de personnes. Il prône dès lors l’abolition 
de toutes les formes institutionnalisées que peut 
prendre leur exploitation – y compris la domestication 
–, ainsi que l’adhésion de chacun au véganisme. 

L’une des forces du livre est que Francione 

parvient à montrer que même les welfaristes les 
plus modérés (ceux qui ne se soucient que des abus 
et des souff rances inutiles) devraient s’opposer à 
la plupart des pratiques reposant sur l’exploitation 
animale et devenir véganes. Il établit également 
que, pour des raisons antispécistes, tous les êtres 
sensibles devraient jouir d’un statut moral et 
juridique identique à celui des êtres humains. D’une 
manière qui séduira autant les lecteurs néophytes 
que les bons connaisseurs de l’éthique animale, 
l’Introduction aux droits des animaux s’appuie sur 
des intuitions on ne peut plus consensuelles pour en 
venir à des conclusions renversantes, en l’occurrence 
l’absolue nécessité de repenser nos obligations de 
justice à l’égard des autres animaux. 

Évidemment, l’approche de Francione peut 
à son tour être interrogée. Elle doit notamment 
répondre aux questions soulevées récemment par 
Sue Donaldson et Will Kymlicka dans leur ouvrage 
Zoopolis : serait-il juste d’abolir l’institution de la 
domestication si cela devait mener à l’extinction 
de plusieurs espèces animales ? Vaut-il mieux nous 
limiter, comme le demande Francione, à octroyer 
aux animaux domestiques le statut prélégal de 
personnes, ou ne faudrait-il pas aussi leur accorder 
des droits politiques relevant de la citoyenneté ? À 
l’heure actuelle, il semble que la discussion ne porte 
plus autant sur le caractère excessivement exigeant 
des conclusions de l’Introduction aux droits des 
animaux, que sur l’opportunité d’aller plus loin et de 
reconnaître la pleine appartenance de ces citoyens 
non humains aux communautés que nous formons 
avec eux. 



li
vr

e
s

li
vr

e
s

154 155

versus magazine végane

Les livres qui  
goûtent bon

VEGAN (Mango) 
Audrey Cosson

Dans cet ouvrage coquet 
et compact, l’auteure et 
styliste culinaire Audrey 
Cosson présente près d’une 
quarantaine de recettes ri
ches en couleurs, en textures 
et en saveurs. Après une 
jolie photo d’une dépense 
végétalienne et une très 
brève introduction où elle 
décrit sommairement les 

ingrédients de base composant l’alimentation 
végétale, l’auteure propose des recettes accessibles 
à tous, qui se préparent aisément avec des aliments 
simples, frais et faciles à trouver. Pour chaque recette, 
elle offre des renseignements sur les ingrédients, 
des conseils et idées de remplacement, en plus 
d’instructions claires et précises, montrées étape par 
étape. Chaque recette est également accompagnée 
d’une appétissante photo en pleine page. Le souci 
d’esthétique dans les recettes, et l’importance 
accordée au stylisme culinaire (beauté des assiettes) 
sont omniprésents dans l’ouvrage, donnant envie 
de le feuilleter encore et encore. J’ai mis à l’essai 
les falafels de millet et pois chiches ainsi que le dal 
de lentilles corail à la noix de coco et j’ai adoré ! Les 
prochaines recettes sur ma liste ? Le houmous de 
fèves et le panna cotta au lait d’amandes. Miam !

Les secrets véganes d’Isa  
Isa Chandra Moskowitz, (L’Âge d’Homme)

Auteure, chroniqueuse, 
fondatrice d’un restaurant et 
d’une association de défense 
des droits des animaux, Isa 
Chandra Moskowitz défend 
« l’activisme culinaire ». Elle 
bâtit sa renommée en cuisine 
végétalienne depuis plus de 
dix ans en publiant divers 
livres de cuisine tous plus 
alléchants les uns que les 
autres. Maintenant devenue une référence dans le 
monde végane, Isa nous présente ici un ouvrage 
impressionnant de près de 200 recettes, permettant 
autant aux cuisiniers chevronnés qu’aux novices 
d’enrichir leur répertoire en cuisine végétalienne. 
On y retrouve notamment de judicieux conseils sur la 
planification des repas à l’avance, car le livre se veut 
une base pour la cuisine végétalienne en semaine, 
simple et quotidienne. En plus, les recettes ont 
été pensées pour cuisiner sans salir beaucoup de 
vaisselle !

Le livre s’ouvre sur une belle section explicative, 
où l’auteure partage sa philosophie, ses trucs, 
certains renseignements sur les allergènes, une 
description du garde-manger végétalien typique et 
une énumération des divers outils de cuisine qu’elle 
juge indispensables. Coup de cœur pour la section 
originale et efficace « Boucherie végane », qui explique 
en images les différentes manières de couper le tofu 
et le tempeh. Les plats d’Isa Chandra sont simples, 
sont faits de produits locaux et d’ingrédients frais 

critique

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

A
ur

or
e 

D
an

ie
lo

u

A
ri

an
e 

B
ilo

de
au

 e
st

 b
lo

gu
eu

se
 

à 
Ve

rt
 e

t F
ru

ité
. 

Ariane Bilodeau

et prennent, pour la plupart, moins de 30 
minutes à préparer. On retrouve bon nombre 
de recettes à base de seitan, un ingrédient 
encore peu connu, quoique populaire dans 
les milieux véganes. Voilà une belle occasion 
de se familiariser avec cet aliment intrigant et 
de l’intégrer dans son quotidien. 

Chaque recette est accompagnée d’une 
petite introduction anecdotique ou infor
mative, ainsi que d’une panoplie de notes, 

trucs et idées de remplacements pour ajuster les 
ingrédients à ce que nous avons sous la main. Le 
souci du détail est ce qui fait de ce livre un grimoire 
que devraient ajouter à leur collection tant les 
végétaliens que les omnivores curieux. Grâce à ce 
livre, j’ai su préparer la meilleure sauce crémeuse à 
l’arachide que j’aie jamais goûtée. Les prochaines 
recettes sur ma liste ? La chaudrée de « palourdes » 
de la Nouvelle-Angleterre, la soupe au pesto avec 
gnocchis, haricots et feuilles de bette, les recettes de 
burgers (il y a même un sloppy joe !), le sandwich au 
« thon » de pois chiches et le spaghetti aux boulettes 
de tempeh.

Recettes vegan : 50 recettes faciles,  
équilibrées et gourmandes  
Catherine Moreau et Florence Solsona, (Larousse)

 Catherine Moreau, sty
liste culinaire et auteure 
de livres de cuisine, et 
Florence Solsona, médecin 
nutritionniste, unissent leurs 
forces pour présenter ce 
petit livre de recettes concis 
et informatif. Malgré une 
introduction maladroite qui 
vient malheureusement 
renforcer certains préjugés  
que tant d’autres auteurs 
et blogueurs véganes tentent de déconstruire, on 
découvre un recueil de recettes très simples, qui 
peuvent plaire à tous les types de cuisiniers en 
quête d’inspiration. La majeure partie des recettes 
est accompagnée d’une photo au style épuré, délicat 
et sans prétention. À chaque recette est jumelée 
une courte rubrique très informative, « L’avis de la 
nutritionniste ». On y trouve des renseignements sur la 
valeur nutritionnelle et les propriétés des ingrédients 
utilisés, leurs bienfaits sur le corps humain, ainsi que 
des suggestions d’ajouts, de combinaisons ou de 
substitutions. Parmi les recettes les plus alléchantes, 
on compte : un cake aux olives noires et au potimarron 
(avec du tofu soyeux !), de magnifiques pizzas 
colorées, des samossas de seitan au curry et une 
tarte aux carottes, citron confit et coriandre.



li
vr

e
s

156

Les blogueuses cuisinent VEGAN 
Collectif, (Larousse)

Blogues participants : 
aime & mange, Antigone 21, 
emilie murmure, Le plaisir 
des mets, Les recettes de 
Juliette, My Sweet Faery, 
Petits repas [green] entre 
amis, Saveurs Végétales, 
Sweet and Sour et VG-Zone

Dans cet ouvrage at
trayant et actuel, arrivé en 
librairies en mars dernier, la 

collection Cook & Blogs de Larousse cède la parole 
à dix blogueuses et un blogueur véganes, qui nous 
présentent leurs recettes préférées. Le résultat ? 
Cinquante recettes hautes en couleur qui prouvent 
que la cuisine végétale est pleine de gourmandises 
et de surprises, en plus d’être facile à réaliser et 
équilibrée. Chaque recette est accompagnée d’une 
jolie image en pleine page, telle une vitrine mettant en 
valeur le stylisme culinaire et la touche personnelle 
de chaque blogue. Le fait que l’ouvrage soit collectif 
permet de découvrir de nouveaux blogues, de 
connaître les inspirations, spécialités et ingrédients 
de prédilection de diverses personnes talentueuses 
et créatives. Cela permet aussi de choisir parmi 
des recettes pour tous les goûts, pour toutes les 
occasions et avec des degrés de technicité convenant 
à chacun. Coup de cœur pour les recettes faciles 
et surprenantes d’Emilie Murmure et les douceurs 
sans gluten de Sweet & Sour. J’ai déjà hâte d’essayer 
les lasagnes mexicaines de VG-Zone et le trio de 
tartinades pour petits matins pressés d’Antigone 21 !

Mon premier dîner végétalien 
Sue Quin, (Marabout)

J’essaie toujours de 
ne pas juger l’arbre par 
l’écorce, mais les jolis 
légumes peints à l’aquarelle 
en toute simplicité m’ont 
plu tout de suite. Feuilleter 
le livre et survoler quelques 
recettes m’ont ensuite 
convaincue ! Mon premier 
dîner végétalien, un livre de 
recettes dont le titre semble indiquer qu’il s’adresse 
aux novices de la cuisine végétale, est en fait un 
ouvrage très complet et sans prétention qui plaira 
à coup sûr aux cuisiniers de tous les niveaux. 
L’introduction est à la fois concise et complète, 
avec des recettes de base (laits, yaourts, crèmes, 
beurres, etc. végétaux) et un petit guide permettant 
de végétaliser nos recettes préférées. De belles 
esquisses donnent un look à la fois léger et vintage 
à cette section. On retrouve ensuite 140 recettes, 
chacune joliment illustrée et enrichie d’explications 
très claires et précises. Mention particulière pour 
les magnifiques pages doubles présentant plusieurs 
déclinaisons de fauxmages, de burgers, de tartes et 
de crèmes glacées, ainsi que pour la panoplie de 
classiques végétalisés, dont un gratin dauphinois et 
un hachis parmentier. On compte aussi des recettes 
surprenantes et intrigantes, comme une terrine 
méditerranéenne, une salade de betteraves rôties 
au fauxmage de chèvre, des poivrons farcis aux 
pommes de terre au cumin, des fusillis à la crème 
d’artichaut et un gâteau au sirop d’orange aromatisé 
à la cardamome. 

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

am
e 

R
av

en
el

le
. —

 R
ef

ug
e 

R
R

, r
ef

ug
er

r.o
rg

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

A
ur

or
e 

D
an

ie
lo

u



a
rt

s

159

versus magazine végane

art contemporain, 
bande dessinée



160 161

versus magazine végane

© L.A. Watson, The Roadside Memorial Project, 2014.



162

©
 L

.A
. W

at
so

n,
 A

 B
ir

d 
at

 M
y 

Ta
bl

e,
 2

00
8.

versus magazine végane

163

©
 L

.A
. W

at
so

n,
 P

at
en

t P
en

di
ng

 (d
ét

ai
l),

 2
01

5.



a
rt

s

a
rt

s

164 165

L.A. Watson et les 
vies précaires

Militantisme et art font parfois bon ménage. Au cours des dernières 

décennies, les mouvements féministe, des droits civiques et LGBTQ 

ont tous trouvé écho auprès des artistes contemporains. La cause 

animale demeure cependant sous-représentée :  rares sont les 

musées et les galeries à aborder la question de l’antispécisme. 

Qu’à cela ne tienne, plusieurs artistes — pour la vaste majorité des 

femmes — s’emploient actuellement à changer la donne. Elles font 

des arts visuels un véhicule de premier plan de la lutte pour les 

droits des animaux. 

L’Américaine L.A. Watson fait partie de 
ces pionnières. Végane depuis la mi-vingtaine, 
cette artiste multidisciplinaire milite pour la 
reconnaissance des intérêts des animaux non 
humains. L’an dernier, elle fonde avec Kathryn Eddy 
et Janell O’Rourke la coalition ArtAnimalAffect, qui a 
pour objectif de promouvoir les animal studies et de 
créer des opportunités pour les artistes travaillant 
sur la question animale. Sa démarche s’inscrit dans 
une perspective intersectionnelle : la domination 
des femmes et des animaux sont des phénomènes 
intimement liés selon l’artiste. 

La série photographique A Bird at My Table (2008) 
traite plus précisément de l’analogie répandue qui 
associe les femmes aux oiseaux de basse-cour. Se 
mettant en scène dans des contextes familiers (allée 

de supermarché, repas de Thanksgiving) et d’autres 
qui le sont moins (ferme industrielle, abattoir), 
l’artiste interroge des dynamiques d’exploitation 
bien enracinées dans les sociétés occidentales. Les 
spectateurs sont confrontés à des corps mutilés, 
artificiellement inséminés et génétiquement modifiés 
pour se conformer aux standards de l’industrie. 
L’artiste dresse ainsi un parallèle avec l’objectification 
des femmes : les oiseaux se voient réduits au statut 
de biens de consommation, qu’ils soient entiers, 
sous forme de poitrines ou de cuisses. En liant son 
expérience à celle de volailles élevées pour leur chair 
ou leurs œufs, Watson brouille les frontières entre 
l’objet et le sujet, entre la viande et l’individu. 

Le deuil est également un thème phare de 
la production de Watson. Son installation in situ 

art contemporain

Ju
lia

 R
ob

er
ge

 V
an

 D
er

 D
on

ck
t 

es
t d

oc
to

ra
nt

e 
en

 h
is

to
ir

e 
de

 

l’a
rt

 e
t b

én
év

ol
e 

à 
la

 S
P

C
A

 d
e 

M
on

tr
éa

l.

Julia Roberge  
Van Der Donckt

intitulée The Roadside Memorial 
Project (2014) aborde la question des 
animaux tués accidentellement par les 
automobilistes.1 L’œuvre est constituée 
de silhouettes disposées le long de la 
route rurale sinueuse qui mène à sa 
demeure de Frankfort dans le Kentucky 
où, chaque année, plusieurs dizaines 
d’animaux perdent la vie. Recouvertes 
de matériau réfléchissant, technologie 

elle-même inspirée de la biologie animale, ces figures 
font office de panneaux d’avertissement, incitant 
les conducteurs à redoubler de prudence. Elles 
rappellent aux humains que des lapins, des écureuils, 
des ratons laveurs et d’autres animaux prétendument 
nuisibles ou sans importance pourraient s’aventurer 
sur la voie. À la manière des croix et autres monu
ments érigés sur les lieux d’accidents mortels, 
ces silhouettes agissent aussi comme mémorial : 
signalant que ces individus sentients sont dignes 
d’un deuil, donc que leur vie, aussi précaire soit-elle, a 
une valeur intrinsèque. D’ailleurs, le phénomène des 
animaux heurtés par les automobilistes est loin d’être 
banal si l’on considère qu’environ 1 million d’animaux 
périssent sur les routes américaines chaque jour.2

Dans sa plus récente série, Patent Pending 
(2015), l’artiste se penche sur les technologies qui 
visent à asseoir la domination masculine. Il s’agit 
d’installations murales où sont juxtaposées des 
illustrations issues de brevets d’invention du XXe 
siècle destinés à contraindre le corps des femmes 
et des animaux. Toutes sortes de corsets, harnais, 
étriers, et autres mors — motif d’ailleurs très prisé 
dans la mode féminine — sont ainsi « connectés » au 
moyen de câbles. Ces dispositifs évoluent en circuit 

fermé : comme si les oppressions se renforçaient 
mutuellement.

Watson est coéditrice de The Art of the Animal 
(Lantern Books, 2015), un ouvrage qui explore 
l’héritage du célèbre essai de Carol J. Adams, The 
Sexual Politics of Meat, chez une dizaine de femmes 
artistes. Son travail sera également présenté dans une 
exposition du même nom qui se tiendra au National 
Museum of Animals & Society de Los Angeles durant 
l’automne 2015.

1 	 Voir Watson, L.A. (2015). « Remains to Be Seen: 
Photographing “Road Kill” and The Roadside Memorial 
Project », dans Patricia Lopez et Kathryn A. Gillespie, 
Economies of Death: Economic Logics of Killable Life and 
Grievable Death, Londres : Routledge, p. 137-159. 

2 	 Soron, Dennis (2011). « Road Kill: Commodity Fetishism 
and Structural Violence », dans John Sanbonmatsu, Critical 
Theory and Animal Liberation, Plymouth: Rowman & 
Littlefield, p. 58.

versus magazine végane



versus magazine végane



ve
rm

in
e

 p
a

r 
lo

ra
 z

e
p

a
m

168 169

versus magazine végane

ve
rm

in
e

 p
a

r 
lo

ra
 z

e
p

a
m

Lora Zepam

Lo
ra

 Z
ep

am
 a

 d
ir

ig
é 

le
 n

um
ér

o 
14

4 
de

 la
 r

ev
ue

 M
oe

bi
us

 

su
r l

e 
th

èm
e 

A
ni

m
au

x 
et

 a
 é

cr
it

 tr
oi

s 
fa

nz
in

es
 : 

La
 p

un
ai

se
 

de
 li

t,
 L

es
 a

ra
ig

né
es

 g
éa

nt
es

 e
t L

e 
m

or
pi

on
.

Lora Zepam te  
parle des coquerelles 
(Blattella germanica)

Je suis végane et j’aime tous les animaux, y compris l’humain, 

y compris ce qu’on appelle vermine. Je devrais même dire 

particulièrement la vermine ! C’est que j’ai un faible pour les rejets. 

Et je voudrais aujourd’hui te parler d’un animal injustement mal-

aimé : la coquerelle.

Montréal, métro Beaubien, hiver 2011. Je suis 
accroupie sous les bancs, les genoux et les paumes 
sur un sol collant et couvert de détritus, les yeux en 
forme d’étoiles. C’est que je viens d’apercevoir une 
coquerelle pour la toute première fois de ma vie, 
et j’ai peine à contenir mon 
enthousiasme. Bien qu’elles 
vivent près de l’humain et que 
les infestations soient fré
quentes, j’ai jamais vu ces 
bibittes chez moi, et j’ai enfin 
la chance d’en observer 
ailleurs que dans un livre ou sur mon écran. Oh oui, 
je suis tutessitée ! Mais pourquoi donc, hein ?

Je suis une ancienne entomophobe reconvertie 
en passionnée d’insectes. Ce qui veut dire que je suis 
passée de celle qui hurle et se débat hystériquement 
à la vue de la moindre bibitte à celle qui veut tout 
savoir sur les petits arthropodes et qui cherche à les 

faire aimer. Alors quand j’observe une espèce pour la 
première fois, je déborde un peu. Je suis comme ça, 
intense. Et si tu as peur des insectes, je veux que tu 
saches que c’est pas honteux, et surtout, que c’est 
pas irréversible. Sans blague !

« Les blattes comptent 
parmi les insectes les plus 
désagréables qui existent.1» 
Cette phrase, tirée d’une 
brochure gouvernementale, 
me heurte profondément, 
et mon but ici sera de te  

convaincre que c’est faux. OK, peut-être pas entière
ment faux, mais je veux apporter une nuance. Moi, je 
les trouve pas mal cool, les coquerelles.

Comment présenter, en si peu de mots, un ani
mal qui peuple la planète au complet (presque) et 
possède des superpouvoirs (vraiment !) ? Et, surtout, 
comment révéler au grand jour sa face cachée, qui 

est beaucoup plus sympathique que ce 
que sa réputation laisse croire ?

Les Français les appellent « cafards » 
ou « cancrelats », les Québécois, « co
querelles », et les Antillais, « ravets », 
mais je ne pourrai énumérer ici le nom 
scientifique de chaque espèce de 
blattes, puisqu’il y en a au moins 4 000 
sur Terre. La plupart des espèces ne sont 
pas considérées comme des insectes 
« nuisibles ». Elles vivent loin des humains 
et personne n’en parle jamais. Ici, je 
vais me concentrer sur l’espèce la plus 
répandue et (supposément) désagré
able, soit la blatte germanique (Blattella 
germanica), qui est originaire d’Asie. 
Dans nos habitations, on peut aussi 

croiser la blatte à bande brune (Supella logipalpa), 
la blatte américaine (Periplaneta americana), et la 
blatte orientale (Blatta orientalis). La seule espèce 
indigène qu’on trouve au Québec est la blatte de 
Pennsylvanie (Parcoblatta pennsylvanica), mais elle 
n’est pas particulièrement envahissante. Avant de 
s’intéresser à ce qui fait leur charme, voyons un peu 
ce qu’elles ont de moins l’fonne.

Pourquoi personne n’aime les coquerelles ? 

Il existe trois principaux arguments contre les 
coquerelles : 

01.	 Les excréments, la salive et les exuvies des 
blattes, c’est-à-dire leurs mues, peuvent être 
allergènes chez certaines personnes, voire même 
déclencher des crises chez les asthmatiques. Si 
c’est ton cas, tu pourras pas placer tes coque
relles sur Kijiji, non.

02.	 Elles peuvent souiller les aliments et la vaisselle  
de leurs excréments et transporter des patho
gènes, tels E. coli et autres entérobactéries. Pas 
très ragoûtant, je sais. Il faut alors tout placer  
dans des contenants bien fermés sans rien 
négliger. C’est Tupperware qui doit se réjouir 
du succès des coquerelles. Aussi, elles ont un 
peu tendance à puer, à cause d’une substance 
sécrétée par les glandes abdominales qui 
se trouvent chez la plupart des espèces de 
blattes. Cette odeur nous répugne, mais elle a 
un sens pour les blattes. Tout est une question 
de perception, hein ?

03.	 Une autre raison de les détester, c’est qu’elles ont 
des superpouvoirs pis pas toi. Des exemples ? 
Toffer pas loin de six semaines sans nourriture 
et 40 jours sans eau. Ou vivre sans tête durant 
plusieurs semaines, jusqu’à ce qu’elles meurent 
de déshydratation ou de faim. Peux-tu te vanter 
d’en faire autant ? Essaie même pas d’y penser. 
Maintenant, je te présente notre star des 
coquerelles.

Je suis passée de celle qui hurle et se 
débat hystériquement à la vue de la 
moindre bibitte à celle qui veut tout 

savoir sur les petits arthropodes et qui 
cherche à les faire aimer.

Vermine



ve
rm

in
e

 p
a

r 
lo

ra
 z

e
p

a
m

ve
rm

in
e

 p
a

r 
lo

ra
 z

e
p

a
m

170 171

versus magazine végane

Bonjour, voici Blattella germanica

On pourrait dire que c’est elle qui donne mauvaise 
réputation à toutes les blattes du monde. Elle prolifère 
rapidement et s’adapte à différents milieux avec une 
aisance remarquable, ce qui explique son grand 
succès en tant qu’insecte envahisseur.

La blatte germanique est plutôt petite — 13 à 
16 mm de longueur — et peut vivre jusqu’à 250 jours. 
Ses ailes lui servent surtout à planer, car elle ne peut 
pas vraiment maintenir un vol soutenu (j’ose dire qu’il 
ne lui manque que ça pour être un insecte parfait). 
Comme beaucoup d’espèces de blattes, Blattella 
germanica pond ses œufs dans une longue capsule 
protectrice appelée oothèque. Celle-ci demeure fixée 
au bout de l’abdomen de la maman, qui la conservera 
durant les trois semaines nécessaires à l’incubation 
et la déposera dans un endroit sécuritaire juste 
avant l’éclosion. Au moins une trentaine de larves 
en sortiront. 

Les bébés coquerelles ressemblent beaucoup 
à leurs parents, mais ils n’ont pas d’ailes et sont 
encore plus quioutes. Si les coquerelles vivent dans 

un environnement suffisamment chaud, humide 
et riche en nourriture, elles pourront atteindre la 
maturité sexuelle en deux mois. Très prolifique, une 
seule blatte germanique a le potentiel de produire 
un million de descendants. J’ai-tu dit que c’était 
l’espèce la plus répandue ? Blattella germanica est 
aussi très présente grâce à ses facultés d’adaptation 
admirables. 

Alors que moi je préfère endurer la faim plutôt 
que de manger de la bouffe qui me répugne, la 
coquerelle, elle fait pas la fine bouche en cas de 
pénurie alimentaire. Ta cuisine est trop propre ? Elle 
va aller faire un tour dans ta salle de bain et manger 
du savon, du dentifrice, la colle de la tapisserie, ou 
dans ta bibliothèque pour y grignoter du papier, 
ou encore, manger ses semblables. Sont pas 
capricieuses, les coquerelles. Y a pas grand-chose 
qui les arrête. Une chance qu’elles ne savent pas 
manier les armes nucléaires, parce qu’on serait 
dans la marde pas à peu près. Mais pas elles ! 

Parce qu’elles peuvent supporter de fortes doses 
de radiations – bien que d’autres espèces aient une 
plus grande radiorésistance, comme les drosophiles, 
qui peuvent en encaisser dix fois plus, ou certaines 
bactéries, qui sont encore plus coriaces.

OK, c’est l’fonne, mais je trippe pas encore sur 
les coquerelles

Ça se peut que t’en viennes jamais à tripper sur 
les blattes comme moi. Mais je t’invite à les regarder 
de près. Donne-leur au moins une chance. Please.

Pourquoi les coquerelles sont cool ? Pour plein 
de raisons ! Voyons d’abord quel est leur rôle dans 
l’écosystème. Parce que oui, les blattes ont une vie 
en dehors de la nôtre ! 

Quand elles vivent dans la nature, un peu plus 
loin de la civilisation humaine, elles se nourrissent 
de toutes sortes de débris organiques : elles sont 
détritivores. C’est des éboueuses ! Comme les 
dumpster divers, les détritivores prennent ce que 
les autres ne veulent pas. Mais ce qu’ils ignorent, 
c’est que ça profite pas qu’à eux. Ils ne font pas 
« disparaître » les vidanges  : en mangeant des 
débris d’origines animale, végétale ou fongique, ils 
les rejettent sous une forme assimilable pour les 
bactéries et champignons qui vivent dans le sol. 
C’est comme ça qu’on fait de l’humus de bonne 
qualité. C’est une bonne nouvelle pour les végétaux 
et, par conséquent, pour les animaux. Autre rôle non 
négligeable, les coquerelles constituent de délicieux 
repas pour une foule d’animaux. C’est plate pour 
elles, mais pas pour leurs prédateurs (et ça peut en 
boucher un à ceux qui pensent que les coquerelles 
ne servent à rien).

Les blattes sont des insectes grégaires, mais 
sans organisation sociale complexe avec des castes, 
comme c’est le cas des fourmis et des guêpes qui, 
elles, sont ce qu’on appelle des insectes eusociaux. 
Des glandes sur leur abdomen produisent une 
phéromone d’agrégation sous forme de sécrétion 
nauséabonde — enfin, nauséabonde pour nous — qui 
pousse chaque coquerelle de la même espèce à se 
tenir en gang. Elles forment alors un fecal focal point, 
c’est-à-dire un lieu où elles déposent phéromones et 
excréments afin de signifier à tous « OK, ici c’est safe, 
personne connaît notre bunker secret ». Après chaque 
mue, elles retournent aux fecal focal points pour 
ingérer des excréments. Dégueu ? Non, nécessaire ! 
C’est de cette manière qu’elles régénèrent leur flore 

bactérienne essentielle à la digestion. De plus, on 
sait que les blattes ont un développement optimal 
quand elles vivent en gang, et qu’elles se nourrissent 
plus sous l’influence de la phéromone d’agrégation. 
Les fecal focal points, c’est cool. Et si je te dis que 
les coquerelles ont une personnalité, tu me crois-
tu ? C’est ce que suggèrent des études menées par 
Isaac Planas-Sitja, de l’Université libre de Bruxelles, 
sur Periplaneta americana. Certaines blattes sont 
timides, d’autres plus intrépides, et ces variations 
de personnalités influencent leurs décisions. On 
croit que ça pourrait expliquer le succès évolutif de 
ces animaux. On peut supposer ces découvertes 
s’appliquent aussi à Blattella germanica, puisque les 
individus de ces deux espèces sont grégaires mais 
indépendants, et se ressemblent à bien des égards.

Voyons maintenant leurs superpouvoirs. 
Pourquoi c’est si difficile de les smasher ? Parce 
que les cerques qu’elles portent au bout de leur 
abdomen— des genres de petites antennes garnies 
de soies sensibles — leur permettent de sentir les 
mouvements de l’air causés par un danger potentiel 
qui s’approche. C’est ainsi qu’elles peuvent esquiver 
efficacement ton pied ou ta tapette et réagir en 
quelques millièmes de seconde. Elles peuvent aussi 
ressentir des vibrations du sol que tu ne perçois 
pas. Aussi, pourquoi tu penses que les coquerelles 
peuvent manger n’importe quelle marde (ou rien 
pantoute) pendant vraiment longtemps sans mourir 
de malnutrition ? Parce que, dans leur corps, vivent 
des bactéries symbiotiques qui leur fournissent des 
vitamines et des acides aminés. Les coquerelles n’ont 
pas besoin de se faire chier avec la nutrition, elles. 
Je les envie tellement. Je veux être une coquerelle.

Au secours, des coquerelles chez moi !

Les coquerelles vivent-elles chez nous, ou avec 
nous ? On pourrait en parler longtemps. Mais pour 
l’instant, tu veux peut-être simplement vivre en paix 
dans ton domicile sans être dérangé par ces petits 
arthropodes gourmands.

Les blattes ne sont pas particulièrement 
intéressées par toi. Ce qu’elles veulent, c’est un abri 
et de la nourriture, deux choses que tu leur fournis 
gratuitement sans le savoir. Élimine toute source de 
nourriture et fais calfeutrer ta maison. Deux activités 
longues et plates, je sais, mais qui préviendront bien 
des intrusions.

Et si on vivait avec elles ?

Notre réflexe premier, lorsqu’il est question 
d’animaux « nuisibles », est d’appeler l’exterminateur. 
Mais en tant que véganes, veut-on vraiment 
exterminer des animaux ? Si l’on considère qu’il 
est immoral de faire subir aux animaux un mal 
non nécessaire, que penser alors des infestations 
d’insectes ? D’abord, sont-ils sentients ? Bien que 
certaines études suggèrent que les insectes et 
d’autres petits invertébrés sont dotés d’une forme 
de conscience et sont en mesure de ressentir la 
douleur, il n’ y a pas de consensus sur la question. 
Je ne suis pas philosophe, mais par prudence, 
j’applique le principe de précaution, et j’ajouterais 
que sentience ou pas, on devrait s’abstenir de tuer ou 
de blesser des insectes sans nécessité. S’il s’avère 
que les coquerelles sont des êtres sentients, a-t-on 
le droit de les tuer lorsqu’elles s’invitent chez nous ? 
Les risques qu’elles posent pour nous surpassent-
ils les dommages qu’on leur ferait en les éradiquant 
de notre résidence ? Peut-on parler, dans ce cas, de 
légitime défense ?

Je n’ai pas de réponses franches à te donner. Le 
mieux que je puisse faire, c’est te suggérer de prendre 
les précautions nécessaires afin d’éviter d’être envahi 
par les coquerelles – et bien d’autres arthropodes, 
du même coup ! – et de te laisser attendrir par la 
quioutitude d’un bébé coquerelle fraîchement éclos.

Quant à moi, j’ai presque hâte d’avoir une 
infestation de coquerelles chez moi pour sortir de la 
théorie et embarquer pleinement dans la réalité. Je 
pourrais enfin te dire si c’est possible de les côtoyer 
sans trop se faire chier, ou si c’est aussi pire qu’on 
le dit.

Ça se peut que t’en viennes jamais 
à tripper sur les blattes comme moi. 
Mais je t’invite à les regarder de près. 

Donne-leur au moins une chance. 
Please.

1 	 http://www.mddep.gouv.qc.ca/pesticides/permis/ 
code-gestion/cpe-indesirable/blatte.pdf



re
m

e
rc

ie
m

e
n

ts
172

Merci à toutes celles et ceux qui ont collaboré à ce numéro :

Andrée (Dulcedo Model 

Management)

Sandrine Allard

Vincent Arnold

Christiane Bailey

Kevin Barralon

Gregory Berge 

Sophy Bernier

Ariane Bilodeau

Dominic Blain

Maude Bouchard

Érica Boudreau

Anne-Sophie Cardinal

Marianne Caron

Julien Castanié

Frédéric Côté-Boudreau

Rachel Couture

Nicolas Delon

Aurore Danielou

Élise Desaulniers

Bianca Des Jardins

Sue Donaldson 

Andy Dubois

Bruno Dubuc

Asaf Harduf

Roxane Gaudette Loiseau

Samuel Jacques

JeeHye (Dulcedo Model 

Management)

pattrice jones

Delphine Jung

Gabriel Kelly

Alyssa Labelle

Patricia Lachelier

Marilyn Lahaise

Renan Larue

Clémence Laot

Patricia Lapointe

Constance Léa

Sophie Lechner

Murielle Lecourt

Martin Gibert

Valéry Giroux

Marie-Noël Gingras

Brigitte Gothière

Marie Laforêt

Thomas Lepeltier 

Rose Madeleine

Emmeline Mansour

Amélie Mcgarrell

Raphael Neuburger 

Danielle Petitclerc

Marie-Claude Plourde

Kéven Poisson

Mario Ramos 

Same Ravenelle

Jean-Philippe Ravenelle

Julia Roberge Van Der Donckt

Cristina Roduner

Audrey Sckoropad

Émilie-L. Sauvé

Marie Simard

Letizia Slaayer

Jean-François Tanguay

Amélie Tourangeau

Marie-Ève Venne

Ophélie Verron 

Marianne Vincent

Cheryl Witchell

Lora Zepam

Wanqing Zhou

Sebastian Zösch

Nicolas Dunn

Stéphany Gagnon

Un grand merci également 

à la Fondation A Well Fed 

World. — 
pour nous joindre

2019, rue Moreau, studio 310 
Montréal (Québec)  H1W 2M1 
Canada 
 
info@versusmagazine.co 
versusmagazine.co



Nous sommes véganes 
pour les animaux, pour les 
humains et pour la planète. 
Nous le sommes parce que, 
au-delà de nos différences, 
nous partageons un désir  
de progrès et de justice.  
Bref, nous sommes véganes  
pour un monde meilleur.


