


III

magazine contreculturel

Pourquoi nous 
sommes véganes

Nous ne sommes pas nées véganes : nous le sommes 
devenues1. Et nous le sommes devenues au hasard 
de nos expériences, pour différentes raisons et par de 
multiples causes. À vrai dire, on peut être végane de 
bien des manières : parce que c’est bon pour la santé 
ou pour faire chier ses parents. Nous sommes véganes 
pour des raisons politiques et morales.
 Nous sommes d’abord véganes parce que nous ne 
sommes pas spécistes. Nous pensons qu’appartenir à 
une espèce donnée, aussi bien qu’à une « race » ou à un 
genre, n’est pas une propriété moralement pertinente. 
Être capable de ressentir des émotions, de la douleur 
ou du plaisir, en revanche, cela compte. Or, selon la 
Déclaration de Cambridge pour la conscience animale, 
c’est là une disposition qu’Homo sapiens partage avec 
au moins l’ensemble des vertébrés.
 Nous sommes donc véganes pour des raisons 
d’éthique animale : parce que la justice et la compassion 
sont des vertus, parce que les animaux non humains ne 
sont ni des choses ni des marchandises, et parce que les 
profits que nous tirons de leur exploitation sont sans 
commune mesure avec les souffrances que nous leur 
imposons. Nous croyons dès lors qu’il y a un impératif 
moral à tenir compte des intérêts des animaux non 
humains lorsque nous prenons des décisions qui les 
concernent.
 Nous sommes aussi véganes parce que nous nous 
soucions de l’environnement. Comme le souligne le 
dernier rapport de la FAO (l’Organisation des Nations 

1 Dans ce texte, nous utilisons le féminin par 

Guest
Rectangle



IV

véganes

Photo Bianca Des Jardins

Guest
Rectangle



V

magazine contreculturel

Unies pour l’alimentation et l’agriculture), la consom-
mation de produits animaux contribue davantage à 
nos émissions de gaz à effet de serre que l’ensemble des 
transports. On sait aussi que l’élevage s’accompagne 
de déforestation, de pollution des eaux et de pertes 
importantes de biodiversité. Nous croyons donc que 
quiconque envisage sérieusement les conséquences de 
l’exploitation animale sur la planète et ses habitant.e.s 
devrait faire la promotion du véganisme.
 Nous sommes véganes, enfin, parce que nous 
sommes écoféministes et humanistes. Nous condam-
nons toutes les formes de privilèges injustes ou de 
discriminations arbitraires : spécisme, bien sûr, mais 
aussi capacitisme, racisme, classisme, sexisme, hétéro-
sexisme, transphobie, grossophobie, etc. Nous croyons 
que c’est à l’intersection de ces oppressions qu’il faut 
penser et lutter. Nous croyons aussi que davantage de 
respect envers les autres animaux améliorerait le sort 
des humains les plus vulnérables. Pour tous, ce serait 
un progrès moral.
 Autrement dit, nous ne sommes pas véganes par 
orthodoxie alimentaire ou par besoin de pureté indi-
viduelle. Notre engagement est politique et moral. 
Attentives aux avancées scientifiques, nous sommes 
aussi critiques, ouvertes et pragmatiques. Nous sommes 
véganes pour les animaux, pour les humains et pour 
la planète. Nous le sommes parce que, au-delà de nos 
différences, nous partageons un désir de progrès et de 
justice. Bref, nous sommes véganes pour un monde 
meilleur.

 — L’équipe de Véganes, magazine contreculturel.

Guest
Rectangle



Ouverture
ÉDITORIAL

8 L’exception parisienne
Martin Gibert

ÉDITORIAL
10 Quand la justice s’en mêle

Brigitte Gothière

ÉDITORIAL
12 Jamais trop tard pour devenir 

végane
Sue Donaldson

ÉDITORIALISTE INVITÉE
14 Enfant sauvage

Maud Alpi

SCIENCES
16 Jeux aquatiques

Sébastien Moro

MINIVERT
20 Les villes en transition :  

on peut le faire, alors  
pourquoi pas ?
Mélissa de La Fontaine

TRANSITION
24 Pas fière

Catherine Brunet

ENTREVUE
26 Zoopolis ou la justice dans les 

sociétés multiespèces.  
Entrevue avec Sue Donaldson  
et Will Kymlicka
Christiane Bailey

Monde
38 Melbourne

39 Turin

40 Mumbai

41 Portland

44 Kéfir
Aaron Adams

46 Tepache
Odile Joly-Petit

48 Kimchi végane
Odile Joly-Petit

50 Le tempeh
Melle Pigut

GASTRONOMIE
108 La madeleine retrouvée

Amélie Escourrou

ARCHIVES
112 La bonté envers les animaux 

(1895)
Rachel Couture

ENTREVUE
118 Faut-il abolir le véganisme ? 

Entrevue avec Valéry Giroux
Martin Gibert

STRATÉGIE
126 Demander moins pour obtenir 

plus ? Question de stratégie 
végétalienne
Thomas Lepeltier

PHOTOGRAPHIE
130 Jo-Anne McArthur, We Animals

Sayara Thurston

RÉSISTANCE
134 Une défense de l’action directe

Tiphaine Lagarde

CINÉMA
176 Une petite histoire 

des simili-animaux
Camille Brunel

BÉDÉ
179 À des années-lumière

Mario J. Ramos et Pascaline Lefebvre

CINÉMA
180 Inuk en colère. Ignorer les 

Inuits ou oublier les phoques : 
une alternative à dépasser
Axelle Playoust

GASTRONOMIE
55 Une crèmerie végétale à Paris

Catherine Derieux

CRITIQUES
56 Livres de cuisine

Stéphanie Bartczak 
Ariane Bilodeau 
Ingrid Desjours 
Elisabeth Lyman

POLITIQUE
140 Le Parti animaliste  

s’installe en France
Claire Baudiffier

REPORTAGE
144 Tintin et le barbier végane

Charles Beauchesne

SOCIÉTÉ
148 Antispécistes,  

juifs et athées
Jérôme Segal

BÉDÉ
150 Insolente Veggie

Rosa B.

ÉCONOMIE
151 Faire objection de croissance !

Yves-Marie Abraham

SOCIÉTÉ
153 Le Maroc végétarien et la 

décolonisation alimentaire
Fedwa Bouzit

PHOTOGRAPHIE
184 Jayanti Seiler 

Au-delà du mur de l’espèce
Julia Roberge Van Der Donckt

VERMINES
190 Lora Zepam te parle 

des Culicidae

SANS COMMENTAIRES
195 Citations

SOMMAIRE

Cuisine – spécial fermentation

Documents

Arts

Guest
Rectangle



Critiques de livres
158 Un programme politique pour 

les animalistes
Melvin Josse

159 Oui au droit de vote 
pour les cochons ?
Estiva Reus

161 « J’agis comme je peux »
Véronique Grenier

162 Ces vies qui comptent
Clémence Laot

163 Mesurer l’intelligence animale ?
Audrey Jougla

164 Constellation écoféministe
Margaux Le Donné

166 Ultra végane
Nicolas Delon

166 Caricaturer le spécisme
Florence Burgat

167 La pensée métaféministe  
de bell hooks
Mariève Maréchale

168 Précis de la pensée 
réactionnaire prospéciste
Loïs Boullu

169 Déjà là
Maude Lefebvre

170 Bible végane
Anastassia Depauld

171 Initiation au véganisme
Melle Pigut

172 Le véganisme en 
« Que sais-je ? »
Virginie Simoneau-Gilbert

173 Les véganes se cachent pour 
mourir
Élise Desaulniers

INTRODUCTION

62 Des membres de la famille
Lora Zepam

REPORTAGE

65 Vivre avec un écureuil, 
un engagement militant
Maude Lefebvre

PORTRAIT

69 Cantin
François Blais

PORTRAIT

70 Mon ami, mon gamin, 
ma muse
Ingrid Desjours

ESSAI

71 La zoothérapie est-elle 
compatible avec  
le véganisme ?
Sophie Lecompte

ESSAI

74 Le prix de l’amitié. Repenser 
la prise en charge vétérinaire 
des animaux de compagnie
Émilie-Lune Sauvé

PORTRAIT

78 Ragondin, jeune lapin 
lacanien
Stéphanie Hochet

PORTRAIT

79 La Fouine
Patrick Brisebois

ESSAI

81 Les chats de personne
Lora Zepam

ENTREVUE

85 La vétérinaire qui ne  
mange pas ses patients.  
Entrevue avec Dre Josianne  
Arbour, MV
Lora Zepam

PORTRAIT

88 Penny Lane, chat 
extraordinaire
Coline Pierré

DROIT

91 Les droits des animaux de 
compagnie dans le monde
Me Sophie Gaillard

RECETTE

92 Gâteries véganes pour 
chiens (ou rongeurs, ou  
chevaux, ou même humains)
Roxanne Proulx

PORTRAIT

94 Type pitbull
Katya Konioukhova

RÉSISTANCE

102 Association Terriens
Lora Zepam

Dossier 
animaux de compagnie

Guest
Rectangle



8

véganes

À Montréal, je suis choyé. Je vis à deux pas d’une 
pâtisserie végane et un marché végétalien vient d’ou-
vrir à peine plus loin. Je peux commander des pizzas 
sur mesure à partir d’une application (sans frais sup-
plémentaires pour le fromage végétal). Tous les cafés 
ou les restos un peu cools offrent des options. Je peux 
déguster des sushis bien meilleurs que ceux dont je 
raffolais lorsque j’étais omnivore. Et il y a maintenant 
un barbier végane, rue Rachel. Je me dis parfois qu’il 
y a là un genre d’exception montréalaise.

L’exception parisienne, c’est autre chose. 
L’expression a été inventée par une étudiante en 
droit de l’Université de Chicago. J’ai découvert 
son histoire dans The Ethics of What We Eat, de 
Peter Singer et James Mason, publié en 2007 – le 
livre est maintenant traduit chez L’Âge d’Homme. 
L’étudiante de Chicago est végane la plupart du 
temps. Mais elle triche à l’occasion. Elle a même 
formulé une sorte de principe : si d’aventure, elle 
était de passage à Paris, elle pourrait aller dans un 
grand restaurant et manger ce que bon lui semble. 
De la viande. Exceptionnellement. À Paris.
 Le principe de l’exception parisienne est une 
bonne occasion de réfléchir à notre rapport à ces 
règles pratiques – et notamment alimentaires 
– qu’institue le véganisme. Car devenir végane, 

c’est d’abord s’engager à respecter un certain 
nombre de règles. Sans y être contraint par la 
loi ou forcé par la pression sociale : quand on y 
pense, ce genre d’engagement ce n’est pas si 
fréquent. Mais s’engager à respecter les règles 
véganes signifie-t-il qu’on ne tolère aucune 
exception ?
 On voit mal comment il pourrait en être autre-
ment. Après tout, qu’un animal soit mort pour faire 
des saucisses à hotdog ou un civet aux morilles, 
ça ne fait pas de différence : une violence non 
nécessaire a eu lieu, des droits fondamentaux 
ont été violés. C’est précisément pour cela que le 
véganisme implique de boycotter les produits de 
l’exploitation animale. À Paris, comme à Chicago 
ou à Montréal.

L’exception 
parisienne
Martin Gibert

ÉDITORIAL

Guest
Rectangle



9

magazine contreculturel

Tricher pour mieux jouer

Pourtant, des principes abstraits peuvent s’avérer 
mal adaptés à certains contextes. L’étudiante 
de Chicago raconte ainsi qu’elle transgressait 
l’impératif végane sans remords lorsque, pour 
Thanksgiving, elle finissait les restes de dinde 
destinés à la poubelle. Quiconque adhère à la 
logique conséquentialiste derrière le véganisme 
– il faut minimiser la souffrance – accordera que 
cette transgression n’est pas très grave, voire 
qu’elle est moralement neutre. On s’accordera 
aussi probablement pour dire de ne pas trop s’en 
vanter, au risque de renforcer l’idéologie carniste. 
Mais sur le fond, le véganisme ne devrait pas être 
une question de pureté personnelle ; et ce sont 
avant tout les effets de nos actions sur les animaux 
qui devraient guider nos choix.
 Le scénario de l’exception parisienne est 
toutefois différent : en s’autorisant un restaurant 
gastronomique, on « encourage » directement 
l’exploitation animale. Il y a bien un effet sur les 
animaux. Comment l’étudiante se justifiait-elle ? 
De façon astucieuse : « tricher » lui permettait 
d’être plus fidèle à la règle, d’être une végane plus 
efficace. Plus précisément, elle n’était capable de 
souscrire au véganisme qu’à la condition de ne pas 
en faire une règle stricte. Que faut-il en penser ? Du 
point de vue conséquentialiste, cette fois encore, 
il vaut évidemment mieux que les gens suivent 
l’impératif végane la plupart du temps que pas du 
tout. Indirectement et un peu paradoxalement, 
l’exception parisienne permet ainsi de réduire le 
nombre de victimes non humaines.
 Cela vaut-il pour tout le monde ? Certainement 
pas. Chacun d’entre nous a un rapport plus ou 
moins flexible aux règles morales. On peut dire 
que certains sont laxistes quand d’autres sont 
plus rigoristes. Cela vient de notre personnalité : 
de la force de notre volonté, de notre carac-
tère consciencieux. Mais cela vient aussi des 
circonstances : être en voyage ou sortir de son 
environnement habituel favorise sans doute le 
laxisme moral.
 Pour ma part, je dois dire que la découverte de 
l’exception parisienne a facilité ma transition. Non, 
je ne me suis pas précipité dans des restos gastro-
nomiques – même en voyage, je trouve habituel-
lement du houmous ou des falafels. Mais c’était 
rassurant. En étant moins tranché, le véganisme 
devenait soudain moins angoissant. Ce n’était pas 
une formule magique ou un commandement reli-
gieux. Dans leur ouvrage, Peter Singer et James 
Mason précisaient d’ailleurs que « manger de façon 
éthique n’a pas à être comme manger casher ».

 Ceci étant dit, je ne prétends pas que la justifi-
cation morale de l’exception parisienne soit com-
plètement satisfaisante. Des arguments déon-
tologiques (qui, en éthique, s’opposent souvent 
aux arguments conséquentialistes) pourraient 
certainement l’ébranler : devrait-on instaurer une 
exception parisienne pour les atteintes aux droits 
fondamentaux humains, par exemple ? Est-ce que 
tricher – en torturant un humain – pour mieux 
respecter la règle de l’interdit de la torture serait 
jugé acceptable ? Probablement pas. De ce point 
de vue, l’exception parisienne ne serait qu’un 
nouvel avatar du spécisme.
 Mais ce qui me frappe le plus avec ce principe 
de dérogation, c’est qu’il nous rappelle combien 
la réalité est moralement complexe. En particulier, 
plusieurs questions peuvent se poser qui n’ap-
pellent pas de réponses uniformes : 1) Quelle est la 
bonne règle à suivre et la bonne chose à faire (aller 
ou ne pas aller au resto gastronomique) ? 2) Celles 
et ceux qui ne respectent pas une règle sont-ils 
moralement blâmables ? Est-ce une bonne straté-
gie de les blâmer ? 3) Comment se motiver à suivre 
une règle ? Dans le cas de l’exception parisienne, 
c’est précisément cette question qui entre en 
tension avec l’impératif végane. Tricher parfois 
pour mieux se la jouer végane, le reste du temps.
 Il y a même une quatrième question qui mérite 
d’être posée : 4) Comment promouvoir la règle le 
plus efficacement possible ? Avec le véganisme, 
cette dernière question est tout particulièrement 
importante. Il s’agit d’instaurer un changement 
social et politique. Il s’agit de publiciser la règle et 
d’emmener des gens à la suivre. Or, pour ma part, 
j’ai l’impression que présenter les règles véganes 
en tolérant un certain laxisme moral les rend plus 
attrayantes. Incidemment, cela permet aussi de 
rompre avec le cliché du végane « extrémiste », 
intransigeant et obsédé par la pureté. C’est pour-
quoi, même si je suis un croyant non pratiquant, 
je suis plutôt favorable à l’exception parisienne. 
Alors j’en fais la promotion. Sans trop me forcer.

Martin Gibert est rédacteur en chef de Véganes et auteur 
de Voir son steak comme un animal mort (Lux, 2015).

S’engager à respecter 
les règles véganes 

signifie-t-il qu’on ne tolère 
aucune exception ?

Guest
Rectangle



10

véganes

Les images diffusées par L214 sont aujourd’hui mas-
sivement relayées sur les réseaux sociaux et dans les 
médias. Elles provoquent des prises de conscience, 
mais aussi des résistances au changement. Et des 
assignations en justice.

Depuis bientôt deux ans, ces images qui touchent 
un public de plus en plus large recréent un lien 
entre les animaux et la viande et motivent des 
changements dans les pratiques de consomma-
tion. Les retours que nous recevons témoignent 
d’une volonté forte de prendre en compte les 
autres animaux, mais aussi d’une ambiance 
générale plus propice au développement du véga-
nisme : les proches, qui ont vu les images, sont 
plus compréhensifs et les alternatives davantage 
disponibles.
 On constate également une volonté de chan-
gement d’acteurs majeurs de la distribution, de 
la restauration et de la fabrication de produits 
alimentaires. Leurs engagements à ne plus vendre 
de produits issus des formes les plus cruelles 
d’élevage vont crescendo. On y devine la volonté 
de ne pas être associés à des pratiques largement 
rejetées par l’opinion publique, des pratiques qui 
peuvent être filmées et qui sont parfois traçables 
jusqu’à leur entreprise.
 D’autre part, plusieurs flairent de nouveaux 
marchés. On observe actuellement en France le 
développement d’alternatives véganes comme 

on n’aurait jamais pu l’imaginer il y a encore si 
peu de temps. Des entreprises, historiquement 
liées à la viande, se lancent dans des alternatives 
végétariennes ou végétaliennes : leur objectif est 
de garder des parts de marchés, peu importe le 
« produit ». Toujours ça de gagné pour les animaux.
 Les politiques, souvent plus lents à réagir, 
ne sont toutefois pas en reste. Sincères (rêvons 
un peu) ou simplement opportunistes (mais ça 
compte aussi), on a pu voir des élus s’indigner du 
traitement infligé aux animaux, engager un travail 
politique ou défendre publiquement les actions de 
L214. Ainsi, Olivier Falorni, député de Charente-
Maritime, choqué par l’agonie des animaux dans 
les abattoirs, a utilisé un des outils les plus forts 
à sa disposition pour enquêter sur les conditions 
d’abattage. La commission d’enquête parlemen-
taire qu’il a impulsée et les contrôles diligentés 
par le ministère de  l’Agriculture ont confirmé les 
dysfonctionnements majeurs révélés par L214. 
La légitimité des actions de l’association est ainsi 
confirmée par l’État lui-même. La confiance dans 
l’industrie de la viande en prend, quant à elle, 
un coup.

Quand la justice 
s’en mêle
Brigitte Gothière

ÉDITORIAL

Guest
Rectangle



11

magazine contreculturel

 Les lanceurs d’alerte sont de plus en plus 
nombreux, avec des motivations diverses : cer-
tains sont en colère, d’autres atterrés par ce que 
subissent les animaux ou par ce que dissimule l’in-
dustrie. Ils viennent de tous les secteurs. Et même 
s’ils sont souvent terrifiés à l’idée qu’on puisse les 
identifier, leurs témoignages nous aident à orien-
ter nos recherches, à faire des recoupements pour 
être le plus précis possible lorsque nous dévoilons 
des faits nouveaux.
 Parallèlement à ces avancées (ou à cause 
d’elles), les poursuites judiciaires concernant 
l’association s’amplifient. Les enjeux sont de taille. 
Pour les filières de l’élevage, il s’agit de stopper la 
diffusion des images. Les professionnels savent 
que leur commerce tient sur des non-dits et des 
illusions. Ils travaillent depuis bien longtemps à 
enfouir les animaux derrière des écrans de publi-
cité et des discours rassurants. Le « bienêtre ani-
mal » est conjugué à toutes les sauces, des « cages 
bienêtre » (qui sont clairement des cages de 
batterie) au « bienêtre animal » dans les abattoirs 
(on n’est pas à un oxymore près). Ils comptent 
aussi sur le mimétisme entre êtres humains : tout 
le monde mange de la viande parce que tout le 
monde mange de la viande, comme le dit si bien 
Tobias Leenaert. Il ne faudrait pas que ça change.
 Les vidéos d’enquête cassent leur plan de 
communication bien huilé. Elles montrent les 
trucages de ces industries mortelles, elles hurlent 
que les animaux, êtres sentients, sont maltraités 
et tués sans nécessité par centaines de milliards 
chaque année. Elles remettent en question la 
légitimité de les utiliser comme ressources 
alimentaires. Le véganisme en pleine expansion 

suggère une autre voie. Le doute s’installe, les 
réflexions s’amorcent.
 Sollicitées par les filières, les cours de justice 
vont devoir mettre en balance l’intérêt général et 
des intérêts particuliers. Quel sort réserver aux 

lanceurs d’alerte ? À la désobéissance civile ? Quid 
du droit à l’information ? Les années qui viennent 
vont être déterminantes.
 Notre lutte, non violente, dispose de ressources 
dérisoires face à l’industrie agroalimentaire. 
Pourtant, nous arrivons à troubler la dictature de 
la viande, nous arrivons à soulever la question 
de sa normalité. Nous assumons les risques que 
nous prenons. Les assignations en justice ne nous 
feront pas reculer.

Brigitte Gothière est porte-parole de l’association L214 – 
éthique et animaux. 

Les lanceurs d’alerte sont 
de plus en plus nombreux, 

avec des motivations 
diverses : certains sont en 
colère, d’autres atterrés 
par ce que subissent les 
animaux ou par ce que 
dissimule l’industrie.

Guest
Rectangle



12

véganes

Pour paraphraser le vieux dicton jésuite : « Laissez-
moi l’enfant jusqu’à sept ans, et je vous donnerai 
l’adulte. » Cette façon de penser oriente implicite-
ment la plupart des activités de sensibilisation au 
véganisme, qui s’adressent en vaste majorité aux 
jeunes (en particulier s’ils fréquentent l’université). 
Les jeunes adultes sont ouverts à de nouvelles idées 
et à expérimenter de nouvelles identités. Et du point 
de vue de la sensibilisation, ils offrent « un bon retour 
sur investissement » : persuadez une personne de 
devenir végane à l’âge de 12, 15 ou 20 ans, et elle aura 
de 50 à 70 ans de compassion devant elle.

Si seulement c’était aussi simple. Beaucoup de 
jeunes sont prêts à adopter un régime végétalien 
ou végétarien, c’est vrai. Toutefois, les résultats 
de recherches portant sur les « rechutes » sont 
consternants : jusqu’à quatre nouvelles personnes 

véganes ou végétariennes sur cinq renoncent, 
généralement dans un délai de trois mois1. Les 
jeunes qui vivent chez leurs parents ou dans une 
résidence universitaire contrôlent mal les choix 
alimentaires communs. Celles et ceux qui vivent 

Jamais trop tard 
pour devenir végane
Sue Donaldson

ÉDITORIAL

Guest
Rectangle



13

magazine contreculturel

seuls (ou avec des proches partageant des valeurs 
semblables) manquent parfois de temps, de res-
sources ou d’expertise culinaire ou nutritionnelle 
pour devenir des véganes heureux et en bonne 
santé. Dans certains cas, les jeunes demeurent 
véganes pendant quelques années, mais laissent 
tomber lorsqu’ils rencontrent un ou une partenaire 
qui n’est pas végane ou qui ne veut pas élever 
ses enfants en tant que véganes. Il arrive aussi 
qu’ils intègrent un milieu culturel ou de travail où 
le véganisme ferait obstacle à leur intégration, à 
leur acceptation ou à leur participation à la com-
munauté. Ils se lassent d’être perçus comme le ou 
la « rabat-joie végane à table » 2.
 Je ne dis pas que nous devons arrêter de sensi-
biliser les jeunes : il faut même trouver des moyens 
plus efficaces de les soutenir afin qu’ils persistent 
dans leurs choix de vie empreints de compassion. 
Je me demande toutefois si nous ne laissons pas 
passer une occasion à l’autre extrémité du spectre 
générationnel. Pourquoi ne pas diriger une partie 
de nos efforts de sensibilisation vers les personnes 
âgées ? Beaucoup de personnes âgées possèdent 
une expérience de vie, une vision à long terme et 
un souci envers la santé qui les prédisposent à être 
ouvertes au véganisme, en particulier si le sujet 
est abordé de manière à correspondre à leurs 
préoccupations3. Beaucoup sont des cuisiniers 
compétents qui ont le temps, l’argent et la liberté 
d’expérimenter de nouvelles façons de cuisiner. 
De plus, les grands-parents sont souvent les 
gardiens des traditions familiales. Ce sont aussi 
eux qui organisent les fêtes familiales qui peuvent 
être un véritable terrain miné pour les jeunes 
véganes. Persuadez les grands-parents de 65 ans 
de devenir véganes et vous pourriez transformer 
toute une culture familiale, encourager le dévelop-
pement d’une cuisine nutritive et qui respecte ses 
racines, et créer un environnement sain et joyeux 
qui puisse soutenir les jeunes véganes.
 Comparez les deux scénarios suivants. Le 
premier vous est peut-être familier. La famille 
Langlois s’apprête à se réunir pour l’Action de 
grâce chez les grands-parents, lesquels ont pla-
nifié et cuisiné la plupart des plats afin de recevoir 
la famille à l’occasion de cette fête importante 
qu’ils attendaient avec impatience. Quelques 
jours auparavant, ils ont appris qu’un de leurs 

petits-enfants était devenu végane et qu’il ne 
pourrait pas manger la plupart des mets tradi-
tionnels. Ils tentent alors de préparer un plat ou 
deux de plus à la dernière minute, mais ce travail 
additionnel, cette rupture de la tradition et cette 
critique implicite de leur mode de vie les contra-
rient. Le ressentiment augmente lorsqu’à table, la 
conversation se met à tourner uniquement autour 
de débats à propos des choix alimentaires et de 
malentendus à propos d’ingrédients « interdits », 
discussions qui viennent prendre le dessus sur la 
signification de la fête. La semaine suivante, les 
grands-parents, blessés et déçus, se retrouvent 
à discuter avec des amis du comportement des 
jeunes générations. Ils ont l’impression de n’être 
ni compris ni appréciés, et ils se sentent vieux.
 Imaginez maintenant un autre scénario. 
Plusieurs personnes font activement la promo-
tion du véganisme auprès des personnes âgées 
de leur communauté avec les réseaux en place 
comme des groupes religieux, des organisations 
de justice sociale, de santé ou de défense de l’en-
vironnement. Elles invitent les personnes âgées 
à suivre – et à enrichir par leur savoir-faire – des 
cours de cuisine végétalienne organisés autour de 
thèmes : célébrations des fêtes, diners familiaux, 
barbecues d’été et autres rassemblements où l’on 
partage un repas. Les cours aident les personnes 
âgées à « véganiser » les classiques familiaux et 
à exploiter leurs connaissances et leurs compé-
tences afin de créer des repas adaptés à un large 
éventail de gouts, de sensibilités alimentaires et 
de conditions de santé. Les cours doivent aider les 
ainés à reprendre leur place : ils sont les gardiens 
de la tradition et du savoir, ils sont des sources 
de bonté et de soutien. Maintenant, lorsque 
les jeunes générations de Langlois viennent 
célébrer dans la famille à l’occasion de la Saint-
Jean-Baptiste, c’est à leur tour d’être surprises 
et impressionnées par l’engagement éthique et le 
savoir-faire de leurs grands-parents – et peut-être 
même de se sentir un peu larguées.
 Je ne dis pas que les Jésuites avaient tort. 
Les jeunes sont particulièrement ouverts aux 
nouvelles influences et aux nouvelles identités. 
Il ne faudrait toutefois pas négliger l’influence 
profonde et durable que les ainés peuvent avoir 
sur leur famille.

Sue Donaldson est une chercheuse indépendante. Elle est 
la coauteure, avec Will Kymlicka, de Zoopolis : une théorie 
politique des droits des animaux (Alma éditeur). 
 
Traduction : Marie-Claude Plourde, traductrice agréée.

1 Faunalytics, « How Many Former Vegetarians and Vegans 
Are There? », décembre 2014.

2 Richard Twine, « Vegan Killjoys at the Table – Contesting 
Happiness and Negotiating Relationships with Food 
Practices », Societies, no 4, 2014, p. 623–639.

3 Une bonne référence pour commencer est le livre Never 
Too Late to Go Vegan, de Carol J. Adams, Patti Breitman 
et Virginia Messina, 2014.

Guest
Rectangle



14

véganes

Les avoines frôlent ses cuisses, le vent lui rentre 
dans les poils. Joy se renverse, se frotte contre le 
sol râpeux, salive l’air bleu, dresse l’oreille au bruit 
d’une voiture inconnue. Plus tard, quand elle revien-
dra vers la ferme, elle découvrira un nouveau venu, 
noir et grand comme elle, aux odeurs d’essence, de 
shit, de shampoing à la bière et de bitume foulé par 
des millions de semelles. Il s’appelle Boston et il dort 
ici au gite, avec son humain Virgile. Peut-être que 
Joy retient ces informations-là. Elle ne sait pas que 
Boston et Virgile joueront bientôt dans un film, elle 
s’en fout. Elle tombe amoureuse.

Enfant  
sauvage
Maud Alpi

ÉDITORIALISTE INVITÉE

Guest
Rectangle



15

magazine contreculturel

Ça pourrait être une façon de le raconter, et il 
faudrait ensuite les imaginer se roulant des pelles 
dans l’herbe, se reniflant et se frottant tête contre 
tête, insistants et doux. Allongée tout près d’eux, 
un iPhone à la main, je n’ai pas demandé leur 
consentement pour filmer ce premier amour. La 
gêne ne m’arrête pas, c’est même ce que je veux 
enregistrer : cette tendresse tellement débor-
dante qu’elle transforme les autres en voyeurs, et 
qu’elle transcende l’allure pataude de Joy, bâtarde 
labrador à la tête qui penche – car Joy marche 
tordue, comme si sa tête refusait de s’aligner sur 
sa colonne, et Virgile la surnomme « la golmon », 
et le fermier, la « gentille fille », tellement gentille 
qu’il parle de lui coller une balle un jour, quand il en 
aura marre de la nourrir pour rien : pour le travail, il 
a son border collie.
 Voilà le peu que je sais de Joy, et les images 
restent dans l’iPhone comme dans un carnet 
de notes pour le film à venir. Quand le tournage 
commence, dans un abattoir à 200 km de là, et 
que les nuits de tuerie s’enchainent, je repense à 
elle, et à capter son amour, pour l’intégrer au film.
 Baptiste repasse les cols du Fau et de la Croix-
Haute pour ramener Joy de Gap à Chambéry, où 
nous tournons dans un autre abattoir, désaffecté.
 Séquence finale telle qu’imaginée alors : Boston 
s’échappe de l’abattoir et débouche dans un 
espace-temps indéterminé, un lieu posthumain 
où vivote une petite république canine. Dans la 
meute, Boston retrouve Joy, et leurs étreintes 
spontanées reprennent au milieu des décombres. 
La vie gagne. L’amour existe. Fin.
 Mais qui a demandé son avis à Joy ? Baptiste 
et le fermier doivent la pousser de force dans la 
voiture. Après quoi elle se terre sur le plancher, 
chique la main qui se tend vers elle et fait la morte 
sur plusieurs kilomètres.
 Le domaine de Joy : les odeurs chaudes et 
acides, la route qui s’arrête à la ferme, les collines 
qui délimitent le ciel. Ombre des châtaigniers. 
Allées et venues d’un humain qui la nourrit.
 Si Joy a un maitre, c’est de façon très vague ; 
mais elle a un monde, qu’elle n’a jamais quitté, et 
nous sommes en train de l’en arracher.
 « C’est une enfant sauvage. Je ne peux pas 
l’emmener. »
 Baptiste revient seul. La séquence se tourne 
sans Joy. Mais le tournage n’est pas fini et le désir 

de capter quelque chose de « l’enfant sauvage » 
insiste.
 Scène que j’espère voler à Gap : une étreinte 
entre Boston et Joy, même une seule minute, 
même sur le décor abstrait d’un carré d’herbe.
 Lorsque nous retrouvons Joy, chez elle, elle ne 
nous a pas oubliés. Elle reste à distance de nous, 
ne nous touche pas, nous sommes à fuir. J’ajoute : 
à fuir comme des traitres, des exploiteurs. Reste 
la tendresse de Joy envers Boston, intacte, 
quoiqu’embarrassée de nous avoir pour témoins.
 Mais Boston pendant le tournage est devenu 
un mâle dominant, obsédé par le coït. Même lui 
est décevant, sans doute. Alors Joy se détourne 
et s’éloigne vers ses champs.
 Personne ne filmera ça : la netteté de son refus. 
La pureté avec laquelle elle exprime sa déception.
 Peut-être que tout ce qui nous résiste nous 
révèle.
 Les animaux que nous avons filmés pendant ce 
tournage – tous ceux qui n’étaient ni des humains 
ni des chiens – allaient mourir et se retrouvaient 
emprisonnés sous notre regard, « une situation 
bien pratique pour “cadrer” les bêtes », comme 
le dit Arnaud Hée dans son beau texte sur les 
documentaires en abattoir1. Quand ils refusaient 
d’avancer dans le couloir de la mort, ce n’est pas 
à nous, témoins passifs, que les animaux résis-
taient, mais à leurs bourreaux.
 Le regard de Joy l’enfant sauvage me renvoie 
directement à la honte de mon regard prédateur. 
Peut-être parce qu’elle est en situation de s’adres-
ser à moi (presque) d’égale à égale.
 D’ailleurs, je dois corriger enfant et sauvage. 
Comment qualifier une personne qui a su négocier 
sa liberté, qui a protégé sa capacité à jouir de son 
monde, sans se faire imposer de travail ni d’en-
fermement et sans se faire véritablement « socia-
liser » ? Peut-être que Joy est une résidente, pour 
reprendre l’idée de Donaldson et Kymlicka dans 
Zoopolis2. Résidente de cette étrange république 
où, sans maitre et sans amour, elle court vers ses 
champs, et longe, quelques secondes, les veaux 
qui engraissent à l’étable, loin du soleil.

Maud Alpi est réalisatrice. Elle écrit avec Baptiste Boulba-
Ghigna. Son premier long-métrage, Gorge Cœur Ventre, 
s’ancre dans la bouverie d’un abattoir, pour un voyage dans la 
nuit des animaux, entre documentaire et fiction. Il a reçu le prix 
Louis-Delluc du meilleur premier film.

2 Sue Donaldson et Will Kymlicka, Zoopolis : une théorie 
politique des droits des animaux, Alma éditeur, 2016.

1 Arnaud Hée, « Sang des bêtes et recommencement 
animal », Images documentaires, no 84, décembre 2015.

Guest
Rectangle



16

véganes

Pendant des années, le jeu fut le parent pauvre de 
l’étude du comportement animal. Considéré comme 
trop compliqué à évaluer, classé rapidement sous 
le noir sceau de « l’anthropomorphisme », la plupart 
des chercheurs et chercheuses ignorèrent purement 
et simplement les comportements ludiques chez 
les autres animaux, à l’exception de quelques rares 
anecdotes parsemant certains ouvrages comme 
autant de clins d’œil amusants.

Aujourd’hui, la situation a changé. Tout d’abord 
reconnu comme étant un attribut typique des 
humains, puis des mammifères, puis des mam-
mifères et des oiseaux, le jeu s’avère finalement 
présent un peu partout dans le monde animal. 
Pour autant, nous sommes encore très ignorants 
des causes proximales et des causes ultimes 
expliquant le jeu.
 Pour faire court, les causes proximales sont les 
raisons immédiates qui font que l’individu adopte 

un certain comportement. Est-ce pour montrer sa 
dominance ? Est-ce l’ennui ? Est-ce pour s’entrai-
ner ? Est-ce simplement par plaisir ? Les causes 
ultimes, quant à elles, essaient d’évaluer la raison 
pour laquelle ce comportement a été conservé au 
cours de l’évolution. Est-ce que le jeu favorise la 
construction cérébrale de certains mécanismes 
avantageux pour l’espèce ? Est-ce qu’il améliore 
la cohésion du groupe ?

Jeux aquatiques
Sébastien Moro

SCIENCES

Guest
Rectangle



17

magazine contreculturel

 Il est fréquent d’entendre dire que le jeu sert 
principalement à entrainer les jeunes pour les 
actions qu’ils auront à effectuer une fois adultes, 
ainsi qu’à instaurer les premières hiérarchies.
 La réalité est bien plus complexe que ça, et sur 
chaque théorie soulevée, nous pouvons y trouver 
des contre-exemples. De fait, dans l’idée d’un 
« entrainement préalable », comment justifier 
le jeu chez les adultes ? Il existe d’autres hypo-
thèses, qui ne sont pas mutuellement exclusives, 
comme celle du « surplus d’énergie », où le jeu 
serait une résultante d’un manque de stimula-
tion : l’organisme s’occupant pour utiliser cette 
énergie excessive.

Comment reconnaitre le jeu ?

En majorité, le jeu semble être l’apanage des ani-
maux qui régulent eux-mêmes leur température 
corporelle, possèdent une alimentation éner-
gétique suffisante, et vivent dans une structure 
familiale ou sociale suffisamment sécurisée pour 
que l’inattention à l’environnement provoquée par 
l’amusement ne soit pas fatale aux joueurs. Selon 
ces observations, les poissons sont éliminés de 
facto de l’équation.
 Mais c’est sans compter sur l’opiniâtreté 
du Dr Gordon M. Burghardt de l’Université du 
Tennessee qui, en 2005, publie un travail de 
compilation et d’analyse titanesque, voué à 
devenir la bible des spécialistes, intitulé The 
Genesis of Animal Play1. Dans ce livre, Burghardt 
réunit de nombreuses recherches sur le jeu chez 
les animaux non humains, et tente de mettre en 
place un cadre permettant une analyse objective 
des comportements ludiques.
 D’après ses travaux, pour qu’un comportement 
puisse être qualifié de « jeu », il doit remplir cinq 
conditions :
1. Le comportement ne doit pas être fonctionnel 

dans le contexte dans lequel il s’exprime. 
C’est-à-dire qu’il ne doit pas avoir d’utilité 
immédiate.

2. Le comportement doit être spontané, répété 
et « plaisant » (rewarding). Il a lieu sans 
qu’il soit nécessaire d’y ajouter un contexte 
extérieur particulier, comme une privation 
alimentaire.

3. Le comportement diffère des versions étho-
typiques fonctionnelles dans sa forme, son 
objet, ou son moment dans la vie de l’individu. 
Il est modifié par rapport à ce qu’il devrait 

être dans son contexte normal (s’alimenter, 
s’accoupler, se battre, etc.).

4. Le comportement est répété avec régularité, 
mais sans rigidité pathologique (stéréotypie).

5. Le comportement est initié en l’absence de 
stress chronique comme la maladie, la préda-
tion, la faim, etc.

Move your body

Il faut bien admettre qu’aujourd’hui encore, la pré-
sence du jeu chez les poissons reste en débat dans 
la communauté scientifique. Néanmoins, dans son 
ouvrage, Burghardt rapporte des observations 
étonnantes qui pourraient bien remplir ces cinq 
critères.
 Tout d’abord, nous trouvons des exemples de 
jeux « locomoteurs », comme on peut l’observer 
chez les jeunes agneaux qui prennent un immense 
plaisir à sauter de partout.
 Des poissons de différentes espèces, comme 
les aiguilles de mer ou les harengs, s’amusent 
à sauter par-dessus des obstacles : brindilles, 
manches de balai, autres animaux et même parfois 
par-dessus un congénère mort. Diverses tech-
niques ont été observées : certains poissons font 
des sauts parfaits sans jamais toucher l’obstacle, 
d’autres s’appuient dessus pour prendre leur élan, 
d’autres sautent directement dessus, ça dépend 
des gens ! Plusieurs suggestions ont été avancées 
pour tenter d’expliquer ces comportements : « Les 
poissons se frottent pour enlever des parasites. » 
Soit, mais ces comportements ont été observés 
sur des poissons sans parasites, et il n’existe 
aucune étude évaluant la présence, et le retrait, de 
parasites lors de cette activité. Et quid des cas où 
les poissons ne touchent pas du tout l’obstacle ? 
D’autres hypothèses (manque d’oxygénation de 
l’eau, poursuite d’un prédateur, etc.) ne sont pas 
plus convaincantes. Les différentes observations 
semblent indiquer que ce comportement remplit 
bien les cinq critères requis. Il est à noter que, si 
ces actions ludiques laissent sceptiques au sujet 
des poissons, des conduites similaires chez les 
vertébrés terrestres recevraient la qualification de 
jeu avec bien moins de difficulté, sans que cette 
différence entre espèces soit vraiment justifiable.

Des balles et des bulles

Autre catégorie : le jeu avec des objets, observé 
notamment dans la famille des Mormyridés, 
qui comprend le merveilleux poisson-éléphant 
Gnathonemus petersii. En 1958, Meder, un méde-
cin passionné d’ichtyologie, rédige plusieurs 

1 Gordon M. Burghardt, The Genesis of Animal Play: Testing 
the Limits, Cambridge, Presses du MIT, 2005.

Guest
Rectangle



18

véganes

documents au sujet de l’un de ces poissons 
qu’il vient d’acquérir. Régulièrement, le petit 
Gnathonemus petersii prenait une feuille (et 
toujours la même : ces poissons ont souvent un 
jouet préféré) et la poussait du nez un peu partout 
dans l’aquarium. Il jouait aussi avec des escargots, 
qu’il mettait en équilibre sur son nez et, lorsque 
l’escargot tombait, il descendait le récupérer et le 
replacer en équilibre pour recommencer. Meder 
eut alors l’idée d’ajouter des petites balles en 
nylon. À sa grande surprise, le poisson-éléphant 
se comporta avec les balles comme avec les 
escargots. Lorsque plusieurs balles étaient mises 
simultanément dans l’aquarium, le poisson les 

prenait et les jetait dans le filtre, à 14 cm du fond, 
un peu à la façon d’un basketteur, obstruant ainsi 
le système de filtration de l’aquarium. À chaque 
fois que Meder les enlevait, le poisson se dépê-
chait de les y remettre. Cette famille de poisson est 
réputée pour ce genre d’espièglerie. Sur YouTube, 
vous pourrez voir l’un de ces poissons jouer avec 
un poisson-feuille, au grand dam de ce dernier.
 Les squales ne sont pas en reste. De grands 
requins blancs ont été observés en train de jouer 
avec du matériel destiné à les attirer pour per-
mettre aux touristes de les prendre en photo.
 L’équipage accrochait un gros sac de pois-
sons congelés, relié à une bouée sphérique, 
elle-même attachée au bateau. Des chercheurs 
et chercheuses, en visionnant la vidéo de cette 
« expédition », se sont aperçu.e.s que les requins 
adoptaient un « mode de jeu ». Ils se retournaient 
sur le dos (comportement inexistant dans les cas 
de prédation), jouaient parfois avec la bouée et 
semblaient aimer particulièrement que l’équipage 

tire sur la corde en retour (jeu très apprécié des 
chiens… et des crocodiles). Parfois, les requins 
préféraient même jouer avec la bouée plutôt que 
d’essayer de manger les poissons congelés !
 Des requins ont également été observés à 
attraper des manchots et à les relâcher sans 
(trop) de dommages, rappelant un peu un chat 
qui « joue » avec une souris.

Move your buddy

Quelques témoignages semblent également indi-
quer l’existence, chez certaines espèces, de jeu 
social. De jeunes saumons et barbotes brunes ont 
été observés en train de quitter le groupe, de se 
chasser derrière des rochers avant de revenir dans 
le groupe comme le font parfois les jeunes oiseaux. 
Néanmoins, les informations sont encore parcel-
laires et il est difficile de conclure avec certitude à 
la présence de ce jeu « social » chez les poissons.

Burghardt enfonce le clou

Plus récemment, en 2014, Burghardt a réalisé la 
première vraie étude sur l’existence du jeu chez 
les poissons2. Dans ces travaux, il a observé trois 
poissons de la famille des Cichlidés, des Tropheus 
duboisi, en train de jouer avec un thermomètre 
lesté par le fond, qui se redresse après avoir été 
frappé, comme un punchingball. Non seulement 
les poissons ont joué exclusivement avec ce 
nouveau jouet, sans qu’aucun autre élément ne 
les influence, mais en plus ils avaient chacun leur 
façon bien personnelle de jouer avec. Alors que 
l’un frappait et attendait le rebond pour recom-
mencer, un autre le projetait d’un bout à l’autre de 
l’aquarium en lui mettant franchement la misère. 
Cette étude donne, pour la première fois, la preuve 
qu’un comportement ludique observé chez des 
poissons remplit effectivement les cinq critères 
requis pour être considéré comme du jeu.
 Malheureusement, aujourd’hui, le jeu chez 
le poisson reste encore un champ totalement 
délaissé. Il serait pourtant fascinant d’en 
apprendre plus sur ce qui amuse nos cousins 
aquatiques. Avis aux chercheurs et chercheuses !

Sébastien Moro est vulgarisateur dans le domaine de l’intel-
ligence animale, conférencier, auteur de plusieurs articles, et 
vidéaste sur la chaine YouTube Cervelle  d’Oiseau.

2 Gordon M. Burghardt, Vladimir Dinets et James B. Murphy, 
« Highly Repetitive Object Play in a Cichlid Fish (Tropheus 
duboisi) », Ethology, no 1, vol. 121, janvier 2015, p. 38-44.

Des poissons de différentes 
espèces, comme les 

aiguilles de mer ou les 
harengs, s’amusent à sauter 
par-dessus des obstacles : 

brindilles, manches de 
balai, autres animaux et 
même parfois par-dessus 

un congénère mort.

Guest
Rectangle



19

magazine contreculturel

Photo Same Ravenelle

Guest
Rectangle



20

véganes

Les villes en 
transition : on 
peut le faire, alors 
pourquoi pas ?
Mélissa de La Fontaine

MINIVERT

Guest
Rectangle



21

magazine contreculturel

Je ne pourrais dire lequel de la poule ou de l’œuf 
est venu en premier, mais plusieurs évènements 
échelonnés sur quelques mois ont déclenché ce 
désir de créer un mouvement collectif.

Éco-système, collectif citoyen

Tous ces citoyens impliqués dans le mouvement 
zéro déchet, par leurs blogues, leurs actions 
quotidiennes ou leur désir de projets plus grands, 
m’inspiraient déjà beaucoup. Puis, je suis allée au 
Festival Zero Waste à Paris où j’ai pu participer 
à trois ateliers sur l’intelligence collective. En 
résumé, cette méthode permet de faciliter la dis-
cussion au sein d’un groupe afin que les décisions 
soient prises par consensus plutôt que par vote. 
Chacun des participants est important et tout le 
monde a un pouvoir décisionnel équivalent.
 Peu de temps plus tard, j’ai partagé ce fameux 
café avec Laure Caillot (blogueuse zéro déchet 
sous le nom de Lauraki) pour discuter de la 

création d’un groupe. Au départ, je rêvais d’une 
association zéro déchet, mais en échangeant, 
nous avons penché vers un mouvement citoyen 
tout simple. Ainsi, nul besoin de financement ni 
de structure administrative : seulement notre 
désir commun de changer le monde. Ce choix a 
d’ailleurs été confirmé par le groupe en ques-
tion : en intelligence collective, c’est l’ensemble 
qui décide.

 C’est alors que j’ai visionné le film Demain1. 
Celui-ci m’a insufflé une dose de motivation 
indescriptible. Mais ce que j’y ai surtout déniché, 
c’est le mouvement des villes en transition. Ça, 
c’est une découverte ! C’était exactement de ce 
format que nous avions besoin pour notre groupe 
(qui se nomme aujourd’hui Éco-système, collectif 
citoyen). Sans être à proprement parler une ville 
en transition, notre regroupement a été dessiné à 
partir du même canevas.

Quand j’ai mis le pied dans le monde du zéro déchet, 
c’était sans me douter d’où me mènerait ce chemin. 
Je pensais tout simplement me limiter à la gestion 
de ma poubelle. Mais l’humain est ainsi conçu qu’il 
désire toujours des défis supplémentaires. Après le 
zéro déchet, le végéta*isme, le biologique, le local, 
et le seconde main, j’ai eu besoin de partager. De 
concrétiser un projet commun. D’échanger. J’ai eu 
besoin de participer à un changement de société 
en équipe.

1 Cyril Dion et Mélanie Laurent, Demain, 2015.

Guest
Rectangle



22

véganes

Villes en transition

De quoi s’agit-il ? Il faut d’abord dire que c’est un 
mouvement pour et par la communauté. L’idée 
générale, c’est d’arrêter d’attendre après les 
gouvernements et les entreprises afin de changer 
notre milieu de vie. De s’y mettre tout de suite 
et maintenant. Grâce à ses projets, la localité 
impliquée gagne en résilience devant les crises 
économiques et environnementales en diminuant 
sa dépendance au pétrole et en reprenant son 
pouvoir citoyen.
 Ce processus de transition a été initié en 2006 
à Totnes, en Angleterre, par Rob Hopkins, un 
professeur de permaculture. C’est dans cette pre-
mière ville en transition que sont nés une monnaie 
locale, des jardins pour gagner une plus grande 
autonomie alimentaire, ainsi que des projets axés 
sur le transport actif.

 Si ça vous donne envie de préparer vos valises 
pour aller vivre en Angleterre, attendez un ins-
tant : le mouvement de transition est aussi bien 
implanté au Québec. Alors que certains groupes 
ont été inspirés directement par Totnes, d’autres 
ont découvert le phénomène grâce aux films 
Demain et En quête de sens2. Il existe d’ailleurs 
un Réseau Transition Québec qui rassemble les 
initiatives de la province. Peu importe où vous 
vivez, la transition est possible. Peut-être y a-t-il 
déjà un mouvement de transition dans votre ville 
ou… vous pouvez toujours l’initier !

Les projets émergents

Créer un mouvement de transition, c’est chouette, 
mais on n’a pas encore changé le monde ! Pour 
s’inspirer un peu, voici quelques exemples de 
projets souvent initiés par ces groupes.

Les ateliers et les projections
L’objectif ici est simple : partager le savoir de tous 
avec tous et s’informer de ce qui est accompli 
ailleurs. L’idée, est d’enrichir les connaissances de 
la communauté pour la rendre plus autonome et 
lui permettre de prendre ses décisions pour elle-
même. Des ateliers de couture aux projections 
de documentaires en passant par des cours de 
mécanique, tous les savoirs sont les bienvenus.

Les Incroyables comestibles
Ce mouvement est lui aussi né en Angleterre, mais 
cette fois, dans la ville de Todmorden en 2008. 
Le concept est simple : s’approprier les espaces 
communs d’une ville pour y planter des aliments 
pour tous. Le tout est soutenu par des bénévoles 
et profite à tous les citoyens. C’est non seulement 
un moyen de verdir une ville, de partager, de créer 
des liens, mais c’est aussi une façon de retrouver 
une certaine autonomie alimentaire.

La monnaie locale
Probablement le projet le plus complexe, mais 
le plus passionnant à mes yeux ! Le nom décrit 
plutôt bien le projet qui est de créer une monnaie 
locale en parallèle de la monnaie nationale déjà 
existante. Celle-ci ne peut être échangée qu’au-
près des commerces locaux participants et elle n’a 
aucune valeur en dehors de la ville. Cette initiative 
encourage donc les citoyens à consommer loca-
lement et évite ainsi à l’argent local d’alimenter 
les grandes entreprises qui ne se préoccupent 

QUELQUES VILLES EN  
TRANSITION AU QUÉBEC :
 – Sherbrooke 

en transition
 – Rimouski 

en transition
 – Villeray 

en transition
 – Verdun 

en transition

 – Transition NDG
 – Transition Plateau
 – Mouvement VeRT  

(sur la rive sud 
du Richelieu)

 – Demain Waterville
 – Alma en transition

2 Marc de la Ménardière et Nathanaël Coste,  
En quête de sens, 2015.

Guest
Rectangle



23

magazine contreculturel

pas réellement de la communauté. Au Québec, 
le groupe le plus avancé sur le sujet actuellement 
est sans doute Villeray en transition, du nom d’un 
quartier de Montréal.
 Comment ça marche lorsqu’une ville se dote 
d’une monnaie locale ? Si un restaurateur, par 
exemple, a besoin de s’approvisionner en pain, il 
ira chez le boulanger. Ce dernier, pour sa farine, 
fera affaire avec un producteur local. Lorsque le 
producteur de farine voudra un sandwich, il ira au 
restaurant du début de la boucle.

La motivation
Il y a tellement de raisons qui peuvent pousser les 
citoyens à participer au mouvement des villes en 
transition. Pour ma part, je m’y implique parce que 
ces groupes me remplissent de bonheur. Ils me 
redonnent foi en l’humanité. Ils me font réellement 
croire qu’ensemble, on peut changer le monde. Ils 
m’impressionnent par leur énergie et leur passion 
pour trouver des solutions créatives, mais surtout, 
surtout, c’est la cohérence avec mes valeurs per-
sonnelles qui m’amène, chaque dernier dimanche 
du mois, à ma rencontre avec le collectif !

Mélissa de La Fontaine milite pour le zéro déchet par 
ses conférences sur le sujet et sa collaboration au blogue 
Les Trappeuses. 
 
Illustrations Amélie Tourangeau

Cette phrase de 
Rob Hopkins dans le 
documentaire Demain 
me fait sourire à tout 
coup : « Totnes a un 
billet de 21 livres. 
On peut le faire, 
alors pourquoi pas ? »

Guest
Rectangle



24

véganes

Sérieusement, je ne suis pas fière. C’est ce qui me 
vient en premier lorsqu’on parle de transition. Je 
ne suis pas fière parce que je suis seulement végé 
– depuis trois ans. Mais j’y travaille. Dans ma tête, 
c’est clair : je vais devenir végane. Ce qui me retient, 
c’est le fromage – oui, bon, je sais, je ne suis pas très 
originale non plus. Et quand je parle de fromage, je 
ne parle pas nécessairement de chèvre fin ou de bleu 
 d’Auvergne, non, juste de fromage de supermarché, 
le orange, celui qu’on met sur la pizza, et les craque-
lins cheap « saveur fromage ». Voilà. En gros, pas de 
quoi être fière.

Bon, je ne salive plus pour la viande (parfois je fais 
des cauchemars dans lesquels j’en mange) et je 
suis même de plus en plus dégoutée par les œufs. 
Mais pour le fromage, il y a comme une connexion 
qui ne se fait pas. On m’a expliqué le truc, la 
dissonance cognitive. Je sais que c’est juste mon 
cerveau qui s’arrange pour oublier la souffrance 
des vaches, qui écoute plus mes papilles que mon 
cœur. Je sais que si je me plongeais à fond dans 
un livre ou un documentaire, j’en serais complète-
ment retournée. Je suis dans cette zone grise où 
je sais ce que je devrais faire, je sais même que je 
vais le faire. Mais pas ce soir.
 En même temps, j’ai fait des progrès. Je 
me revois il y a trois ans. C’était au resto, chez 
Leméac, avec mon ami de longue date, Frank. 
J’avais dû prendre un onglet de bœuf, et lui, un tian 
aux légumes, comme d’hab. Et voilà-t-il pas qu’il 

commence à me faire la morale. Il me dit que ce 
n’est pas nécessaire de tuer des animaux, et puis 
l’empreinte environnementale, et puis la santé, et 
blablabla. La chicane pogne solide. Je me sentais 
même vaguement trahie : il avait choisi le camp 
des végés. Pour ma part, j’avais heureusement un 
argument béton : et Frank, d’abord, gros malin, 
est-ce que l’être humain n’a pas toujours mangé 
de la viande ? Alors, laisse-moi finir mon assiette 
tranquille – et ta nouvelle coupe de cheveux, je 
voulais te dire, c’est pas très beau.
 Une semaine plus tard, je n’étais plus vraiment 
sure de l’argument « parce qu’on a toujours mangé 
de la viande » (j’apprendrai plus tard qu’on appelle 
ça un sophisme naturaliste ou un appel à la tradi-
tion). Les propos de Frank, mine de rien, faisaient 
leur chemin dans ma petite tête dure. Surtout, je 
songeais de plus en plus à mon propre rapport aux 

Pas fière
Catherine Brunet

TRANSITION

Guest
Rectangle



25

magazine contreculturel

animaux. Je retrouvais une sorte de connexion 
perdue. Car j’ai toujours « aimé les animaux ». Je 
repensais à ma tristesse d’enfant lorsqu’on enter-
rait un poisson rouge dans le jardin. Je revoyais 
ce papillon monarque, recueilli blessé en sortant 
d’une crèmerie, à Terrebonne. Aimer les animaux 
prenait tout son sens. Peu à peu, mon horizon 
mental s’ouvrait à cette nouvelle possibilité : le 
végétarisme. En fin de compte, cette chicane 
avec Frank, c’était le pied dans la porte qui ne s’est 
jamais refermée.
 Mais la véritable immersion dans le végéta-
risme, c’est un peu plus tard. Ça coïncide avec ma 
première scène de nudité. Je suis comédienne – je 
fais notamment du doublage et des séries télé. Je 
fais ça depuis longtemps, mais une scène de nu, 
ça reste particulier. Mon « partenaire de nudité » 
avait décidé d’arrêter l’alcool un mois avant la 
scène. Il voulait être au meilleur de sa forme 
physique. Je voulais bien jouer la game, mais un 
mois sans alcool, pour moi, ce n’était pas un défi 
réaliste. Je décidai donc de me lancer dans un 
mois full végé avant de montrer mes fesses dans 
Marche à l’ombre. Saison un, épisode huit.
 Ensuite, il y a eu cette séance de mush à la 
Saint-Jean. La chimie opère et je me sens beau-
coup plus sensible. Je suis en résonance avec les 

palpitations de la Nature et les motifs réguliers 
du sofa. Ne pas manger d’animaux, les respecter 
comme les êtres sensibles qu’ils sont, tout cela 
m’apparait soudain comme une évidence. Hélas, 
pas pour tout le monde. Mes amis qui n’ont pas eu 
de révélation antispéciste se bâfrent de hambur-
gers sous mes yeux tandis que je pense à Poutine, 
mon chien, en caressant un arbre.
 Depuis lors, je découvre la cuisine, j’enrichis ma 
palette gustative végétale. Je tripe sur les tacos, 
les sautés et les fausses viandes. Ma transition est 
douce. Je le sens aussi dans mon corps, dans mon 
système digestif. J’ai définitivement plus d’éner-
gie. Sur les plateaux de tournage, les cantiniers 
font de gros efforts. Ça change, ça se végétalise, 
ça devient normal.
 Je suis privilégiée, aussi : j’ai le temps de me 
poser des questions, de réfléchir aux questions 
morales. J’ai la disponibilité. Je peux lire, m’in-
former, regarder des documentaires (Terriens, 
Blackfish, Cowspiracy). Et puis je suis bien entou-
rée. Mes amis les plus proches sont tous végéta-
riens. On se fait gouter des plats. On s’entraide. On 
se révolte. On s’ouvre de plus en plus aux autres 
solitudes, aux autres souffrances. On milite pour 
le féminisme, l’égalité. On va à la Gay Pride. On 
célèbre la fin du règne des straight white males.
 Comme en toute chose, il y a des points 
d’interrogation : devrais-je porter le manteau de 
fourrure de ma grand-mère ? Et ce petit blouson 
en cuir super cher qu’on m’a si généreusement 
offert ? Où commence le véganisme ? Où finissent 
les sacrifices non nécessaires ? Et cette question 
bizarre : en tant que comédienne, est-ce que je 
serai un jour tenue de manger de la viande ? Je 
pense souvent à Keira Knightley, dans Pirate des 
Caraïbes 1, une scène de taverne où elle dévore un 
pilon de poulet. Est-ce qu’on me donnera le choix 
de ne pas piler sur mes principes ? En serais-je 
même capable ?
 Car dans ma tête, c’est clair. Je vais devenir 
végane. Je sais pour le lait, pour les œufs. 
C’est une question de justice et d’empathie. En 
attendant, je suis en transition. Je me demande 
parfois quel type de végane je serai. Peut-être 
inflexible et cassante. Je pense à mes amis 
végétariens, à Frank, aux autres. Ils n’auront pas 
de quoi être fiers. Et moi, j’ai déjà hâte de pouvoir 
les « shamer ».

Catherine Brunet est comédienne. On peut notamment la voir 
dans Marche à l’ombre et Féminin/Féminin.

Photo Alex James

Guest
Rectangle



26

véganes

Zoopolis ou la justice 
dans les sociétés 
multiespèces
Christiane Bailey

ENTREVUE

Photos Maxime Caron

Guest
Rectangle



27

magazine contreculturel

Déjà traduite en six langues (la traduction fran-
çaise est parue chez Alma éditeur en 2016), leur 
théorie fait l’objet de nombreux débats, à la fois 
dans le monde universitaire et chez les activistes. 
L’ouvrage soutient qu’on doit non seulement 
reconnaitre les droits les plus fondamentaux 
aux animaux, mais aussi des droits politiques 
différenciés en fonction de leurs relations à 
nos communautés mixtes humaines-animales. 
Rencontre avec deux philosophes qui ont surpris 
le monde avec une théorie à la fois utopiste et 
étrangement réaliste.

Christiane Bailey : Vous défendez la « version 
forte » ou « radicale » des droits des animaux. 
Qu’entendez-vous par là ?

Sue Donaldson et Will Kymlicka : Notre théorie 
des droits des animaux peut être dite forte sous 
deux aspects. D’abord, dans notre conception, 
les droits fondamentaux des animaux sont 
inviolables. Certaines personnes pensent que les 
animaux ont certains droits fondamentaux (à ne 
pas être tués, torturés ou réduits en esclavage, 
par exemple), mais que ces droits peuvent être 
bafoués ou écartés lorsque les humains ont un 
intérêt suffisamment fort. Dans cette conception 
plus faible, il est mal de tuer ou de faire du mal 
aux animaux simplement parce qu’on aime le 
gout de leur chair ou la beauté de leur fourrure. 
Mais il n’est pas mal de leur causer du tort ou de 
les tuer pour la recherche médicale. Dans notre 

conception, en revanche, les droits des animaux 
sont aussi inviolables que les droits humains. Tout 
comme il serait mal de tuer un humain pour ses 
organes afin de sauver cinq personnes, il est mal 
de tuer un animal afin d’utiliser ses organes pour 
sauver des vies humaines. Leur corps et leur vie 
leur appartiennent ; ils n’existent pas au bénéfice 
des humains. Ce sont des individus inviolables 
qui ne devraient pas être sacrifiés au bénéfice des 
humains, peu importe le bien utilitaire [utilitarian 
good] que cela pourrait produire.
 Ensuite, nous pensons que les animaux ne 
méritent pas seulement des droits négatifs 
(comme le droit de ne pas être tués), mais aussi 
des droits positifs qui dépendent de la nature de 
leurs relations avec une société donnée. Les ani-
maux domestiqués, par exemple, devraient être 
considérés comme faisant partie de notre société. 
En tant que membres, ils ont droit aux services 
publics, comme le système de soins de santé, les 
pensions, les services de protection d’urgence, le 
transport collectif, etc.
 Nous défendons donc une théorie des droits 
des animaux à deux niveaux : tous les animaux 
sensibles devraient être protégés par certains 
droits négatifs, mais divers groupes d’animaux 
peuvent aussi avoir des droits positifs en vertu de 
leurs relations à nos sociétés. La théorie tradition-
nelle des droits des animaux qui s’est concentrée 
sur le premier niveau de droits a largement ignoré 
le second.

Un système de soins de santé public pour les animaux 
domestiqués ? La citoyenneté pour les chiens et les 
cochons ? La souveraineté pour les animaux sau-
vages ? La résidence permanente pour les pigeons 
et les écureuils ? Voilà l’audacieuse proposition de 
Sue Donaldson et Will Kymlicka dans Zoopolis : une 
théorie politique des droits des animaux, paru aux 
Presses universitaires d’Oxford en 2011 et récipien-
daire du Prix du livre de  l’Association canadienne 
de philosophie.

Guest
Rectangle



28

véganes

CB : Vous pensez donc qu’on doit aller au-delà 
des théories des droits qui se concentrent sur le 
statut moral intrinsèque des animaux (consi-
dérés comme des individus sensibles et vulné-
rables) pour développer une théorie réellement 
politique des droits des animaux. Mais qu’est-ce 
qu’une approche politique apporte ?

SD et WK : Mettre l’emphase sur le statut moral 
intrinsèque est évidemment important, mais cela 
sous-détermine la façon dont on doit traiter les 
animaux. Reconnaitre le statut moral intrinsèque 
des animaux comme des soi individuels vulné-
rables et inviolables nous donne des raisons de 

ne pas leur faire du mal, de ne pas les exploiter 
ou les tuer. Mais cela ne nous dit pas comment 
on devrait interagir avec eux. Quels genres de 
relations avec les animaux sont justes et dési-
rables ? Afin de répondre à cette question, on 
doit penser au-delà de la capacité des animaux 
individuels à souffrir. On doit savoir où et comment 
cet animal particulier vit. Comment cet individu, 
et la communauté écologique dont il fait partie, 
interagissent-ils avec les humains ? Comment 
nous affectons-nous mutuellement et quels types 
de responsabilités découlent de ces interactions ? 
Quelle est l’histoire de nos relations et quelles 
sont les responsabilités qui s’ensuivent ? Peut-on 
vivre en relations mutuellement bénéfiques ou 
devrait-on garder nos distances ?
 Or, on ne peut répondre à ces questions sans 
entrer dans le domaine du politique. On doit se 
demander comment vivre ensemble, comme 
membres de sociétés coopératives ou comme 
sociétés existant côte à côte. Et cela soulève des 
questions sur la façon dont on sollicite et répond 
aux préférences des animaux. Quels types de 
relations veulent-ils avoir avec nous et comment 
reconnaitre leurs préférences ?
 Comment donner une voix aux animaux pour 
déterminer ces relations ? La théorie politique 

offre un ensemble très riche de concepts et de res-
sources pour penser différents modèles de coo-
pération et de coexistence ainsi que des modèles 
pour favoriser l’expression et la représentation 
des préférences.

CB : La plupart des gens pensent qu’exiger des 
droits fondamentaux (ou négatifs), c’est déjà 
assez demander dans le monde actuel. Les 
questions concernant les droits politiques et 
la participation démocratique des animaux ne 
devraient-elles pas être remises à plus tard, 
pour un monde meilleur ?

SD et WK : George Orwell a imaginé l’avenir 
comme « une botte piétinant un visage humain – 
éternellement ». On espère que ce n’est pas une 
vision du futur humain, mais c’est une représen-
tation assez juste de nos relations actuelles avec 
les animaux. Étant donné l’ampleur effarante des 
violences qu’on inflige aux animaux, il pourrait 
sembler qu’on doive concentrer tous nos efforts 
à faire cesser la tyrannie et arrêter ce que Dinesh 
Wadiwel appelle « la guerre contre les animaux ». 
Mais une façon de cesser la guerre est justement 
de montrer aux gens qu’une autre société est à la 
fois possible et désirable. Il ne suffit pas de dire 
aux gens d’enlever leur doigt de la gâchette ou 
d’abandonner leurs valeurs actuelles, leur identité, 
leurs engagements – on doit leur montrer des 
alternatives positives. Prenons une analogie. Les 
gens se retrouvent souvent dans de mauvaises 
relations amoureuses. Ils savent qu’ils devraient 
passer à autre chose, mais la peur du change-
ment ou de perdre leur identité et leurs habitudes 
les retiennent de poursuivre une vie meilleure. 
Souvent, c’est seulement lorsqu’ils rencontrent 
quelqu’un de nouveau et commencent à voir une 
vie meilleure de façon très concrète qu’ils sont 
prêts à faire le changement.
 Dans notre vision, encourager les gens à chan-
ger implique des dimensions à la fois théoriques 
et pratiques. Théoriquement, on peut tenter de 
conceptualiser et d’articuler de nouveaux modèles 
de relations humaines-animales, comme on l’a fait 
dans Zoopolis. Mais cela implique aussi des expé-
rimentations concrètes de vie comme on les voit 
émerger dans les sanctuaires, l’économie végane, 
l’écologie de la conservation compatissante et les 
projets de coexistence avec les autres animaux. 
Un monde meilleur et plus juste n’émergera pas 
de nulle part. On doit le bâtir dès maintenant, 
communauté par communauté. On espère que 
Zoopolis pourra inspirer de telles expérimen-
tations, mais on tente aussi, dans nos récents 
travaux, d’apprendre de ces expérimentations et 

En tant que membres, 
ils ont droit aux services 

publics, comme le système 
de soins de santé, les 

pensions, les services de 
protection d’urgence, le 
transport collectif, etc.

Guest
Rectangle



29

magazine contreculturel

Photo Jo-Anne McArthur

Guest
Rectangle



30

véganes

d’adapter et de raffiner notre théorie à la lumière 
de ces développements.

CB : Vous reconnaissez que la domestication 
des animaux a été injuste. Dans ce cas, pour-
quoi croyez-vous qu’il serait injuste de mener 
les animaux domestiqués à l’extinction ou au 
réensauvagement [rewilding] ?

SD et WK : On s’oppose effectivement au 
réensauvagement lorsqu’il est imposé aux 
animaux par les humains, comme dans le cas 
du Oostvaardersplassen aux Pays-Bas, où des 
bovins ont été expulsés de la société, abandonnés 
et forcés à se débrouiller pour se rétablir comme 
une horde sauvage. Évidemment, ce processus 
imposé a été la cause de beaucoup de souffrances 
et de morts. En revanche, on n’a rien contre le 
réensauvagement lorsqu’il vient du choix et de 
l’initiative des animaux eux-mêmes. Dans notre 
modèle de concitoyenneté, certains animaux 
domestiqués pourraient décider eux-mêmes avec 
le temps et en tant que communautés intergéné-
rationnelles de quitter la société qu’ils partagent 
avec nous pour faire la transition (et évoluer) vers 
une existence plus indépendante. On soupçonne 
que plusieurs chevaux et cochons, par exemple, 
pourraient choisir cette option.
 Nous ne pouvons pas prédire comment ces 
relations se développeront avec le temps. Mais 
pour le moment, nos relations avec les animaux 
domestiqués doivent partir du fait qu’ils sont 
membres de nos sociétés et que nous les avons 
sélectionnés de façon à ce qu’ils puissent difficile-
ment vivre indépendamment de nous. Nous avons 
bâti nos sociétés sur leur corps et leur travail. Les 
richesses et les ressources accumulées par nos 
sociétés leur appartiennent autant qu’à nous. Ils 
ont le droit de partager pleinement les bénéfices 
d’une société multiespèce et de contribuer à la 
définir par le processus démocratique.
 Les animaux domestiqués ont donc le droit 
de quitter nos sociétés s’ils le veulent, dans des 
conditions raisonnables de sécurité et en gérant 

bien la transition. Mais cette possibilité ne peut 
en aucun cas être invoquée pour nier leurs droits 
d’appartenance à nos sociétés.

CB : Vous soutenez que le but du mouvement 
pour les droits des animaux ne peut pas être 
de cesser toute forme d’exercice du pouvoir sur 
les animaux, il y aura toujours des inégalités 
de pouvoir. Comment faire en sorte que notre 
pouvoir sur les animaux soit exercé de façon 
juste et responsable ?

SD et WK : Dans le contexte humain, une des 
façons de tenir responsable le pouvoir se fait 
par le consentement ou l’autorisation. On donne 
au médecin notre consentement pour prendre 
des décisions de vie ou de mort face à de graves 
problèmes de santé. Mais ce modèle ne fonctionne 
pas pour tous les membres de la société : les très 
jeunes enfants, par exemple, ne peuvent consen-
tir ou autoriser en ce sens. On a donc besoin de 
mécanismes alternatifs pour s’assurer que le pou-
voir est exercé de façon juste et responsable. Si 
les enfants ne peuvent donner leur consentement 
informé, ils peuvent approuver [assent] ou contes-
ter [dissent] certaines décisions ou activités. Ils 
peuvent aussi donner des indications claires à 
propos des humains (ou des non-humains) à qui 
ils font confiance pour les guider et les soutenir et, 
lorsque nécessaire, pour prendre des décisions en 
leur nom.
 Des stratégies similaires existent pour s’assu-
rer que le pouvoir que les humains exercent sur les 
animaux domestiqués doive rendre des comptes. 
Pensons à une chèvre née dans une communauté 
de chèvres et de moutons vivant sur une propriété 
publique de la ville et qui passe son temps à 
brouter en contrôlant la végétation. Elle pourrait 
prendre d’innombrables décisions par elle-même 
et de façons significatives pour elle. Elle sait avec 
qui elle aime passer du temps, quelles activités 
elle apprécie, quel pâturage est le plus délectable, 
sur quoi elle aime grimper pour tester ses aptitu-
des et exhiber ses prouesses, comment prendre 
soin de son bébé, quelle étendue de terrain elle 
aime explorer, si elle se sent plus en sécurité avec 
des chiens dans sa communauté ou si elle les 
trouve un peu trop agités ou agaçants. Structurer 
l’environnement de façon à ce que la chèvre com-
prenne ces choix et prenne des décisions qu’on 
puisse interpréter correctement : voilà un défi à la 
fois énorme et excitant.
 Bien sûr, il y aura des situations où la chèvre 
ne pourra prendre des décisions pour elle-même. 
Peut-être a-t-elle développé une maladie grave 
qui pourrait facilement être traitée par des 

Il ne suffit pas de dire aux 
gens d’enlever leur doigt de 
la gâchette ou d’abandonner 
leurs valeurs actuelles, leur 
identité, leurs engagements 
– on doit leur montrer des 

alternatives positives.

Guest
Rectangle



31

magazine contreculturel

antibiotiques. Elle ne comprend pas sa condition 
et les traitements possibles et ne peut donc pas 
consentir à des traitements essentiels à sa survie. 
Dans ce cas, les humains devront exercer un pou-
voir sur elle sans participation de sa part. C’est un 
cas de paternalisme justifié. Mais même dans ces 
cas-là, comme avec les jeunes enfants, on peut 
chercher des indices qu’elle fait confiance à la 
personne qui prend la décision. Si l’animal a peur 
ou ne fait pas confiance aux humains qui exercent 
un pouvoir sur elle, il devrait y avoir un tiers ayant 
le droit et la responsabilité de questionner et de 
contester ces décisions.

CB : Pourquoi est-ce important de reconnaitre 
que plusieurs animaux ne sont pas seulement 
des individus qui peuvent souffrir, mais 
aussi des agents sociaux qui peuvent suivre 
des normes ?

SD et WK : Les animaux 
sont, comme nous, des 
agents dotés de volonté 
et d’intentionnalité – ils 
veulent que certaines 
choses se produisent et 
s’efforcent de les faire 
advenir. Ils reconnaissent 
aussi d’autres agents inten-
tionnels (c’est-à-dire qui 
ont des intentions), ils sont 
capables d’être réceptifs 
aux autres et de négocier 
leurs interactions et les 
normes de la coopération. Malheureusement, 
dans le cas des animaux domestiqués, leur agen-
tivité rencontre un mur parce que les humains 
ont sévèrement limité leur liberté et leur capacité 
d’atteindre des buts ; et nous avons globalement 
échoué à les reconnaitre comme des agents 
intentionnels qui tentent de nous communiquer 
ce dont ils ont besoin et ce qu’ils veulent. Dans ces 
conditions de domination, la justice – ou même 
savoir ce que la justice requiert – est impossible.
 Pour permettre aux animaux de s’orienter dans 
la société complexe que nous avons créée, il est 
nécessaire de les libérer en plusieurs sens, mais 
aussi de guider, d’encourager et de structurer 
leur agentivité dans un monde social qui est 
actuellement construit pour encourager l’agen-
tivité humaine, pas la leur. Voici un exemple. En 
Amérique du Nord, on a drastiquement limité la 
mobilité des chiens de compagnie. Ils ne peuvent 
pas se promener librement. Ils ne peuvent pas 
utiliser les transports collectifs. Ils sont interdits 
dans plusieurs bâtiments et entreprises. Dans 

ces conditions, comment est-il possible d’ap-
prendre ce que veulent les chiens et ce dont ils 
sont capables lorsqu’il s’agit de partager l’espace 
public avec nous ?
 À l’inverse, pensons aux communautés de 
chiens errants à Moscou. Ces chiens ont une vie 
difficile – on ne veut pas romancer leur situation. 
Cependant, ils ont aussi beaucoup de liberté de 
mouvement et certains chiens ont appris à utiliser 
le métro. Ils vivent dans des quartiers industriels 
abandonnés dans les banlieues. Le jour, ils 
sautent dans le métro et font le voyage vers le 
centre-ville où la nourriture est disponible. Le soir, 
ils reprennent le métro et retournent chez eux. 
Personne ne leur a appris à utiliser le métro ou à 
identifier les arrêts. Ils ont aussi appris les normes 
sociales du transport collectif – ils se recroque-
villent tranquillement et attendent leur arrêt sans 
déranger les autres voyageurs. La relative liberté 

des chiens de Moscou 
nous a permis d’apprendre 
quelque chose d’important : 
ils peuvent naviguer dans 
une société multiespèce 
et être sensibles à ses 
normes. Cela soulève des 
questions stimulantes sur 
ce qui serait possible si on 
portait attention et si on 
structurait nos interactions 
avec les animaux dans des 
conditions de plus grande 
liberté et spontanéité.

CB : Vous pensez que le mouvement pour les 
droits des animaux a échoué non en raison des 
limites structurelles des démocraties libérales, 
mais plutôt parce qu’on n’a pas encore su tirer 
avantage des possibilités de la théorie politique 
libérale. Quels changements sont nécessaires à 
notre système politique et économique actuel 
pour rendre justice aux animaux ?

SD et WK : Notre théorie s’inscrit dans la tradition 
sociale-démocrate ou libérale-démocrate au 
sens large, mais nous sommes bien conscients 
du caractère inadéquat des structures politiques 
existantes dans les soi-disant démocraties libé-
rales. Les États occidentaux ont été libéraux pour 
une minorité, mais souvent antilibéraux [illiberal] 
et antidémocratiques pour la majorité (humains 
et animaux). On vit actuellement dans des temps 
plutôt sombres en raison des injustices infligées 
par l’économie néolibérale, l’impérialisme 
militaire, le colonialisme de peuplement [settler 
colonialism] et le retrait des engagements des 

Nous avons bâti nos 
sociétés sur leur corps 

et leur travail. Les 
richesses et les ressources 

accumulées par nos 
sociétés leur appartiennent 

autant qu’à nous.

Guest
Rectangle



32

véganes

Photos Jo-Anne McArthur

Guest
Rectangle



33

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



34

véganes

Lumières envers le pluralisme, la tolérance, la 
solidarité et les sociétés ouvertes. Tout cela est 
exacerbé par la dégradation environnementale 
et les changements climatiques. Donc, le type 
de théorie politique libérale que nous défendons 
est bien loin du statuquo. Si elle était mise en pra-
tique, le résultat serait une profonde révolution, 
non seulement dans les relations humaines-ani-
males et la restauration écologique, mais aussi de 
la structure fondamentale de nos économies et du 
fonctionnement de nos démocraties.
 Certain.e.s voient ces problèmes comme endé-
miques au libéralisme, comme s’il était toujours 
déjà engagé dans le fondamentalisme du marché 
ou dans le néocolonialisme. Mais en fait, nous 
pensons que plusieurs de ces problèmes sont le 
résultat de 40 ans de retrait du libéralisme face 
aux mobilisations réactionnaires. Nous avons 
grandi dans les années 60 et 70 lorsque la poli-
tique était beaucoup plus ouverte et progressiste, 
précisément en raison d’une impressionnante 
libéralisation de la société qui a combattu les 
héritages hiérarchiques basés sur la race, le 
genre, l’orientation sexuelle ou les handicaps. 
Si ce mouvement avait continué, nous pensons 
que cela aurait également pu mener à repenser la 
hiérarchie des espèces.
 Malheureusement, la trajectoire libérale fon-
dée sur les droits a été bloquée, et partiellement 
renversée, par les tendances de droite initiées 
par Thatcher et Reagan dans les années 80. Pas 

entièrement renversée, cependant : les récentes 
avancées en ce qui concerne l’autodétermination 
des peuples autochtones témoignent du pouvoir 
durable de la mobilisation politique dans le cadre 
libéral des droits pour combattre les hiérarchies 
héritées. Il ne faut pas laisser les 40 dernières 
années de politique réactionnaire nous faire 
oublier la longue histoire de cycles de progrès et 
de réactions. Évidemment, nous espérons qu’en-
visager un monde nouveau de justice multiespèce 

puisse contribuer à une nouvelle ère de mobilisa-
tion progressiste.

CB : Vous octroyez différents statuts politiques 
(citoyenneté, souveraineté et résidence 
permanente) aux animaux en fonction de 
leurs relations avec nous. Si les relations sont 
moralement et politiquement pertinentes, ne 
devrions-nous pas faire une distinction entre 
les animaux citoyens qui ont été historiquement 
utilisés pour la compagnie et ceux qui ont été 
traditionnellement exploités dans les élevages 
pour leur viande, leurs œufs, leur lait et 
leur laine ?

SD et WK : Au contraire, une tâche centrale du 
mouvement est de dépasser la distinction entre 
« les animaux de ferme » et « les animaux de com-
pagnie ». Cette distinction définit les animaux par 
leur usage désigné, par la façon dont les humains 
les ont utilisés. C’est une façon complètement 
incorrecte de penser les relations éthiques qui 
devraient être définies par les besoins, les intérêts 
et les préférences de tous les partis. Nous partons 
donc de la question de ce que les animaux domes-
tiqués désirent et de ce dont ils ont besoin.
 Tous les animaux domestiqués sont (pour le 
moment) dépendants des humains, parce que 
c’est ainsi qu’on les a sélectionnés [bred]. On les a 
amenés dans nos sociétés et leur épanouissement 
dépend des relations sociales qu’on a développées 
avec eux. De plus, tous les animaux domestiqués 
sont capables d’avoir des relations sociables avec 
nous : ils vivent à nos côtés et s’impliquent dans 
des activités coopératives avec nous, de façon 
mutuellement bénéfique – ce n’est pas le cas des 
vipères et des hippopotames qui font bien mieux 
de garder une distance.
 Ces dimensions morales, empiriques et pru-
dentielles s’appliquent à tous les animaux domes-
tiqués, peu importe les différentes façons dont les 
humains ont exploité les poules, les chiens, les 
chevaux, les chèvres, les cochons d’Inde et les 
autres. La distinction entre les animaux de ferme 
et les animaux de compagnie est une imposition 
humaine et non une réponse aux besoins ou aux 
intérêts des animaux eux-mêmes.
 Une des tendances récentes les plus intéres-
santes dans les relations humaines-animales, 
c’est le développement des microsanctuaires, 
où les gens vivent en compagnie de cochons, de 
chèvres, de poulets et d’autres animaux resca-
pés. Les cochons peuvent être des compagnons 
de maison, tout comme les chiens et les chats 
peuvent être des collègues au travail. En fait, tous 
les animaux domestiqués sont capables d’être nos 

En Amérique du Nord, 
on a drastiquement limité 
la mobilité des chiens de 

compagnie. Ils ne peuvent 
pas se promener librement. 
Ils ne peuvent pas utiliser 
les transports collectifs.

Guest
Rectangle



35

magazine contreculturel

compagnons, nos voisins, nos collègues et nos 
concitoyens, de façons qui correspondent à leurs 
intérêts et leurs inclinations. Par conséquent, les 
réformes légales et politiques nécessaires s’ap-
pliquent à tous les animaux domestiqués : ils ont 
tous besoin de droits négatifs et de droits d’ap-
partenance, incluant le droit d’avoir leurs intérêts 
représentés dans notre société multiespèce.

CB : Au-delà de votre travail intellectuel proli-
fique, vous êtes aussi impliqués concrètement 
pour faire changer le sort des animaux dans 
votre communauté. Pouvez-vous nous en dire 
plus sur vos projets et vos engagements ?

SD et WK : Nous sommes effectivement impliqués 
dans différents projets. À  l’Université Queen’s 
[dans la ville de Kingston, en Ontario, au Canada], 
nous avons établi le groupe de recherche APPLE 
(Animals in Philosophy, Politics, Law and Ethics). 
Le but est de développer une communauté intel-
lectuelle pour les chercheur.euse.s travaillant 
sur des enjeux liés aux animaux, de faire de la 
sensibilisation et de l’éducation du grand public 
et aussi de participer aux débats publics. On veut 
aussi donner l’opportunité aux étudiant.e.s et aux 
chercheur.euse.s de passer du temps avec les 
animaux, de les observer et de développer leurs 
aptitudes à la perception morale et l’attention 
critique. (Cela rejoint l’idée de reconnaitre les 
animaux comme des agents et de penser aux 
façons dont on peut répondre à cette agentivité 
dans nos sociétés multiespèces.) On a la chance 
d’avoir un partenariat avec un petit sanctuaire 
privé à Kingston où les chercheurs peuvent passer 
du temps et en apprendre davantage sur les défis 
de développer une société multiespèce juste et 
respectueuse. Ils peuvent ainsi contribuer à cette 
communauté et réviser leurs biais sur les animaux 
domestiqués. En ce qui concerne plus concrète-
ment l’activisme, on est membres de Queen’s 
Animal Defence qui se consacre à faire avancer la 
justice sociale pour les animaux sur le campus de 
 l’Université Queen’s – que ce soient les animaux 

détenus dans les laboratoires, consommés dans 
les cafétérias ou ceux qui habitent sur le campus. 
Notre but, c’est que les animaux soient reconnus 
comme membres de la communauté de Queen’s, 
des membres qui méritent autant d’attention que 
les autres. On a du chemin à faire !

CB : Avec le récent développement de cours 
et programmes en études animales et avec la 
publication de livres et de journaux spécialisés 
sur les droits des animaux, la justice envers 
les animaux semble désormais être prise au 
sérieux dans les universités. Avez-vous espoir 
que ce « tournant animal » dans le monde 
académique change bientôt les choses pour 
les animaux ?

SD et WK : C’est vrai que le monde universitaire 
se réveille. Le « tournant animal » est bien réel. 
Mais n’est-ce pas trop tard ? Au cours de notre 
vie, la population des animaux sauvages a été 
réduite de moitié. La sensibilisation à propos des 
droits des animaux augmente lentement dans la 
population générale et commence à influencer la 
consommation et les choix politiques. Pourtant, 
parallèlement, les gouvernements comme ceux 
du Canada augmentent leurs investissements 
dans l’élevage, les biotechnologies et les autres 
industries qui exploitent les animaux. Nous 
sommes tous deux pessimistes à court et moyen 
terme lorsqu’il s’agit de changer la trajectoire du 
Titanic. Nous travaillons plutôt sur le changement 
à long terme.

CB : Merci à vous deux pour ce passionnant 
exercice d’imagination morale et politique ! 
Il ne reste plus qu’à espérer que ce monde 
devienne bientôt une réalité.

Christiane Bailey est doctorante en philosophie à  l’Université 
de Montréal. On peut retrouver ses textes et conférences sur 
christianebailey.com.

Une des tendances récentes les plus intéressantes 
dans les relations humaines-animales, c’est le 

développement des microsanctuaires, où les gens vivent 
en compagnie de cochons, de chèvres, de poulets et 

d’autres animaux rescapés. Les cochons peuvent être 
des compagnons de maison, tout comme les chiens 
et les chats peuvent être des collègues au travail.

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Melbourne, 
Mumbai, 
Portland,  

Turin

Éléphanteau orphelin avec sa nouvelle famille au sanctuaire 
Elephant Nature Park à Chiang Mai en Thaïlande

Photo Christine Drouin

MONDE

Guest
Rectangle



38

véganes

Le mouvement des droits des animaux à 
Melbourne est distinct du reste de l’Aus-
tralie, car il est décentralisé. Il y a cinq 
ans, les gens prenaient surtout part aux 
manifestations et aux actions de plus 
grande envergure, mais aujourd’hui, 
l’activisme est mené par de plus petits 
groupes. C’est entre autres grâce à 
cela que l’activisme a pu s’étendre 
dans la région. Les gens organisent des 
évènements de façon plus autonome au 
lieu d’attendre les manifestations plus 
achalandées. Il y a des actions tous les 
weekends.
 Presque chaque mois, un nou-
veau commerce végane voit le jour à 
Melbourne. Dans la région, il y a environ 
40 restaurants végétaliens et des mil-
liers de restaurants ayant des options 
végétaliennes. Notre ville compte 
30 entreprises et 50 fournisseurs de 
produits véganes. Des lieux comme 
notre magasin, The Cruelty Free Shop, 
rendent le véganisme plus excitant et 
plus amical. Les entreprises ne s’ins-
tallent pas qu’en ville, mais aussi sur les 
côtes, comme Appolo Bay ou Anglesea.
 À Melbourne, nous avons la chance 
d’avoir de nombreux évènements 
comme le festival World Vegan Day, 
qui attire environ 20 000 personnes, 
le Big Vegan Market ou encore The 
Cruelty Free Shop’s Vegan Day Out, 
sans compter la demi-douzaine d’autres 
évènements annuels. Des célébrités 
locales militent pour la cause, notam-
ment le philanthrope Philip Wollen ou 
la directrice d’Animals Australia, Lyn 
White. Des célébrités comme l’acteur 
Liam Hemsworth permettent aussi 
d’attirer l’attention sur le véganisme.

 Les choses progressent aussi sur 
le front juridique. L’État est en train 
d’implanter des restrictions pour les 
éleveurs, ce qui mettra fin aux usines à 
chiots. De plus, il sera interdit de vendre 
des chiots et des chatons dans des 
animaleries, à moins qu’ils ne viennent 
d’un refuge. Ces changements sont 
le résultat d’une longue campagne 
d’action menée par les activistes et les 
organisations comme Oscar’s Law et 
Animal Liberation Victoria. Ces derniers 
sont connus notamment pour avoir 
fermé un abattoir durant quatre heures 
grâce à des activistes enchainés à l’in-
térieur pendant la diffusion simultanée 
en ligne des images d’infiltration. Cette 
action était locale, mais elle a atteint une 
envergure devenue nationale, puis fina-
lement internationale. Les vidéos sur 
Facebook ont touché plusieurs millions 
de personnes. Cela a mis l’attention sur 
le fait qu’il n’existe pas de technique 
d’abattage dite « humaine ».
 Le modèle d’actions décentralisées 
des activistes à Melbourne est très 
efficace et donne de meilleurs résultats 
que celui des autres États australiens. 
Ce qu’il faut en retenir, c’est que pour 
changer les choses, il n’est pas néces-
saire d’être un grand groupe ou d’avoir 
un gros budget. Si vous avez une idée 
d’action, sortez tout simplement et 
réalisez-la.

Jessica Bailey  
The Cruelty Free Shop 
 
Illustrations Cassandre Caron

MONDE

Guest
Rectangle



39

magazine contreculturel

En Italie, 2 500 chiens ont été libérés de 
l’emprise des laboratoires scientifiques 
Green Hill. Cette campagne a attiré 
l’attention des Italiens. Toutefois, entre 
la fourrure, le foie gras ou les cirques, 
nous avançons d’un pas, puis reculons, 
sans vraiment parvenir à stabiliser les 
progrès dans de nouvelles normes 
juridiques. Il n’empêche que plusieurs 
célébrités sont maintenant véganes, 
notamment le joueur de rugby Mirco 
Bergamasco, le chanteur du groupe 
Pooh Red Canzian, la journaliste de 
télévision Giulia Innocenzi et la VJ Paola 
Maugeri. Sur la scène locale, de nom-
breux leaders de diverses organisations 
de défense des animaux se démarquent.
 Depuis quelque temps, une grande 
attention médiatique a été portée à 
Chiara Appendino, mairesse de Turin. 
Elle a décidé de faire de sa ville « la 
première cité végane » au monde. 
Malheureusement, la mairesse est 
omnivore et certains estiment qu’elle 
surfe sur l’aspect « tendance » du mou-
vement plutôt que d’en faire une priorité 
politique. Elle appuie par exemple la 
reconstitution du Jardin zoologique de 
Turin, fermé il y a plus de dix ans, un 
projet auquel s’opposent bon nombre 
d’activistes des droits des animaux.
 Le « Mouvement animaliste » a été 
fondé par Michela Vittoria Brambilla, 

principale figure de Forza Italia, le 
parti de Berlusconi. Ce dernier a été 
le porte-parole médiatique de cette 
opération. Il a avancé des chiffres issus 
de sondages indiquant que le poids 
électoral potentiel des animalistes était 
de 20 %. Mais en fait, il a confondu le 
nombre de personnes qui vivent avec 
des animaux de compagnie avec les 
éventuels militants d’un parti pour les 
droits des animaux ! Au final, même s’il 
est important que la question animale 
entre en politique et que des politiciens 
travaillent sur ce dossier, à l’heure 
actuelle, tout cela ressemble davantage 
à une stratégie pour recueillir les votes 
d’un électorat déçu par la chose poli-
tique qu’à un projet politique concret.
 L’approche qui semble le mieux 
fonctionner dans notre stratégie de 
communication est de souligner la 
normalité et la simplicité sous-jacentes 
au choix du véganisme. Je crois que le 
moment est maintenant venu de non 
seulement organiser des festivals, des 
diners et des conférences, mais aussi 
des programmes universitaires à pro-
prement parler, en vue de développer 
de nouveaux modèles sociaux, écono-
miques et politiques.

Antonio Monaco  
Éditeur de Vegan Italy

Guest
Rectangle



40

véganes

L’Inde compte de nombreux végéta-
riens, mais le véganisme y demeure 
malgré tout méconnu. Il y a 50 à 60 ans, 
avant l’arrivée de la réfrigération, les 
plats étaient généralement végétaliens, 
bien que le lait était utilisé dans le thé 
ou les yogourts. Aujourd’hui, il y a du 
fromage (paneer) partout. Autrefois, 
les animaux n’étaient mangés que 
le dimanche et l’Inde ne produisait 
pas beaucoup de lait. De nos jours, la 
viande est présente dans tous les repas 
et le pays est le deuxième plus grand 
producteur laitier ainsi que le principal 
exportateur de viande de bœuf dans 
le monde. Ce sont les Anglais qui ont 
apporté le premier secteur laitier orga-
nisé ici, et depuis, l’industrie n’a fait que 
se développer.
 Le mouvement végane demeure bien 
en retard en Inde par rapport à d’autres 
pays. Chez SHARAN (Sanctuary for 
Health and Reconnection to Animals 
and Nature), on tente de promouvoir 
le végétalisme du point de vue de la 
santé. Une fois devenus végétaliens, 
les Indiens reconnaissent rapidement 
l’implication éthique de leur choix. Notre 
action a commencé avec quelques per-
sonnes il y a 11 ans, et aujourd’hui, nous 
avons des groupes dans toutes les villes, 
bien que le maximum de notre énergie 
se concentre à Mumbai. Bon nombre 

d’organisations travaillent à changer 
les choses et SHARAN n’en est qu’une 
parmi tant d’autres. Les restaurants 
qui offrent des plats végétaliens sont 
également de plus en plus nombreux.
 On ne connait pas les statistiques 
exactes, mais il est clair que le mouve-
ment grandit vite. De plus en plus de 
personnes s’impliquent. Récemment, 
un grand festival, le Ahimsa Fest, a 
rassemblé de nombreux groupes autour 
de la question animale. Des célébrités 
indiennes font la promotion du véga-
nisme, comme l’acteur Amir Khan, mais 
celles-ci n’en parlent pas assez et ce 
n’est pas le moyen de communication le 
plus efficace.
 L’État travaille aussi sur les questions 
animales. En 2013, les tests effectués 
sur les animaux pour les produits cos-
métiques ont été interdits en Inde. De 
façon générale, notre pays compte des 
lois exceptionnelles sur le bienêtre ani-
mal. Dans la constitution, par exemple, 
tout.e Indien.ne doit respecter les ani-
maux. Malheureusement, cela ne reflète 
pas la réalité. Dans un aussi grand pays, 
tout le monde ne connait pas les lois et 
elles ne sont pas toujours appliquées.

Dre Nandita Shah  
Directrice, section santé  
SHARAN

MONDE

Guest
Rectangle



41

magazine contreculturel

À Portland, la tendance végane est en 
plein essor. La ville est connue pour 
ses food trucks, qui permettent aux 
chefs d’expérimenter des concepts 
qu’ils développeront par la suite dans 
leurs restaurants. Ainsi, on a des sushis 
végétaliens, un bar punk végane, des 
épiceries de fauxmages, un bar tiki 
et deux diners végétaliens. Happy 
Cow répertorie plus de 30 restaurants 
100 % végétaliens pour un peu plus de 
600 000 habitants.
 Dernièrement, je suis allée dans une 
crêperie où une page entière du menu 
était dédiée aux crêpes végétaliennes. 
Être végane à Portland est facile. 
La plupart des établissements nous 
accommodent.
 Le Northwest VEG est notre orga-
nisme local. Il organise des potlucks 
mensuels, des conférences, et propose 
des formations et des programmes 
de mentorat. C’est aussi là que l’on 
prépare le VegFest annuel de Portland, 
un rendez-vous très agréable, même si 
on y mange toujours trop à cause des 
nombreuses dégustations ! En 2016, on 
y accueillait plus de 6 000 visiteurs et 
une foule d’intervenants intéressants 
et de démonstrations culinaires. L’un 
des évènements favoris du VegFest 
est le marathon « Tofurky Trot » à 
Thanksgiving, sponsorisé par la 
compagnie du même nom. Les gens 
peuvent s’inscrire au 5 km ou au 10 km 
et certains se déguisent en légumes. 
Les coureurs les plus rapides gagnent 
un rôti Tofurky. Beau temps, mauvais 
temps, c’est toujours très amusant.
 Parmi les personnalités de Portland 
figure le chef Aaron Adams (voir sa 

recette de kéfir dans ce numéro de 
Véganes). Il dirige l’incroyable res-
taurant haut de gamme Farm Spirit. Il 
apporte un appui à une foule d’entre-
prises véganes. Son talent est reconnu 
et il a toujours de belles histoires à 
raconter.
 Enfin, l’État de  l’Oregon travaille 
actuellement sur une nouvelle loi. La 
Humane Society de  l’Oregon explique 
que sous la loi actuelle, une personne 
ne peut être jugée pour maltraitance, 
sauf si elle cause des blessures phy-
siques. La nouvelle législation rendrait 
criminels les mauvais traitements en 
général, qu’ils soient physiques ou non. 
Une autre loi qui fait actuellement débat 
concerne la mise en application des 
confiscations de poules et de poussins 
issus du réseau des batailles de coqs. 
Les poules servent à la reproduction, 
mais ne combattent pas. Pour l’instant, 
il n’y a que les mâles qui peuvent être 
saisis. Les membres de la communauté 
végane espèrent que ces deux lois 
entreront en vigueur.
 Le plus dur, c’est que les omnivores 
trouvent parfois les personnes véganes 
contrariantes. Cela est souvent dû au 
fait qu’ils se sentent coupables, ce 
qui peut créer des réactions violentes, 
surtout dans des villes très libérales 
comme Portland. Plus des gens veulent 
protéger les intérêts des cochons, plus 
les omnivores veulent agrémenter 
leur nourriture de bacon. Alors je 
m’efforce d’être une végane aimable et 
bienveillante.

Teresa Bergen 
Auteure végane tourisme et santé physique

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Illustration Maude Bouchard

spécial 
fermentation

CUISINE

Guest
Rectangle



Photo Kéven Poisson

Guest
Rectangle



45

magazine contreculturel

Kéfir Aaron Adams

Aaron Adams est le propriétaire du Farm Spirit, à Portland en Oregon (États-Unis). 
Dans un cadre très intime, il propose une gastronomie moderne, végétale et locale 
à 14 convives assis.es autour du comptoir du chef cuisinier.

Ingrédients et ustensiles :

1 grand récipient en verre, 
de type bocal (avec joint 
en caoutchouc)

1 tasse jus de canne évaporé  
(sucre non raffiné)

1 grand récipient d’eau 
de source (non chlorée)

1 paquet de grains de kéfir

1 tasse jus de pomme

1 c. à t. jus de citron ou de vinaigre

1 gros brin de thym frais 
(facultatif)

La préparation de la boisson de kéfir s’effectue en deux étapes. 
La première consiste à produire le kéfir lui-même, la seconde à 
ajouter des arômes. Pour réaliser la recette de base de kéfir à l’eau, 
il vous faut des grains de kéfir, composés de petits amalgames de 
cultures bactériennes qui absorbent l’eau sucrée et produisent des 
probiotiques. J’ai particulièrement bien réussi ma recette, ayant 
commandé ce produit en ligne chez Cultures for Health.

01 Faites fondre le sucre dans l’eau, ajoutez les grains de kéfir 
et recouvrez le récipient d’une serviette en papier fixée par 
un élastique afin de permettre aux gaz de s’échapper – cela 
éloigne aussi les mouches.

02 Placez le récipient à l’abri des rayons du soleil, à température 
ambiante. Au bout de trois jours environ, vous devriez obtenir 
un mélange aromatisé légèrement sucré, presque crémeux, 
qui diffuse une agréable odeur de mousse. Vous pouvez 
apprécier le kéfir à ce stade ou bien attendre la seconde 
fermentation si vous souhaitez que le gout soit plus relevé.

03 Filtrez les grains à l’aide d’une passoire en plastique à fines 
mailles. Vous pouvez utiliser ces grains dans un autre bocal 
d’eau sucrée pour la fournée suivante si vous souhaitez les 
utiliser rapidement ou bien stocker ces cultures bactériennes 
dans une nouvelle fournée d’eau sucrée, dans le réfrigérateur 
pendant un mois maximum afin de mettre ces grains en 
hibernation.

04 Réservez un litre (quatre tasses) de kéfir comme base de 
votre boisson aromatisée. Ajoutez le jus de pomme et le jus 
de citron au liquide filtré et mélangez bien le tout. Dégustez ! 
Pour apporter une petite note végétale, laissez infuser un 
gros brin de thym frais (la tige ainsi que les feuilles) pendant 
environ sept minutes dans de l’eau chaude. Filtrez, laissez 
refroidir et ajoutez à votre mélange.

05 Une fois prêt, le kéfir doit être conservé au réfrigérateur 
et vous pourrez le déguster pendant plusieurs semaines. 
Prévoyez deux litres (huit tasses). Vous pouvez utiliser ce qui 
reste de kéfir pour créer des boissons spécifiques et person-
nalisées. Commencez par une portion de jus pour une portion 
de kéfir, puis modulez en fonction de vos gouts.

Guest
Rectangle



46

véganes

Tepache (boisson  
mexicaine fermentée  
à base d’ananas)
Odile Joly-Petit

Photo Kéven Poisson

Photo Odile Joly-Petit

Guest
Rectangle



47

magazine contreculturel

Ingrédients

1 ananas bien mûr,  
biologique de préférence

½ tasse sucre de canne brut

4-8 clous girofle

4-8 grains quatre-épices (aussi appelé 
piment de la Jamaïque)

1 bâton cannelle

1-2 grains cardamome (facultatif)

6 tasses eau

Équipement

1 pot en verre d’au moins 
8 tasses (2 litres) de type 
pot Mason, bien nettoyé

1 bout de tissu

1 élastique

1 passoire

1 entonnoir

 plusieurs petites 
bouteilles hermétiques* 
bien nettoyées

Préparation

01 Laver grossièrement l’ananas sous l’eau, puis couper l’ananas 
selon votre méthode préférée tout en récupérant la peau 
et le cœur pour le tepache. Garder la chair d’ananas pour 
d’autres usages.†

02 Mettre les épluchures et le cœur de l’ananas dans le pot en 
verre, de même que le sucre et les épices. Verser l’eau et 
mélanger à l’aide d’une cuillère de bois.

03 Recouvrir avec le bout de tissu et l’élastique puis entreposer 
dans un endroit à l’abri de la lumière directe et suffisamment 
aéré (bref, pas sur le bord d’une fenêtre ou dans le fond 
d’une armoire).

04 Laisser fermenter trois à six jours en vérifiant l’état du 
tepache quotidiennement. Après deux ou trois jours, goutez 
au tepache. Vous recherchez un léger pétillant sur la langue. 
Vous verrez également de petites bulles, en surface et dans 
le tepache. Lorsque vous avez un joli collet de mousse en 
surface et suffisamment de pétillant au gout, le tepache est 
prêt à être embouteillé pour la seconde fermentation. Plus il 
fait chaud, plus le tepache sera prêt rapidement. En hiver par 
contre, cela peut prendre jusqu’à une semaine. Cette pre-
mière fermentation est dite aérobique, c’est-à-dire avec l’air.

05 Filtrer le tepache tout en conservant les épices, la peau et 
le cœur de l’ananas.

06 Verser le tepache dans les bouteilles à l’aide de l’entonnoir, 
fermer hermétiquement et disposer dans un endroit à l’abri de 
la lumière directe. Laisser fermenter une seconde fois, cette 
fois-ci un à trois jours, selon la température ambiante (plus il 
fait chaud, plus cette période sera écourtée). Cette seconde 
fermentation est dite anaérobique (c’est-à-dire sans air) et 
cherche à créer davantage de pétillant. Vous pouvez toujours 
sauter cette étape si vous trouvez le tepache à votre gout.

07 Entreposer les bouteilles au frigo. Déguster bien frais !‡ Vous 
pouvez répéter l’opération jusqu’à trois fois avec la peau et 
le cœur du même ananas en ajoutant simplement le sucre et 
l’eau (et quelques épices si désiré). Chaque nouvelle produc-
tion sera bien entendu légèrement moins gouteuse.

À noter que le tepache peut contenir un faible niveau d’alcool, 
au même titre que n’importe quel autre breuvage fermenté 
(kombucha, kvass ou kéfir d’eau).

* Assurez-vous que les bouteilles 
tiennent bien la pression. Vous 
ne voulez pas que la pression 
s’échappe ou, au contraire, que 
le verre éclate si la pression est 
trop forte. Si vous avez de vieilles 
bouteilles de kombucha ou de bière 
de type Grolsch, utilisez-les.

† Découpez l’ananas de façon 
généreuse, c’est-à-dire en laissant 
un peu de chair avec la peau. Cela 
augmentera la teneur en sucre de 
votre tepache tout en lui donnant 
plus de gout.

‡ Même au frigo, la fermentation 
n’est pas arrêtée complètement. 
Il n’est donc pas impossible qu’une 
bouteille soit plus pétillante que les 
autres si elle est entreposée depuis 
plus longtemps.

Guest
Rectangle



48

véganes

Kimchi végane
Odile Joly-Petit

* Assurez-vous d’avoir les légumes 
les plus frais possible. Un légume 
défraichi a déjà perdu une partie 
de son eau, mais également de son 
croquant. Si vous avez la chance de 
les acheter en saison et localement, 
choisissez cette option. Il n’y a pas 
mieux qu’un légume fraichement 
cueilli pour la réalisation de 
fermentations.

† Si vous avez un pot à clip, 
simplement le refermer. S’il s’agit 
d’un couvercle vissable, déposer le 
couvercle sans nécessairement le 
visser complètement.

‡ Plus il fait chaud, plus le kimchi 
fermentera rapidement. En été, la 
fermentation peut être aussi rapide 
que 36 ou 48 heures. En hiver, cela 
peut prendre sept jours ou plus.

Guest
Rectangle



49

magazine contreculturel

Ingrédients

1 chou nappa/chinois de 
grosseur moyenne (environ 
2 lb ou 1 kg)

2-3 belles carottes de grosseur 
moyenne, coupées en 
julienne ou tranchées 
mince (environ 300 g)

¼ à  racine de daikon, coupée 
également en julienne ou 
tranchée mince

½ tasse ognons verts, coupés petit 
(environ 4-5 ognons verts)

sel 1,5 % du poids total des 
légumes (chou, carotte, 
daikon, ognon vert)

Pâte de piment

 tasse piment coréen, en flocons 
(recherchez la marque 
Wang, facilement trouvable 
dans la plupart des 
épiceries asiatiques)

2 à 3 po racine de gingembre frais, 
épluché

1 tête complète d’ail  
(les gousses seulement)

1/2 pomme ou poire asiatique 
(optionnel)

2-3 c. à t. miso ou de mélange 
d’algues séchées (nori, 
goémon, wakamé, etc.) 
(optionnel)

Équipement

1 grande jarre en verre 
refermable, d’au moins 
deux litres (de type pot 
Mason par exemple), 
bien nettoyée

1 large entonnoir

1 cuillère en bois

Préparation

01 Retirer les feuilles extérieures du chou et les nettoyer. 
Réserver.

02 Couper grossièrement le chou : couper en deux sur la longueur, 
puis de nouveau en deux, retirer le cœur, puis hacher grossiè-
rement (des morceaux d’environ trois à quatre centimètres). 

03 Dans un grand bol, mélanger le chou, les carottes, le daikon 
et les ognons verts. Peser l’ensemble et calculer la quantité 
de sel (un ratio de 1,5 %). Ajouter le sel et bien masser jusqu’à 
ce que les légumes commencent tranquillement à suinter et à 
relâcher leur eau (saumure naturelle). Mettre de côté.

04 Pour la pâte de piment : dans un petit robot culinaire ou 
mélangeur, réduire en purée le piment coréen, le gingembre, 
les gousses d’ail et, si utilisés, la demi-pomme/poire et le 
miso/algues.

05 Ajouter la pâte de piment aux légumes et bien mélanger. 
Vérifier qu’un peu de liquide se retrouve au fond du bol avant 
de remplir la jarre. Si aucun liquide n’est présent, laisser 
reposer une trentaine de minutes en massant de temps 
en temps.

06 Avec l’aide de l’entonnoir à large embouchure, remplir la jarre 
de kimchi. Avec une cuillère de bois ou directement avec 
vos mains, tasser le kimchi de façon à éliminer autant que 
possible les bulles d’air présentes, mais également de façon 
à submerger le kimchi de son propre liquide en surface. Pour 
vous aider, recouvrir le kimchi avec les feuilles extérieures 
du chou réservées initialement. Elles créeront une barrière 
pour empêcher des morceaux de kimchi de se retrouver en 
surface, mais également contre certaines moisissures qui 
seraient susceptibles de se former en surface. Vous pourrez 
tout simplement les jeter une fois la fermentation terminée.

07 Refermer le pot† et entreposer dans un endroit à l’abri de 
la lumière directe et suffisamment aéré. Laisser fermenter 
de trois à sept jours, selon la température et votre gout‡. 
Assurez-vous d’ouvrir quotidiennement le pot afin que la 
pression (CO2) puisse s’échapper et que le kimchi soit suffi-
samment submergé par sa propre saumure (aidez-vous d’une 
cuillère de bois ou de vos mains pour pousser le kimchi). Avec 
la fermentation, le kimchi deviendra plus acidulé et presque 
pétillant sous la dent. Découvrez votre propre gout et arrêtez 
la fermentation lorsque vous serez satisfait.

08 Entreposer au réfrigérateur. Une fois au frigo, le kimchi peut 
se conserver pendant plusieurs mois.Photo Odile Joly-Petit

Guest
Rectangle



50

véganes

Le tempeh
Melle Pigut

Le tempeh est une spécialité indonésienne à base de fèves de soja 
cuites puis fermentées. Cousin éloigné du tofu, sa saveur est plus 
marquée et sa texture plus ferme. Ses arômes de champignons et de 
noix séduisent de plus en plus de gourmand.e.s.

Tempeh umami 

Quelques idées pour cuisiner le tempeh

– Spaghetti sauce tomate avec 
lamelles de tempeh légèrement 
poêlées

– Riz et champignons à la sauce 
blanche parfumée de muscade 
avec tempeh bouilli

– Salade composée surmontée 
de tempeh mariné émietté

– Brochettes de tempeh 
caramélisé, sauce saté et petite 
salade asiatique à la citronnelle

– Curry de légumes et cubes 
de tempeh au lait de coco

– Soupe miso aux algues, ciboule 
et tempeh citronné

– Tranches de tempeh glacé 
à l’orange et concombre  
à la coriandre

– Nouilles asiatiques aux légumes 
et tempeh sauté à la sauce soja 
sucrée

– Tempeh fumé pané et chou-
fleur vapeur

– Burgers de tempeh écrasé au 
paprika avec sauce cocktail, 
tomate et salade

– Nuggets de tempeh frit 
accompagnés de guacamole 
et crudités

01 Dans un saladier, mélanger l’ail avec le sucre, la sauce soja, 
l’huile de sésame et le poivre. Déposer le tempeh dans le 
saladier, mélanger délicatement pour bien imbiber chaque 
tranche. Laisser mariner au moins dix minutes.

02 Dans une poêle, faire revenir le tempeh avec sa marinade 
pendant deux minutes à feu moyen. Ajouter l’eau et cuire 
quelques minutes jusqu’à évaporation du liquide.

03 Hors du feu, ajouter un filet de jus de citron, un peu de son 
zeste et du gingembre haché pour parfumer.

04 Parsemer les tranches de graines de sésame grillé et les 
accompagner d’une portion de céréales et de légumes. Vous 
pouvez aussi les incorporer dans un sandwich avec une petite 
sauce au yaourt de soja citronnée et des feuilles de nori.

Ingrédients pour  
10-12 tranches

250 g tempeh coupé  
en tranches épaisses

100 ml eau

Marinade :

1 gousse ail hachée finement
1 c. à s. sucre de canne (complet)
2 c. à s. sauce soja salée (tamari)
½ c. à s. huile de sésame grillé
 poivre au gout

Assaisonnement

1 filet de jus de citron + 
un peu de zeste

1 bonne pincée de gingembre 
frais haché (facultatif)

Portrait Morgane Ruiz

Guest
Rectangle



51

magazine contreculturel

Photo Kéven Poisson

Guest
Rectangle



52

véganes

Faire son tempeh maison
Melle Pigut

DIY – L’incubateur et la boite à tempeh

Incubateur à tempeh

Un incubateur simple est constitué d’une boite isolée munie d’une 
ampoule économique. Prendre une simple boite en carton et la tapis-
ser de papier d’alu ou d’un autre matériau isolant non toxique. On 
peut aussi isoler la boite de l’extérieur avec une simple couverture. 
Dans un coin de la boite, placer une ampoule économique munie 
d’un interrupteur. Une grille sur pieds viendra compléter l’incubateur 
pour une bonne ventilation. Idées d’alternatives simples à réaliser : 
une glacière fermée avec une bouillotte (gardée bien chaude) une 
marmite norvégienne (caisse traditionnellement utilisée pour une 
cuisson sans énergie)

Boite à tempeh

Traditionnellement, le tempeh était formé dans des feuilles d’hi-
biscus. Aujourd’hui, il est généralement fabriqué dans des sacs 
« congélation » en plastique. Cette dernière méthode étant très pol-
luante, il est possible de fabriquer une « boite à tempeh » réutilisable. 
Sélectionner une boite en plastique facilement nettoyable et avec 
un couvercle (cela peut être une boite de margarine, de glace, un 
Tupperware, etc.). Percer chaque paroi (côté, dessous, dessus) de 
trous à l’aide d’une grosse punaise. Effectuer de très nombreux trous 
à intervalles réguliers d’environ un centimètre. Nettoyer toujours 
soigneusement la boite avant et après chaque utilisation.

Melle Pigut est une créatrice 
culinaire végane. On peut notamment 
retrouver ses recettes sur son site 
web et dans son dernier livre, L’heure 
du petit déjeuner végane a sonné ! 
(L’Âge d’Homme, 2017). 
 
Illustrations Delphie Côté-Lacroix

Guest
Rectangle



53

magazine contreculturel

Ingrédients pour plus  
de 500 g de tempeh

300 g fèves de soja jaune 
dépelliculé

 eau

3 c. à s. vinaigre de cidre

½ c. à c. ferment Rhizopus oligosporus

Récapitulatif des différentes 
étapes de la fabrication 
du tempeh

01 Trempage  
8 à 12 heures

02 Cuisson  
45 à 60 minutes

03 Séchage  
10 minutes

04 Refroidissement  
30 minutes

05 Ajout du ferment  
2 minutes

06 Incubation  
20 à 30 heures

Note sur les ingrédients :  
En cas d’utilisation de soja non 
 dépelliculé, il faudra enlever la 
pellicule à la main après la cuisson. 
Le ferment est une rareté, mais il 
s’achète facilement en ligne sous 
forme de poudre et se conserve au 
réfrigérateur pendant des mois.

Préparation

01 Trempage. Faire tremper les fèves en les 
immergeant dans une grande quantité 
d’eau pendant toute une nuit.

02 Cuisson. Égoutter les fèves de soja. Les 
déposer dans un faitout, recouvrir d’eau 
à température ambiante et ajouter le 
vinaigre de cidre. Porter à ébullition, 
puis cuire à petit bouillon pendant trente 
minutes à une heure, jusqu’à ce que 
les fèves s’attendrissent (le temps de 
cuisson dépend de l’âge des fèves de 
soja et du temps de trempage).

03 Séchage. Cette étape est importante : 
lors de l’incubation, le taux d’humidité 
est un facteur déterminant. Égoutter 
les fèves de soja, puis les remettre 
dans le faitout. Reprendre la cuisson 
à feu doux quelques minutes en 
mélangeant afin de faire évaporer l’excès 
d’humidité, sans chercher à dessécher 
totalement les grains.

04 Refroidissement. Éteindre le feu et transférer les fèves 
dans un saladier. Attendre que la température des grains 
redescende à environ 35 °C, c’est-à-dire qu’ils ne brulent 
plus au toucher. Il est possible d’accélérer le processus de 
refroidissement en mélangeant régulièrement.

05 Ajout du ferment. Saupoudrer uniformément le ferment en 
poudre. Bien mélanger avec une cuillère propre pendant 
au moins deux minutes. Une bonne répartition du ferment 
est importante.

 ⟶

Guest
Rectangle



54

véganes

06 Incubation. Cette étape est la plus longue et elle est fonda-
mentale. Placer vos grains de soja dans la boite à tempeh. 
Veiller à ce que la boite soit bien remplie sur les côtés en 
pressant légèrement les fèves de soja. Refermer la boite 
sans presser sur les fèves. Placer la boite sur la grille dans 
l’incubateur pendant environ une journée. Deux paramètres 
sont à surveiller au cours de l’incubation : le taux d’humidité 
et la température. L’environnement idéal étant l’air ambiant 
indonésien !

07 Température. La température idéale de fermentation se situe 
entre 28 et 32 °C, jamais plus. Cette température peut être 
déterminée à l’aide d’un thermomètre à sonde, ladite sonde 
étant placée directement dans la boite pour déterminer la 
chaleur du tempeh lui-même. À défaut, cela peut être évalué 
au jugé, mais alors le bon déroulement… n’est pas garanti. 
Au bout d’un moment, le processus de fermentation dégage 
sa propre chaleur, si bien qu’après quatre à cinq heures, il 
peut être nécessaire d’ouvrir légèrement l’incubateur afin 
de réguler la température. Après 8 à 12 heures d’incubation, 
stopper la source de chaleur, éteindre l’ampoule. Poursuivre 
alors la fermentation pendant 10 à 24 heures dans l’incuba-
teur, jusqu’à ce que le tempeh soit prêt.

08 Le taux d’humidité. Ce dernier dépendra d’abord de l’humi-
dité ambiante chez vous et de celle des grains de soja. Il est 
possible de surveiller l’humidité à l’œil en ouvrant la boite à 
tempeh de temps en temps. Dans un environnement trop sec, 
le tempeh aura tendance à être cassant ou à ne pas fermenter 
du tout. Trop d’humidité amènera au contraire à développer 
de « mauvaises » moisissures.

Comment savoir que le tempeh est prêt ?

Le tempeh ressemble à une sorte de fromage bien ferme. Le cham-
pignon qui se développe est blanc, il pousse entre les grains de soja 
et vient recouvrir complètement le bloc de tempeh d’une couche 
cotonneuse de plusieurs millimètres. Un bon tempeh dégage une 
odeur douce très agréable, parfois fruitée ou rappelant l’odeur des 
sous-bois. Il est possible d’affiner un tempeh pour qu’il développe 
des saveurs plus franches en poursuivant simplement la fermentation 
jusqu’à une journée de plus. Quelques points noirs peuvent appa-
raitre, sans danger pour la santé. Conserver au réfrigérateur dans un 
contenant en verre fermé, pendant environ une semaine.

Attention : l’hygiène est primordiale, toujours utiliser du matériel bien 
propre et manipuler avec des mains bien lavées. Pour le tempeh, si 
la couleur noire est abondante, si d’autres couleurs apparaissent 
ou si l’odeur (d’ammoniac) est agressive, n’hésitez pas à jeter votre 
tempeh dans le compost pour recommencer.

Guest
Rectangle



55

magazine contreculturel

GASTRONOMIE

« Je ne pourrai jamais 
devenir végane, j’aime 
trop le fromage ! »

Combien de fois avons-nous entendu 
cette phrase (quand nous ne l’avons 
pas prononcée nous-même) ? Comté, 
chèvre, emmental, parmesan consti-
tuent souvent le dernier rempart à fran-
chir dans une transition vers un régime 
végétalien. Cependant, Jay & Joy, la 
première crèmerie végétale de France, 
pourrait bien changer la donne.
 Cette boutique-atelier lumineuse 
et minimaliste, qui a ouvert ses portes 
en avril 2015 dans une rue calme 
du 11e arrondissement de Paris, fait 
exception dans le paysage actuel des 
produits végétaliens. Avec ses vro-
mages artisanaux, sans gluten ni huile 
de palme et loin des fauxmages indus-
triels aux airs de blocs de plastique et 
aux arrière-gouts souvent déplaisants, 
la petite entreprise familiale attire 
évidemment les végétaliens, mais pas 
uniquement. Jay & Joy rassemble 
aussi des omnivores et des végétariens 
curieux, des personnes allergiques ou 
intolérantes, des gourmands du coin 
ou d’ailleurs venus parfois de loin pour 
une dégustation. Tous sont accueillis 

chaleureusement, écoutés, renseignés 
et accompagnés par une équipe claire-
ment passionnée. C’était l’un des objec-
tifs de Mary Jähnke Iriarte, la vromagère 
qui se cache derrière Jay & Joy : selon 
elle, il est primordial de « créer un espace 
de partage et d’inclusion » au-delà du 
produit. Il s’agit en effet d’une façon 
de rendre à la communauté végane et 
végétarienne le soutien, la patience et 
la générosité qu’elle et ses associés 
ont reçus lors de leur propre parcours 
vers le véganisme. « Le projet est né en 
2014 d’un besoin personnel de changer 
notre alimentation. Végétariens depuis 
plusieurs années, nous voulions faire le 
pas vers le végétalisme et avons décidé 
de travailler sur la barrière mentale qui 
nous empêchait d’avancer : le fromage. 
Les premiers essais n’étaient pas ce 
que l’on attendait », raconte-t-elle en 
riant. « Mais à force d’expérimenter, on 
est arrivés à obtenir des textures et des 
gouts qui nous convenaient. »
 La gamme comprend des vromages 
frais et fondants à base de lait d’amande 
(façon chèvre ou feta, cendré ou au 
piment  d’Espelette) ainsi que de noix 
de cajou (façon fromage à tartiner qui 
rime avec du pain, du vin, etc.). Sont 
également disponibles des vromages 
fermentés et affinés pendant dix jours, 
un peu plus corsés (chanvre, curcuma, 

spiruline et ail des ours), mais aussi des 
« Joyourts », des « Jeese cakes » et un 
foie gras version happy, le « Joie Gras », 
plutôt bluffant et parfait pour des fêtes 
de fin d’année sans cruauté. Au rayon 
épicerie, on trouve également des 
mueslis, des chips tortillas, des confi-
tures, ainsi que diverses gourmandises 
à marier avec un José spiruline ou un 
Jack cumin.
 Rencontrant déjà un succès retentis-
sant, la joyeuse équipe de Jay & Joy ne 
compte pas s’arrêter en si bon chemin. 
Au menu : tester de nouvelles recettes, 
développer les techniques d’affinage, 
proposer des plats à emporter et, cerise 
sur le… vromage, peut-être ouvrir une 
autre crèmerie l’année prochaine !
 La crèmerie végétale Jay & Joy 
est située au 5, rue Paul-Bert dans le 
11e à Paris. Les produits de la gamme 
sont également disponibles dans de 
nombreux supermarchés de la région 
parisienne, chez Naturalia et Biocoop 
notamment.

Catherine Derieux

Une crèmerie  
végétale à Paris

Catherine Derieux

Guest
Rectangle



56

véganes

CRITIQUES

The Vegan Zombie : cuisine et survis ! 
Chris Cooney et Jon Tedd
L’Âge d’Homme, 2016

Livre de recettes ou guide de survie en 
cas d’apocalypse zombie ? Lorsqu’on 
regarde la couverture et la bande des-
sinée introductive, on peut réellement 
se poser la question. Il s’agit en fait d’un 
recueil de recettes faciles, rapides et à 
la portée de tou.te.s, mais également 
d’un ouvrage atypique et rafraichissant 
à mi-chemin entre bande dessinée et 
livre de cuisine. The Vegan Zombie est 
bien à l’image de la chaine YouTube du 
même nom, une websérie de cuisine au 
ton humoristique qui se déroule dans un 

monde postapocalyptique envahi par 
les zombies. Les quelque 80 recettes 
– qui comptent notamment un burrito 
petit-déjeuner, d’appétissantes cro-
quettes de risotto cajun, des doigts de 
zombie au fromage (!), des corn-dogs et 
une pizza fourrée – sont à la fois faciles 
à réaliser et gourmandes. Il y a même de 
quoi gâter son compagnon canin. Bien 
que le petit bouquin aurait pu profiter de 
photos mettant mieux en évidence les 
divers mets, il s’agit d’un ouvrage sans 
prétention dans lequel on retrouve du 
vrai de vrai comfort food, préparé avec 
des ingrédients simples et accessibles.

Ariane Bilodeau

Isabelle complètement vedge 
Isabelle Gélinas
Perro Éditeur, 2016

En toute honnêteté, si je n’avais pas 
entendu de tous côtés combien le 
livre Isabelle complètement vedge est 
génial, je n’aurais peut-être pas eu le 
réflexe de l’acheter. Le look ultra chargé, 
l’utilisation de l’orthographe rectifiée et 
les photos parfois étranges et versant 
dans l’autodérision ne m’inspiraient 
pas tant. Puis j’ai commencé à lire 
les commentaires élogieux fusant de 
toute part sur les médias sociaux, et 
j’ai entendu parler encore et encore 
du « fromage à poutine qui fait couic 
couic ». La curiosité piquée, j’ai décidé 
de donner une meilleure chance à 
l’ouvrage  d’Isabelle Gélinas, traductrice 

et blogueuse. Dans le livre grand for-
mat, on retrouve près de 150 recettes 
gourmandes, bien expliquées et, pour 
la plupart, simples et rapides à réaliser. 
Les cubes de tofu croustillants, si faciles 
à préparer, sont un véritable délice, et je 
craque pour les boulettes suédoises, 
les quésadillas, les tacos ultra simples 
et gouteux, les rouleaux printaniers et 
le pouding délicieux au chocolat. En 
plus, l’ouvrage est parsemé de passages 
informatifs sur divers sujets liés au 
végétalisme (que faire en visite ou au 
resto, végétalisation de plats, protéines, 
ingrédients inusités), en plus de trucs 
et de conseils. On peut aussi retrouver 
toutes les valeurs nutritives sur le site de 
l’auteure. Isabelle complètement vedge 
est une belle découverte, un livre rempli 

de recettes simples et alléchantes qui ne 
risquent pas de faire peur aux néophytes 
– la preuve qu’il ne faut pas se fier aux 
apparences !

Ariane Bilodeau

Livres de cuisine

Guest
Rectangle



57

magazine contreculturel

CRITIQUES

L’heure du petit déjeuner  
végane a sonné !
Melle Pigut
L’Âge d’Homme, 2016

En vous aidant à bien démarrer 
votre journée, ce livre très complet 
deviendra vite votre meilleur ami ! Il 
convient à tous les gouts et à tous 
les niveaux culinaires, car si les 
65 recettes alléchantes se veulent 
simples et à la portée des débu-
tant.e.s, il est également possible 
d’en imaginer des variations pour y 
apporter sa touche personnelle.
 L’auteure nous explique comment 
faire des basiques comme le beurre 
de pomme, le granola, le yaourt et le 
fromage frais de soja, et différents 
laits végétaux maison. Elle propose 
aussi des smoothies, des boissons 
chaudes et, dans la catégorie « à 
emporter », des barres, des boules 
d’énergie ou de petits cakes salés. 

Viennent ensuite des recettes 
plus élaborées qui conviennent au 
brunch : des pancakes aux brioches, 
en passant par le pain perdu et le 
gâteau chinois.
 En testant les plats de ce livre, j’ai 
bénéficié de plusieurs matinées bien 
gourmandes. Fan de petits déjeuners 
salés, j’ai d’abord réalisé les pains 
nordiques de pommes de terre et la 
quiche aux champignons, tous les 
deux absolument délicieux. Et en 
cédant à la curiosité, j’ai également 
préparé le bacon à base de feuille de 
riz, étonnamment ressemblant par 
l’aspect et par le gout à la version 
traditionnelle. Ensuite, place aux 
palmiers de l’écureuil, qui doivent 
leur nom adorable à la pâte à tartiner 
choco-noisette et sont diabolique-
ment bons.

 Coup de cœur pour la petite case 
« approuvé » en haut de chaque page, 
que l’on peut cocher après avoir testé 
et apprécié une recette, et les listes 
d’écoute pour créer une ambiance 
matinale douce ou tonique.

Elisabeth Lyman

Ma cuisine vegan pour tous les jours
Stéphanie Tresch-Medici
La Plage, 2017

Premier livre de la blogueuse derrière 
La Fée Stéphanie, cet ouvrage constitue 
une vraie encyclopédie de la cuisine 
végétale. Avec près de 400 recettes, 
tout y est, ou presque : apéritifs, bois-
sons, pâtes, sauces froides et chaudes, 
salades, quiches, soupes, burgers et 
autres viandes végétales, gâteaux et 
tartes sucrées, pains et viennoiseries, 
même plusieurs variétés de fromage. 
Les sources d’inspiration sont assez 
diverses, avec des plats des quatre coins 
du monde, mais une bonne place est 
naturellement réservée à des créations 
venant de  l’Italie, le pays d’adoption de 
l’auteure depuis de nombreuses années. 
On y trouve donc grand nombre de pâtes 
fraiches, de pizzas et de pestos, de 
bruschette, d’amaretti…
 Ce livre constitue une très bonne res-
source pour toute amatrice ou amateur 
de la bonne cuisine, mais surtout pour 

celles et ceux qui sont en train de décou-
vrir l’alimentation végétale. Il s’ouvre 
sur la préface d’une biologiste-nutri-
tionniste qui explique les avantages de 
cette alimentation, permettant d’enlever 
tout doute à cet égard, et enchaine avec 
une introduction fascinante où l’auteure 
raconte son parcours et les différentes 
étapes de son adoption du végétalisme. 
Les recettes sont également conçues 
pour être accessibles aux débutant.e.s 
en cuisine.
 J’ai mis à l’essai la terrine d’aubergine 
et câpres, que j’ai adorée, les gnocchi 
de pois chiches à la tomate et aux olives 
pour m’imaginer sous le soleil italien, et 
les chaussons aux pommes qui m’in-
triguaient parce qu’ils contiennent une 
crème pâtissière. Tout a été succulent. 
Seule petite déception, le livre est assez 
peu illustré, mais cela est largement 
compensé par les explications détaillées 
et complètes.

Elisabeth Lyman

Guest
Rectangle



58

véganes

CRITIQUES

Aquafaba
Sébastien Kardinal et Laura 
Veganpower
La Plage, 2017

On se souvient bien de la découverte, 
il y a quelques années, de l’aquafaba, 
ce jus de cuisson des pois chiches 
qui peut monter en neige comme les 
blancs d’œufs. Permettant de faire de 
nombreuses préparations qui étaient 
jusque-là hors de portée, elle a révo-
lutionné la cuisine végétale. Il fallait 
toutefois expérimenter un peu pour 
confirmer ses différentes applications, 
car cette matière présente quand même 
certaines limitations. Heureusement 
pour nous, les auteur.e.s de ce nouvel 
ouvrage ont fait le travail à notre place.
Le livre s’ouvre sur une présentation 
de l’aquafaba et une courte histoire 
de sa découverte par le blogueur et 

artiste lyrique français Joël Roessel. 
On apprend ensuite d’où elle vient, 
comment la faire soi-même et le maté-
riel utile pour cuisiner avec. La section 
principale est composée d’une série de 
recettes salées et sucrées, toutes illus-
trées par de superbes photographies sur 
des fonds gris ou foncés qui mettent en 
valeur les belles créations colorées.
Parmi les recettes, on trouve certains 
grands classiques, mais aussi des mets 
innovateurs et ludiques. J’ai mis à l’essai 
les savoureux muffins pesto basilic, par-
faits en petit-déj, ainsi que la bluffante 
mousse au chocolat et l’élégant pavlova 
amarena (un nid de meringue garni de 
chantilly et de fruits). J’ai hâte de tester 
prochainement la cappuccino soup, 
les gaufres parisiennes et la pâte de 
marshmallow !
Enfin, celles et ceux ayant été très 
enthousiastes en cuisinant et se retrou-
vant avec un surplus de pois chiches 
apprécieront les dernières pages 

consacrées aux recettes salées dont 
cette humble légumineuse est l’ingré-
dient principal.

Elisabeth Lyman

Mais je ne pourrai jamais 
devenir végane !
Kristy Turner
L’Âge d’Homme, 2017

Un livre qui annonce la couleur dès 
la couverture : l’auteure a bel et bien 
envie de contrecarrer tous les argu-
ments qui vous empêchent de passer 
au mode 100 % végétal. Le discours 
se veut encourageant pour les 
véganes débutant.e.s et rassurant 
pour celles et ceux qui s’interrogent 
sur leur régime alimentaire.
 Dans ce gros livre (plus de 
300 pages), on trouve de jolies pho-
tos, très colorées et appétissantes, 
des recettes pour toutes les occa-
sions (brunch, dessert, fromages…) 
et pour toutes les « excuses » (« Je 
ne pourrai pas vivre sans mon pavé 
de bœuf », etc.). Avec beaucoup 
d’humour et sans aucun complexe, 
Kristy Turner nous fait part de son 
parcours, celui qui l’a menée au 

véganisme (alors qu’elle travaillait 
autrefois dans une fromagerie). 
Ayant ainsi, dès les premières pages, 
« légitimé » sa position, l’auteure 
nous montre qu’elle est passée par 
ce chemin de remise en question et 
qu’elle comprend parfaitement les 
obstacles à franchir. Comme tou.te.s 
les véganes, elle s’est heurtée aux 
remarques des omnivores, celles 
qui tombent comme des couperets : 
« Impossible de vivre sans fromage ! » 
ou encore « La cuisine végane utilise 
des ingrédients bizarres. », etc. 
Turner s’amuse à les reprendre une 
à une et préfère, plutôt qu’un argu-
mentaire solidement ficelé, apporter 
une réponse… sous forme de recette ! 
Convaincre les estomacs et non les 
esprits, tel est le choix de l’auteure 
dans ce livre.
 C’est ainsi qu’elle nous propose 
de découvrir des plats « pour en 

mettre plein la vue » à nos invités, 
de la junk food pour les véganes qui 
en ont marre de manger healthy ou 
encore des recettes qui rendent le 
tofu sexy et irrésistible. Bref, vous 
l’aurez compris, un livre à tester 
absolument.

Stéphanie Bartczak

Guest
Rectangle



59

magazine contreculturel

Vegan pour 
débutant
Marie Laforêt
La Plage, 2017

Ce livre est une vraie petite pépite pour 
les véganes débutant.e.s comme pour 
les plus expérimenté.e.s. Non seulement 
Marie Laforêt, comme à son habitude, 
nous régale de recettes toutes plus 
alléchantes les unes que les autres, mais 
elle a ici concocté un guide précieux 
pour apprivoiser pas à pas le monde 
parfois intimidant du véganisme.
 Vous êtes un peu perdu.e dans la 
jungle de ces nouveaux produits aux 
noms plus ou moins barbares qui vont 
désormais composer votre alimentation ? 
Pas de panique ! Ici, tout est détaillé point 
par point, à commencer par les produits 
de base à avoir toujours dans vos pla-
cards. Vous découvrirez leurs avantages 
ainsi que leur intérêt nutritionnel et 
gustatif et ne serez plus jamais à court 
de matière première pour vos repas.
 Vous avez peur de vous ruiner à force 
d’acheter des produits véganes prêts 
à consommer ? Rassurez-vous. Dans 
ce livre, vous découvrirez comment 
préparer votre propre mayonnaise sans 

œufs, un délicieux fromage végétal et 
même du seitan, le tout pour une somme 
modique et un temps de préparation 
record.
 Vous craignez de ne pas vous alimen-
ter correctement et de vous retrouver 
carencé.e ? Là aussi, Marie Laforêt 
fait un topo exhaustif des différents 
groupes alimentaires, du lait végétal 
aux protéines texturées, en passant 
par la levure ou la fécule. De quoi vous 
constituer une alimentation équilibrée 
qui satisfera tous vos besoins. Vous 
l’aurez compris, Vegan pour débutant 
est un guide pratique, intelligent et très 
didactique qui saura vous accompagner 
pas à pas pendant votre transition, et 
même longtemps après.
 Car une fois les bases assimilées, 
restent les recettes, et celles de Marie 
Laforêt ont toujours ce petit je-ne-sais-
quoi qui rend complètement accro dès 
la première bouchée. Mention spéciale 
au red burger avec son steak écarlate si 
appétissant, à la pizza aux légumes d’été 
pour mettre un peu de soleil dans votre 
assiette, ou encore à la terrine rustique 
aux lentilles, champignons et auber-
gines. Vous êtes plutôt bec sucré ? Les 
desserts n’ont rien à envier aux plats. Le 
plus compliqué sera de choisir entre les 
cookies maison, les crêpes véganes, la 
mousse au chocolat, les tartes aux fruits 

ou encore les crumbles. De quoi combler 
tous les appétits et tous les gouts.
 Une fois de plus, Marie Laforêt 
déboulonne les clichés du ou de la 
végane qui ne mangerait que des 
graines et de la salade. Les photos sont 
belles, la cuisinière pédagogue et les 
recettes gourmandes. Tout, dans ce 
livre qui se dévore, vous conforte dans 
l’idée que renoncer à la cruauté dans son 
assiette n’est pas renoncer au plaisir de 
la dégustation.

Ingrid Desjours

Pâtisserie sans gluten et végane
Cara Reed
L’Âge d’Homme, 2017

Quiconque a déjà tenté de faire de la 
pâtisserie ou de la boulangerie sans 
gluten et végétalienne sait que cette 
entreprise pose tout un défi. Toutefois, 
avec des recettes simples et bien 
expliquées, ainsi que des mélanges de 
farines légers qui leur sont adaptés, 
Cara Reed (fondatrice du populaire 
blogue Forks and Beans) montre que 
c’est non seulement possible, c’est 
aussi délicieux. Après une courte intro-
duction bien à l’image de son blogue, 
soit plus personnelle qu’informative, 
l’auteure enchaine avec plus d’une 

centaine de recettes gourmandes 
à souhait et pauvres en allergènes. 
Magnifiques chaussons glacés à la 
fraise, biscuits fins au gingembre, 
barres façon cheesecake au citron vert, 
des beignes et encore des beignes, 
petits « soufflés » au chocolat, tiramisu 
– on retrouve tant des classiques végé-
talisés que des créations décadentes. Il 
y a aussi quelques idées pour les dents 
salées (craquelins au fromage, focaccia 
à la tomate et aux herbes, petits pains 
bière et romarin) et des recettes de base 
pour éviter les produits transformés 
(colorants alimentaires et paillettes). Au 
fil des pages, on découvre un ouvrage 
épuré et élégant, avec de superbes 

photos donnant envie de tout, tout, tout 
tester.

Ariane Bilodeau

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Illustration Delphie Côté-Lacroix

DOSSIER

Animaux de 
compagnie

Guest
Rectangle



62

véganes

Des membres 
de la famille

Lora Zepam

INTRODUCTION

Illustration Aurore Danielou

Guest
Rectangle



63

magazine contreculturel

Je me souviens qu’Archie était encore vivant 
quand sa famille magasinait le chien qui allait le 
remplacer. La décision était sans appel : Archie 
allait être « euthanasié », parce qu’il était devenu 
agressif. On achèterait un vrai bon chien de qua-
lité. Cette fois, pas un bâtard, mais un spécimen 
pure race, provenant d’un éleveur réputé. Pas 
comme Archie, qui provenait d’une fourrière de 
chiens usagés. Je me souviens encore du petit 
chiot souriant, tout roux et sympathique. Avec le 
temps, à force de se faire agacer par un peu tout 
le monde, Archie avait commencé par grogner et 
montrer les dents. Puis, n’obtenant pas de résul-
tats – comme « avoir la maudite paix » –, il s’était 
mis à « snapper » les mains. Il ne tolérait plus les 
enfants. Qui veut d’un chien qui n’accepte pas 
d’être malmené par les enfants ?
 La famille a fait piquer Archie. Elle est reve-
nue avec un petit chiot tout neuf, 100 % bouvier 
bernois. Malgré le gros prix, Zira avait une légère 
défectuosité : sa mâchoire inférieure était trop 
courte. Pas une once d’agressivité dans cette 
grande chienne souriante ; par contre, Zira 
souffrait d’anxiété de séparation, un problème 
assez répandu chez les chiens. Dès que la famille 
s’absentait, peu importe la durée, Zira paniquait et 
rongeait les cadres de fenêtres, la gueule en sang. 
La solution ? L’enfermer dans une cage lorsqu’on 
la laissait seule à la maison.
 Zira aussi a été euthanasiée. Elle a eu un blo-
cage intestinal. Bien sûr, elle aurait pu être sauvée, 
mais l’opération coutait cher. Et ses problèmes 
d’anxiété lui enlevaient des points. À quoi bon 
débourser autant d’argent quand on peut acheter 
un chien neuf ? Parce que oui, vouloir – ou pou-
voir – payer les soins de santé de son animal de 
compagnie, ça fait parfois toute la différence entre 
la vie ou la mort de ce dernier. C’est cette question 
que développe Émilie-Lune Sauvé dans « Le prix 
de l’amitié ».
 Après Zira est arrivé Tattoo, le croisé berger 
australien. Irréprochable. Mais les enfants ont fini 
par quitter le nid familial, et la femme du foyer s’est 

fait un chum. Bien sûr, c’est le chien qui a pris le 
bord, et quand son nouveau gardien est devenu 
inapte à s’en occuper, Tattoo s’est fait piquer lui 
aussi. Fin de l’histoire.
 Ou peut-être pas. Peut-être que cette famille 
n’a pas encore fini de consommer des animaux. 
Tout le monde a le droit d’acheter et de jeter des 
animaux. L’animal est-il un objet de consomma-
tion comme un autre ?
 Dans ma famille, on a collectionné les petits 
animaux exotiques : perruches, tortues, lézards, 
serpents, poissons, rongeurs, lapins. J’ai même 
eu un scorpion. On les prenait presque tous à 
l’animalerie. Ma mère pensait que les petites 
tortues allaient durer quelques mois ; on les a 
gardées 13 ans, jusqu’à ce qu’on les donne à un 
voisin qui avait un étang. Je voulais avoir tous les 
animaux. Quand ma perruche est morte durant sa 
première nuit à la maison, on m’en a acheté une 
autre pour me consoler dès le lendemain. Qui a 
été remplacée quand mon chat l’a tuée. Je vou-
lais avoir tous les animaux, jusqu’à ce que je lise 
l’essai de Charles Danten Un vétérinaire en colère 
(VLB éditeur, 1999).
 Dans ce nouveau numéro de Véganes, on a 
invité des humain.e.s de qualité à aborder dif-
férentes questions relatives à ces animaux que 
l’on qualifie souvent de membres de la famille. 
Sophie Lecompte se demande si la zoothérapie 
est compatible avec le véganisme, des écrivain.e.s 
tracent le portrait d’un compagnon non humain 
marquant, et nous avons interviewé un animal 
rare : une vétérinaire végane ! Quant aux animaux 
sauvages de compagnie, on en pense quoi ? Le 
reportage de Maude Lefebvre sur un écureuil 
handicapé pourra nous éclairer. Les chats errants, 
eux, sont-ils des animaux sauvages ? Avons-nous 
des devoirs envers eux ? C’est ce à quoi je réfléchis 
dans « Les chats de personne ». Et puisqu’on pro-
pose toujours des recettes, il n’était pas question 
qu’on oublie nos amis non humains : Roxanne 
Proulx nous offre une recette de biscuits végés 
pour chiens. 

Guest
Rectangle



64

véganes

Guest
Rectangle



65

magazine contreculturel

Véganes convaincus et militants pour les droits des 
animaux, Christelle Baccigotti et Frédéric Thériault 
viennent en aide à des écureuils orphelins. L’an 
dernier, par l’entremise de l’organisme montréalais 
Écureuil Land, ils ont accueilli chez eux quatre bébés 
sciuridés, parmi lesquels Peter, qui n’a pu être relâché 
en raison d’un handicap. Retour sur cette expérience 
de cohabitation avec un animal sauvage.

L’équipe  d’Écureuil Land ne manque jamais de 
travail. Mais deux fois par an, après les périodes 
de reproduction et de gestation des mamans 
écureuils, au printemps et à l’été, les bénévoles 
peinent à s’occuper de toutes les portées en 
danger. Les mères sont souvent tuées par des 
voitures ou des prédateurs, les nids emportés par 
de grands vents, et les portées, comptant généra-
lement entre trois et six petits, sont alors en péril. 
C’est pourquoi l’organisme s’efforce de trouver 

des familles d’accueil prêtes à encadrer le sevrage 
des orphelins et à leur fournir des soins à court 
terme jusqu’à ce qu’ils deviennent autonomes et 
puissent être réintroduits dans leur milieu naturel. 
C’est dans ce contexte que Christelle et Frédéric se 
sont portés volontaires pour aider quatre écureuils 
gris dont la mère avait été tuée en essayant de les 
protéger des attaques d’un chat domestique. À 
peine quelques jours plus tard, Peter, son frère et 
ses deux sœurs débarquaient à la maison.

Vivre avec 
un écureuil, 
un engagement 
militant
Maude Lefebvre 

Photo Christelle Baccigotti

REPORTAGE

Guest
Rectangle



66

véganes

Des soins à court terme qui font 
toute la différence

Les familles d’accueil collaborant avec Écureuil 
Land peuvent compter sur l’appui de vétérinaires 
partenaires et se référer à leur guide de soins 
complet. La tâche est relativement simple, mais 
cruciale : garder les petits au chaud et les nourrir 
à la seringue les premières semaines, puis ajouter 
progressivement légumes, fruits et noix au menu 
des rongeurs. À partir de la neuvième semaine, 
la cage doit être transportée à l’extérieur afin 
d’habituer les jeunes écureuils aux bruits et au 
climat, et vers douze semaines, ceux-ci sont 
prêts à être relâchés. Malheureusement, certains 
cas de handicaps peuvent empêcher la remise 
en liberté. C’est pourquoi Peter doit être gardé à 
l’intérieur, ses pattes avant ne lui permettant pas 
d’acquérir l’agilité nécessaire pour grimper aux 
arbres. Si l’idée de vivre avec un écureuil adulte 
peut paraitre séduisante, Christelle et Frédéric 
confirment que la cohabitation n’est pas de tout 
repos et fortement déconseillée pour tout animal 
sans problème particulier.

Des animaux sauvages à relâcher

Christelle et Frédéric sont catégoriques : « Peter 
n’est pas un animal de compagnie, mais un ani-
mal sauvage non relâchable. » Et la nuance est 
importante.
 Bien sûr, le couple ne se passerait pour rien au 
monde de sa « petite furie », mais il trouve impor-
tant de faire comprendre au public que vivre avec 
un tel animal au quotidien n’est pas une mince 
affaire. « Il est très difficile de garder des écureuils 
en captivité. Ils auront toujours 10 000 fois plus 
d’énergie que toi et ce sont des rongeurs qui 
grignotent absolument tout : les meubles, les 
fils électriques, les murs, même l’ordinateur de 
mon chum ! », blague Christelle. « Peter met tout 
sens dessus dessous dans le garde-manger 
et dans le frigo, partout où il passe les choses 
se renversent. »
 Au Québec, selon le Règlement sur les animaux 
en captivité, il est autorisé de garder sans permis 
l’écureuil roux, l’écureuil gris et le tamia rayé1. Cela 
facilite grandement le placement des orphelins, 
mais peut aussi inciter certaines personnes à 
tenter une cohabitation à long terme, ce qu’Écu-
reuil Land déconseille vivement : « Lorsqu’ils sont 
plus vieux, ils deviennent imprévisibles : presque 

toutes les familles qui les ont gardés ont dû les 
abandonner suite à des morsures. L’écureuil 
domestique n’existe pas. » Il est donc important 
de comprendre que même si un écureuil côtoie 
des humains dès la naissance et semble mon-
trer des signes de domestication, il conservera 
toujours son instinct sauvage. Et pour Christelle 
et Frédéric, le défi est de taille : « Quand nous 
sommes en compagnie de Peter, nous portons 
désormais des lunettes de sécurité et nous nous 
protégeons bras, jambes et pieds ; nous portons 
une vraie tenue de combat !
 Il nous a plusieurs fois sauté au visage parce 
qu’il ne sait pas que ses griffes sont dangereuses 
et douloureuses pour nous. Les écureuils sont 
territoriaux et possessifs avec les noix, donc ils 
peuvent mordre (très fort !), notamment en période 
de reproduction où ils deviennent agressifs. »

Respecter les besoins physiologiques 
des écureuils en captivité

Cela étant dit, la garde d’un écureuil sevré à la 
maison ne présente pas que des inconvénients 
pour l’humain, elle peut également causer beau-
coup de tort à un animal en bonne santé. Chez 
Écureuil Land, on explique qu’une mauvaise 
gestion de la captivité peut occasionner des 
problèmes physiques graves, notamment des 
carences nutritives extrêmement dommageables. 
Malgré de bonnes intentions, il est difficile pour 
l’humain de fournir une nourriture adéquate : 
« L’alimentation de l’animal doit permettre aux 
dents de s’user. En captivité, les écureuils ont 
tendance à sélectionner, dans l’abondance de 
nourriture qui leur est fournie, ce qu’ils préfèrent 
et pas nécessairement ce qui est meilleur pour 
leur santé. » Un écureuil non relâchable comme 
Peter, ou gardé en captivité à des fins récréatives, 
risque notamment de développer des lésions très 
douloureuses de la muqueuse buccale. En effet, 
la croissance des dents des rongeurs est continue 
et celles-ci doivent être usées en permanence. 
Écureuil Land met donc en garde : « Ces lésions 
peuvent être très graves, puisque les racines 
dentaires montent très creux au niveau de la man-
dibule et du maxillaire. Elles peuvent occasionner 
une invasion bactérienne et la formation d’abcès 
très difficiles à traiter. » L’écureuil a également 
besoin d’énormément d’espace pour bouger et 
reproduire son comportement naturel. Christelle 
et Frédéric doivent par conséquent prévoir un 
enclos de grande dimension pour que Peter puisse 
se déplacer à sa guise. Si ces conditions sont res-
pectées et que l’animal ne présente pas de trouble 

1 Espèce de la famille des sciuridés présente essentiellement 
en Amérique du Nord, sorte de petit écureuil rayé.

Guest
Rectangle



67

magazine contreculturel

Illustration Arnold

Guest
Rectangle



68

véganes

particulier, son espérance de vie en captivité peut 
atteindre 15 à 20 ans, alors que dans la nature, elle 
est d’environ 6 ans. Il faut donc être prêt à vivre 
une relation à long terme et ne pas prendre la 
tâche à la légère.

Partager le territoire

Christelle, Frédéric et les bénévoles  d’Écureuil 
Land sont tous d’accord sur l’importance d’ap-
prendre à partager le territoire avec nos voisins 
sciuridés. Il faut comprendre que les problèmes 
qu’ils subissent sont majoritairement causés par 
l’humain, que ce soit par la coupe des arbres ou 
par l’omniprésence des véhicules et des chats. Et 
bien que certains voient à tort l’écureuil comme 
un animal nuisible qui fouille les poubelles, mange 

les légumes des jardins et vole la nourriture des 
piqueniques, il ne faut pas oublier qu’il joue un 
rôle essentiel dans notre écosystème. C’est un 
jardinier hors pair qui participe au reboisement 
et à la dispersion des espèces par les noix et 
graines qu’il enterre. Christelle le rappelle : « Une 
forêt sans écureuils n’est pas une forêt en santé ». 
C’est d’ailleurs avec ce même souci de préserver 
les milieux naturels qu’Écureuil Land s’assure de 
varier ses lieux de relâche pour éviter les déséqui-
libres dans les populations. L’organisme espère 
aussi peu à peu conclure des partenariats solides 
avec les villes et les services d’émondage.
 Il n’y a d’ailleurs pas qu’avec les écureuils que 
nous devons apprendre à partager le territoire, 
mais avec tous les animaux sauvages de nos 
villes, ces animaux « liminaux »2 dont font partie 
les ratons laveurs, les marmottes, les pigeons, les 
chauvessouris et bien d’autres. Plusieurs orga-
nismes leur viennent aujourd’hui en aide, mais 
limiter les dégâts ne suffit plus, il faut repenser 
notre façon de vivre avec ces espèces que nous 
côtoyons chaque jour. Mais pour l’organisme 
Écureuil Land, chaque petit geste compte. Si 
toutes les familles d’accueil qu’il encadre portaient 
un regard différent sur les animaux sauvages et le 
partage du territoire, il considèrerait avoir atteint 
son objectif. Espérons que l’histoire de Peter 
et de sa famille contribuera à éveiller quelques 
consciences de plus.

Maude Lefebvre est candidate à la maitrise en histoire de 
l’art de  l’Université du Québec à Montréal. Elle s’intéresse 
à la question des droits des animaux non humains depuis 
l’adolescence.

Photo Christelle Baccigotti

Quand nous sommes 
en compagnie de Peter, 
nous portons désormais 
des lunettes de sécurité 
et nous nous protégeons 
bras, jambes et pieds ; 
nous portons une vraie 

tenue de combat !

2 À ce sujet, voir Sue Donaldson et Will Kymlicka, Zoopolis : 
une théorie politique des droits des animaux, Alma  
éditeur, 2016, et Sue Donaldson, « Comment vivre avec  
les blaireaux ? », dans le précédent numéro de Véganes.

Guest
Rectangle



69

magazine contreculturel

Avant Cantin, les animaux étaient arrivés en paire 
dans notre vie. Il y a eu d’abord Blais et Cossette, 
fils de Clochette, trouvés via une annonce remplie 
de fautes, crayon plomb sur feuille lignée, punai-
sée sur le babillard de l’IGA de Limoilou, à l’été 
2011, le même jour où Anders Breivik massacrait 
77 personnes en Norvège. J’avais un faible pour 
le tabby, ma sœur a craqué pour le roux. On est 
partis avec les deux, c’était écrit dans le ciel.
 Puis sont arrivées Utah et Texas, filles de Mimi, 
conçues à Anjou, nées à Limoilou. Le plan était 
de les donner en adoption dès qu’elles seraient 
sevrées, parce que deux chats, c’est suffisant, 
non ? Notre annonce ne s’est bien sûr jamais 
rendue sur le babillard de l’IGA. Au printemps 
2014, nous vivions avec quatre chats : le tabby, le 
roux et deux petites noires que j’ai encore de la 
difficulté à distinguer l’une de l’autre dès qu’il fait 
un peu sombre.
 Nous venions tout juste de quitter Québec 
pour nous installer à la campagne quand nous 
avons entendu parler du démantèlement d’une 
usine à chiots à Sainte-Anne-des-Plaines. En 
cette période des déménagements, la SPCA 
de Laurentides-Labelle ne fournissait pas à la 
demande, et les chiots risquaient d’être eutha-
nasiés si on ne leur trouvait pas rapidement des 
foyers. Nous sommes revenus de Sainte-Anne-
des-Plaines avec Achille, fils de Charlotte, gros 
crétin sympathique collectionneur de bouts de 
bois, gourmand et têtu, se prenant excessive-
ment au sérieux, mais doux et loyal ; ainsi qu’avec 
Firmin, fils de Gigote, rouquin efflanqué aux 
oreilles tombantes et au regard honnête, amical et 
joueur, passionné de course et de natation. Cantin, 
chaton à tuxedo encore trop léger pour être 
détecté par les balances, est le premier à arriver 
dans notre famille seul de son clan, sans frère ou 

sœur sur qui se blottir pour atténuer le trauma-
tisme d’être séparé de sa mère et d’atterrir dans 
un lieu inconnu. Et pourtant, il ne semblait pas du 
tout traumatisé quand il a mis la patte chez nous 
pour la première fois. Simplement soulagé d’avoir 
échappé à la petite voisine, qui s’en servait comme 
d’une poupée. (Il faut voir dans quel état sont les 
poupées de la petite voisine pour comprendre à 
quel point Cantin vivait dangereusement avant 
qu’on le connaisse.) Et s’il était heureux d’avoir 
trouvé un endroit où il fait chaud et où la nourri-
ture tombe du ciel – lui qui est né dehors en plein 
hiver et qui a passé les deux premiers mois de 
sa vie sous une galerie –, il cachait bien son jeu. 
Après une heure passée dans la maison, il agissait 
comme s’il n’avait jamais connu autre chose. Il 
vaquait à ses petites affaires, mangeait, dormait, 
piquait des sprints, explorait les armoires et luttait 
contre des cordons de souliers, pas intimidé une 
miette par les géants qui l’entouraient, affichant 
la même curiosité effrontée devant les feulements 
hostiles de Cossette et l’amour encombrant 
 d’Achille. À la fin de sa première journée parmi 
nous, il avait déjà assimilé le principe de la litière 
et trouvait le moyen d’escalader la fontaine des 
chiens pour y boire.
 Peut-être s’agissait-il de sa stratégie pour se 
faire adopter : faire comme s’il avait toujours été 
là, en espérant que nous n’y verrions que du feu. 
Si c’est le cas, ça n’a pas exactement fonctionné, 
on n’est pas si caves, n’empêche que le résultat 
est le même : Cantin est un Blais pour la vie.

François Blais est écrivain et traducteur. Il habite à Charette, 
en Mauricie, avec un humain, deux chiens et cinq chats.

Cantin
François  
Blais

PORTRAIT

Cantin, chaton à tuxedo 
encore trop léger pour être 
détecté par les balances.

Guest
Rectangle



70

véganes

Vous croyez aux coups de foudre sur internet, 
vous ? Moi oui. Enfin, pour les humains, je ne sais 
pas, mais avec un animal, je peux vous certifier 
que ça existe. C’est comme ça que j’ai rencontré 
Lojong, un chat bleu de deux ans qui n’avait pas 
eu de bol jusque-là.
 Je traversais moi-même une sale période, 
j’étais aussi seule et brisée intérieurement 
qu’on peut l’être. Un soir, alors que je surfais sur 
internet, je me suis retrouvée sur le site d’une 
association proposant des chats à l’adoption. Je 
cliquais, cliquais, envoyant à chaque fois ce que 
je pouvais d’ondes positives à ces pauvres créa-
tures abandonnées des humains, à la manière de 
celles et ceux qui espèrent sauver le monde avec 
leurs prières.
 Et puis soudain le choc. Là, devant mes yeux, 
apparut un chat dont le regard me bouleversa. Il 
s’appelait Lojong et il était superbe, mais s’il avait 
été borgne ou à moitié pelé, je l’aurais tout de 
même trouvé magnifique. Et alors que j’habitais 
un studio minuscule et que je ne voulais plus 
de chat – la mort du précédent m’ayant déchiré 
le cœur –, j’ai contacté l’association afin de le 
rencontrer. Ça, je l’ai rencontré ! Du moins, j’ai 
essayé… Car à chacune de mes visites, ce petit 
saligaud prenait un malin plaisir à m’éviter, me 
fuir, se planquer, comme s’il s’amusait à tester ma 
motivation.
 Mais motivée, je l’étais, et, un jour, nous 
sommes repartis ensemble. Entre temps, j’avais 
appris que ce petit chat sauvage était, lui aussi, 
cabossé de l’intérieur et que malgré le travail 
formidable de sa famille d’accueil, l’humain le 

terrorisait. Il existait un risque qu’il ne se lie jamais 
à moi.
 J’avais accepté cette éventualité, me disant 
qu’à défaut de pouvoir le cajoler, je lui fournirais 
un refuge ainsi que des bons soins jusqu’à son 
dernier souffle.
 Mais Lojong me réserva bien des surprises ! De 
jeux en caresses volées, à force de patience et de 
douceur, nous avons tout de même fini par nous 
apprivoiser. Je dis nous parce qu’en acceptant de 
me donner sa confiance et de m’aimer incondi-
tionnellement, comme seuls les animaux en sont 
capables, s’il s’est guéri de sa peur des humains, 
Lojong m’a aussi recollé le cœur. Il m’a donné 
une raison de rentrer chez moi le soir, a brisé ma 
carapace, s’est fait une place dans ma solitude et 
m’a gavée d’amour.
 Il est devenu mon ami, mon gamin, ma muse, 
puisque je suis écrivaine. Et cela fait neuf ans que 
ça dure. Les années passant, je prie le dieu des 
chats pour avoir encore au moins autant à partager 
avec lui. Au diable la vieillesse qui lui fera perdre 
souplesse et autonomie, je serai là pour prendre 
le relai ! De même, son pelage peut bien se ternir, 
ses dents se gâter, moi je m’en fiche, car à mes 
yeux, Lojong est et restera toujours le sublime 
chat pour qui j’ai craqué sur internet, et lui aussi 
sera toujours gavé d’amour.

Ingrid Desjours est l’auteure de nombreux thrillers et romans 
Young Adult. Son dernier livre est La prunelle de ses yeux 
(Robert Laffont, 2016).

Mon ami, mon 
gamin, ma muse
Ingrid Desjours

PORTRAIT

Guest
Rectangle



71

magazine contreculturel

À première vue, la zoothérapie n’est pas compa-
tible avec l’antispécisme. Toutefois, l’éthologie 
et l’écoféminisme nous permettent une réflexion 
sur des relations thérapeutiques possibles et 
saines pour toutes les espèces concernées. Une 
étude du comportement des animaux et de leurs 
émotions exempte de biais spéciste apparait être 
fort pertinente pour aborder un tel sujet. Qui plus 
est, l’écoféminisme nous aide à mieux cerner 
l’importance des relations que nous entretenons 
les uns avec les autres, ainsi que la nécessité de 
mettre au cœur de nos préoccupations éthiques la 
subjectivité des individus et leur ressenti.
 La zoothérapie, ou thérapie assistée par 
l’animal, existe au moins depuis le XVIIIe siècle. 
En 1796, des patients d’un hôpital psychiatrique 
avaient l’opportunité d’être en présence des ani-
maux de ferme à l’extérieur. On dit aussi que Freud 
était souvent accompagné de son chien lors des 
séances de psychanalyse pour permettre à ses 
patients de s’ouvrir plus facilement. Depuis long-
temps, l’humanité a compris que la présence des 
animaux non humains aide, apaise et permet de 
progresser plus rapidement dans des processus 
de guérison physique ou psychologique, en plus 
d’être stimulante et réconfortante dans la vie de 
tous les jours. Évidemment, dans une perspective 
antispéciste, ces exemples ne démontrent en 
rien que de tels rapports pourraient être positifs 
et acceptables moralement pour les individus 
non humains utilisés dans ces approches. Le 
problème se situe dans la définition de la zoothé-
rapie : celle-ci fait la promotion de l’utilisation des 
animaux comme outils de travail.

 Les animaux produits ou utilisés à des fins 
thérapeutiques ou d’assistance n’ont de valeur 
qu’en fonction de ce qu’ils sont ou font pour les 
humains, ce qui pose un énorme problème. Sans 
nier l’attachement, l’amour et la bonne volonté que 
peuvent ressentir les thérapeutes, les patients ou 
les personnes ayant un animal d’assistance, le 
bienêtre des humains passe bien devant celui des 
animaux ainsi instrumentalisés. Les chiens pour 
les non-voyants (comme ceux de Mira, au Québec) 
en sont un triste exemple. La fabrication des chiots 
de « choix », les techniques de dressage non axé 
sur le renforcement positif, l’inhibition presque 
complète de leurs comportements naturels et de 
leur personnalité et, finalement, la mise au second 
plan de presque tous leurs besoins sociaux sont 
une triste démonstration de l’utilisation de ces 
chiens comme outils. Perçu socialement comme 
un programme positif pour des humains accom-
pagnés de leur chien heureux et dévoué, la réalité 
est loin de ce beau portrait.
 D’autres formes de zoothérapie peuvent 
sembler plus acceptables, par exemple l’utilisa-
tion d’animaux pour des thérapies physiques ou 
psychologiques afin d’aider des enfants, des per-
sonnes âgées, des détenus, des personnes esseu-
lées, etc. Certains centres d’aide psychologique 
pour des enfants ont des animaux sur place pour 
aider ces jeunes personnes à s’ouvrir, à gagner 
confiance en elles et plus encore. D’autres vont 
aider des enfants ayant des handicaps physiques 
à développer certaines habiletés par le toilettage, 
la promenade et les caresses d’animaux de toutes 
sortes. Dans toutes ces situations, le bienêtre et 

La zoothérapie  
est-elle compatible 
avec le véganisme ?
Sophie Lecompte

ESSAI

Guest
Rectangle



72

véganes

l’autodétermination de ces animaux ne seront 
pas toujours priorisés, surtout lorsqu’il s’agit de 
vendre un service. On peut aussi se demander ce 
que deviennent ces animaux quand ils cessent 
d’être utiles. Et c’est sans compter la captivité 
ou la restriction des mouvements qu’ils doivent 
endurer pendant ou en dehors de leur service. 
Bref, autant l’avouer, la zoothérapie telle qu’on la 
pratique actuellement, ce n’est pas très végane.

Une zoothérapie éthique ?

Un article du New York Times1 présentait récem-
ment le Serenity Park, où vivent de nombreux per-
roquets avec des traumatismes importants. Ayant 
été privés des liens sociaux nécessaires à leurs 
besoins et vivant avec des humains incapables de 
compenser cette énorme soif relationnelle, ces 
oiseaux qui peuvent vivre de nombreuses décen-
nies ont des symptômes très similaires à ceux 
observés chez les humains vivant avec un syn-

drome posttraumatique. Le Serenity Park, dans 
lequel peuvent se retrouver humains et oiseaux 
aux prises avec de grandes souffrances psycho-
logiques, est un endroit de progrès, de guérison, 
de confiance et de respect mutuel. L’article décrit 
cet endroit comme un lieu de rétablissement, tant 
pour les personnes atteintes d’un syndrome post-
traumatique que pour les perroquets. Le travail est 
commun et se fait à travers des relations saines. 
Ainsi, il ne s’agit pas de zoothérapie à proprement 
parler, mais plutôt ce que l’on pourrait nommer 
des relations thérapeutiques.
 Cela suppose évidemment d’admettre que des 
animaux peuvent être atteints d’un syndrome de 
choc posttraumatique ou souffrir de dépression, 
par exemple. C’est précisément ce qu’expose 

le livre de Barbara J. King, Le chagrin des ani-
maux. Du suicide de dauphins ou de celui d’une 
ourse exploitée pour sa bile à l’automutilation 
des suites de traumatismes ou de dépression, 
l’autrice se détache des approches béhavioristes 
traditionnelles en éthologie. Pourquoi, demande 
King, devrions-nous toujours expliquer un com-
portement sans tenir compte de l’aspect subjectif 
et émotionnel des individus ? Cette approche 
n’est d’ailleurs pas sans rappeler notre regard 
sur les bébés et les jeunes enfants au courant 
du XXe siècle. Là aussi, l’approche béhavioriste 
s’est avérée déficiente. On le sait aujourd’hui, les 
bébés vivent une réalité subjective, des relations 
avec leurs proches et des émotions complexes. 
Ils n’agissent pas seulement en réaction à des 
mécanismes d’apprentissage de renforcement 
ou de punition. Pourquoi, dès lors, persister à 
dresser cette barrière métaphysique entre eux, 
les animaux, et nous, les humains ?
 Par peur de l’anthropomorphisme. Cette 
crainte est, semble-t-il, le résultat du regard 
spéciste et hiérarchique que l’on porte sur les 
autres animaux : il teinte la majorité des relations 
que nous entretenons avec eux. Marc Bekoff, 
une figure importante dans l’étude des animaux, 
présente très bien les problèmes de l’approche 
traditionnelle : nous devrions changer de para-
digme, repenser nos hypothèses et réviser nos 
stéréotypes. C’est à cette condition seulement 
que nous pourrons comprendre ce qu’ils vivent, 
ce qu’ils ressentent et, par là même, mieux nous 
comprendre nous-mêmes :

« Nous avons besoin des animaux comme 
de l’air que l’on respire. Nous vivons dans 
un monde blessé, souvent coupés des 
animaux et de la nature. Les animaux sont 
de parfaits compagnons qui nous aident au 
fil des jours. L’absence de relations étroites 
et réciproques avec d’autres créatures ani-
males nous exclut de ce monde riche, divers 
et magnifique. C’est pourquoi nous nous 
tournons vers les animaux pour trouver un 
soutien affectif. […] Grâce à eux, nous par-
venons à saisir ce que nous sommes dans le 
grand ordre des choses. »2

 Il faut aussi voir que certaines relations thé-
rapeutiques pourraient nous permettre d’étudier 
les réponses émotives et les besoins relationnels 
et sociaux des animaux sociaux. Car ils ont bien 
des structures cérébrales semblables aux nôtres, 

1 Charles Siebert, « What does a parrot know about PTSD? », 
The New York Times, 31 janvier 2016.

2 Marc Bekoff, Les émotions des animaux, Rivages, 2013. 

Si la zoothérapie telle 
qu’on la connait n’est 

généralement pas végane, 
en la redéfinissant et 

en faisant toujours une 
priorité du bienêtre 

entier des animaux, elle 
pourrait le devenir.

Guest
Rectangle



73

magazine contreculturel

permettant l’attachement, l’attention, l’amitié. 
Plus encore, ils peuvent bénéficier de rapports 
positifs et sains avec des individus d’autres 
espèces. De ce fait, prioriser leur bienêtre néces-
site certainement de respecter leurs besoins 
individuels, leurs limites et d’être particulièrement 
attentifs à leur envie de participer — ou pas — au 
travail demandé.
 Il est temps de repenser entièrement la 
zoothérapie et de comprendre la signification 
plus profonde des relations entre humains et 
non-humains. Dans un contexte social et politique 
où la plupart des animaux ont vécu ou vivent les 
sévices et les conséquences de notre rapport 
utilitaire aux autres espèces, il serait possible 
de créer des environnements dans lesquels leur 
présence et leurs capacités relationnelles pour-
raient aider de nombreux humains tout en étant 
bénéfiques pour eux. Peut-être qu’un programme 
comme les Copains de livres, où des enfants vont 
lire aux animaux d’un refuge, pourrait servir de 
modèle. Les bienfaits sont doubles : une présence 
réconfortante pour les animaux, et un contexte 
d’apprentissage non évaluatif et agréable pour 
les enfants.
 De même, des chats abandonnés en refuge 
peuvent être adoptés par des centres de per-
sonnes âgées ou de soins de longue durée et 
vivre sur place tout en ayant une entière liberté de 
mouvements et de fréquentations.
 Toujours en considérant le bienêtre psycho-
logique et physique des animaux en question, 

imaginer diverses situations similaires n’est pas 
difficile si la volonté de ces derniers est respec-
tée. Des chiens ou d’autres animaux abandonnés 
peuvent devenir des compagnons de vie de 
bénévoles ou thérapeutes qui vont visiter des 
prisonniers, des victimes d’actes criminels, des 
enfants malades, et plus encore. Dans de telles 
circonstances, ces relations apparaissent compa-
tibles avec la volonté de ne pas exploiter, utiliser 
ou objectifier les animaux.
 Si la zoothérapie telle qu’on la connait n’est 
généralement pas végane, en la redéfinissant et 
en faisant toujours une priorité du bienêtre entier 
des animaux, elle pourrait le devenir. Ce type de 
relations avec les animaux peuvent certainement 
apporter une meilleure compréhension de leur 
subjectivité, de leur capacité émotionnelle et 
cognitive et, par le fait même, ouvrir les horizons 
des gens quant à la nécessité de ne pas les exploi-
ter et les utiliser. En ce sens, il serait certainement 
pertinent d’offrir des espaces de rencontres théra-
peutiques en présence d’animaux de ferme ayant 
été sauvés, toujours en laissant le choix à ces 
derniers de participer ou non aux séances. Car on 
ne voudrait certainement pas les retirer de la filière 
viande pour les exploiter d’une autre manière.

Sophie Lecompte a fait ses études en philosophie à 
 l’Université de Montréal, en s’intéressant à l’écoféminisme et à 
nos relations avec les autres animaux. Elle a été zooanimatrice 
en milieu hospitalier durant sept ans et est consultante en 
comportement félin.

Guest
Rectangle



74

véganes

Le prix de l’amitié 
Repenser la prise 
en charge vétérinaire 
des animaux 
de compagnie
Émilie-Lune Sauvé

ESSAI

Guest
Rectangle



75

magazine contreculturel

La médecine vétérinaire et l’éventail de traitements 
de pointe offerts aux animaux dits « de compagnie » 
ont fait des bonds prodigieux dans les dernières 
décennies. Avec un meilleur arsenal pharmacolo-
gique, un plus grand souci de la gestion de la douleur 
et l’émergence de spécialités en médecine vétéri-
naire telles que l’oncologie et la médecine interne, 
certains animaux non humains ont maintenant 
d’autres solutions que l’euthanasie face à la maladie. 
Mais comme plusieurs autres aspects de la domes-
tication des animaux pour notre compagnonnage, 
cette prise en charge n’est pas sans soulever un lot 
d’enjeux éthiques.

Si les animaux qui partagent nos maisons ont 
théoriquement accès à un rempart contre la 
souffrance physique, l’absence de filet social 
pour assumer une part de ces couts vétérinaires 
laisse une bonne partie des animaux souffrants à 
la merci des choix (et des limitations financières) 
des humains qui en sont responsables.

Des dispositions légales, mais  
pas  nécessairement morales

 Bien que la loi1 ait récemment stipulé que 
l’animal est un être sensible et non une chose, la 
qualité des soins qui sont offerts aux animaux de 
compagnie demeure entièrement à la discrétion 
de ceux qu’on considère encore comme leurs 

« propriétaires ». Le libellé de la loi précise que 
les impératifs biologiques de l’animal doivent être 
pris en compte et que ceux-ci incluent la nécessité 
pour l’animal de « recevoir les soins nécessaires 
lorsqu’il est blessé, malade ou souffrant ». Cette 
exigence reste toutefois si floue qu’elle semble 
difficile à encadrer dans le contexte actuel.
 Pour le moment, chacun est libre de disposer 
de la vie de son animal de compagnie par une 
mise à mort effectuée par un vétérinaire (appelée 
dans ce cas, à tort, euthanasie), même si celui-ci 
ne souffre d’aucun problème de santé. Il va sans 
dire que la mise à mort par injection est donc une 

« Tu existes et ça n’a pas de prix. » 
– Yasmina Khadra,  

L’Olympe des infortunes.

1 Le statut juridique des animaux a été modifié en 2015, 
d’abord en France et quelques mois plus tard au Québec.

Photo Katya Konioukhova

Guest
Rectangle



76

véganes

option possible lorsque survient un problème de 
santé, quelle qu’en soit la gravité. Dans le cas 
d’une condition bénigne, mais souffrante, cette 
mise à mort peut-elle faire partie de ces « soins 
nécessaires » ? Aux termes de la loi, oui.
 Une personne humaine pourrait par exemple, 
en toute légalité, décider de faire euthanasier son 
chien adulte qui commence à montrer des signes 
de diabète et de s’acheter un chiot le lendemain 
sans qu’on la questionne sur ses choix. Sachant 
que la prise en charge rapide du diabète peut 
offrir à l’animal de longues années de vie de 
qualité, la notion de « soins nécessaires » est 
ici excessivement subjective. Les dispositions 
légales actuelles invitent à ne pas laisser souffrir 
un animal, mais il semble que l’intérêt à vivre de 
l’individu ne fasse pas encore partie des impératifs 
biologiques reconnus.
 L’humain responsable et soucieux de la vie 
de son animal est par ailleurs fort susceptible 
d’être confronté à des situations d’urgence où il 
constatera l’ampleur des couts des soins de santé 
dans un système privé. Bien souvent, rien n’aura 
préparé l’adoptant à anticiper les frais qu’il devra 
débourser pour son compagnon.
 Dans le cas de maladies chroniques, les traite-
ments les plus couteux offrent souvent les options 
les moins invasives et avec des taux de succès 
beaucoup plus élevés. Lors d’un cancer, c’est un 
diagnostic précis qui permet la prise en charge 
la plus efficace de la maladie. Le fait d’identifier 
où se trouve la tumeur oriente les décisions et 
peut changer radicalement l’espérance de vie de 
l’animal, mais surtout la qualité de celle-ci. Sans 
diagnostic, on ne peut que déclarer forfait ou 
traiter à l’aveuglette. Or le cout du diagnostic à lui 
seul dépasse parfois 1 000 $.
 Nombreux sont ceux qui blâment les vétéri-
naires d’exiger de pareilles sommes. La vérité est 

que nous ignorons bien souvent le cout réel des 
actes médicaux effectués en médecine humaine 
dans un système de santé subventionné. Par 
exemple, une personne non résidente du Québec 
devra prévoir 3 870 $ pour une chirurgie d’un jour 
dans un centre hospitalier ; pour une hospitali-
sation aux soins intensifs, la facture s’élèvera à 
11 019 $ par jour. Si la médecine vétérinaire actuelle 
souhaite traiter l’animal non humain comme une 
personne, réduire les risques postopératoires 
et la douleur, les couts seront proportionnels. 
Maintenant, comment se positionner face à ces 
nouvelles options ?
 Entre le désarroi de l’humain qui n’a tout 
simplement pas la possibilité de faire soigner son 
chien en douloureuse torsion gastrique et celui qui 
déclare qu’une prise de sang est au-dessus de ses 
moyens, les attitudes les plus diverses se côtoient.
 Les gens qui vivent dans une situation de 
précarité réelle peuvent éprouver une détresse 
importante à devoir abandonner leur compagnon 
à sa souffrance. Cohabiter avec des animaux 
devrait-il être un privilège de personnes riches ? Il 
serait injustifiable de refuser à des humains moins 
fortunés de nouer des liens interspécifiques, 
surtout s’ils ont accueilli généreusement des 
animaux abandonnés à titre de réfugiés dans leur 
foyer. Par ailleurs, d’autres, mieux nantis, auront 
acheté à grands frais des animaux « produits » par 
des éleveurs, mais déclareront déraisonnables 
des interventions pourtant nécessaires à la santé 
de leur animal. Finalement, certaines personnes 
prêtes à des sacrifices importants pour leur 
compagnon non humain feront parfois face au 
jugement de leur entourage. Si nul ne se prononce 
sur le budget des autres lorsqu’il est question 
de s’offrir une voiture ou un voyage de plusieurs 
milliers de dollars, le même montant accordé à 
la santé de son compagnon suscite souvent des 
débats non sollicités. Pourtant, accorder un souci 
à la qualité de vie des animaux de compagnie et les 
considérer au point de vue de leur santé comme 
des personnes et non comme des biens meubles 
permettent de transformer le regard que l’on porte 
sur l’ensemble des animaux.

Des pistes de solutions

 Les humains responsables d’animaux domes-
tiques peuvent souscrire à une assurance privée. 
Si on fait un calcul rapide, on peut conclure qu’en 
mettant de côté durant dix ans le même montant 
que celui investi chez l’assureur, on accumule en 
banque un montant substantiel permettant de 
prendre soin de notre animal une fois âgé. Par 

Pour le moment, chacun 
est libre de disposer de 
la vie de son animal de 

compagnie par une mise 
à mort effectuée par un 

vétérinaire (appelée dans 
ce cas, à tort, euthanasie), 
même si celui-ci ne souffre 
d’aucun problème de santé.

Guest
Rectangle



77

magazine contreculturel

contre, l’assurance offre une sécurité financière en 
cas d’accident survenant tôt dans son parcours.
 L’inconvénient, c’est que l’argent investi chez 
l’assureur et qui n’est pas réclamé pour soigner 
son animal contribue simplement à enrichir une 
compagnie privée. Une option intéressante à 
considérer serait l’élaboration d’une coopérative 
d’assurance pour animaux constituée de membres 
prêts à investir un montant plus élevé afin d’as-
surer une sécurité à un plus grand nombre d’in-
dividus animaux. D’un point de vue végane, l’idée 
que l’argent investi pour son propre animal puisse 
servir à minimiser la souffrance chez d’autres 
individus dans le besoin est très séduisante. 
Cependant, la mise en place d’un tel système 
nécessiterait un bassin important de personnes 
responsables et engagées à investir dans la santé 
des membres d’une espèce sous tutelle.
 En attendant que la notion de propriété des ani-
maux domestiques soit revue et qu’un système de 
santé gratuit soit envisagé pour les créatures qui 
évoluent à nos côtés, il faut prendre conscience 
du rôle que joue la surproduction animale dans la 
problématique globale de leurs soins de santé.
 La charge financière qui pèse sur les refuges, 
les organismes et les individus qui font du sauve-
tage d’animaux domestiques est énorme si l’on 
considère le nombre impressionnant d’animaux 
de compagnie étant abandonnés au milieu de leur 
vie sans aucune « dot » pour leurs soins éventuels. 
Sans compter que les gens qui se lancent dans ce 

genre de sauvetage ne jouissent souvent d’aucune 
subvention.
 Une solution légitime serait de chercher éga-
lement à faire contribuer à ces couts ceux qui font 
encore impunément l’élevage intensif de chiots, 
de chatons et d’autres petits animaux. Il serait 
aussi envisageable d’empêcher les gens qui ont 
abandonné des animaux faute de pouvoir subvenir 
à leurs besoins de s’en procurer d’autres à peu 
de frais.
 Il est enthousiasmant de se permettre de rêver 
à une société où les animaux ne sont pas invités 
au monde pour des raisons financières et où une 
fois nés, leur intérêt à vivre est respecté. L’un des 
premiers droits à leur être accordé pourrait être 
l’accès à des soins de santé. Or, il subsiste des 
questions importantes quant à leur autonomie et à 
la façon dont ils pourraient s’exprimer sur les soins 
qu’ils souhaitent ou non recevoir. Pour le moment, 
nous sommes responsables non seulement de 
payer, mais également de choisir à leur place, et 
c’est une question extrêmement délicate. Chacun 
y avance à tâtons, gardant en tête la volonté de 
vivre et d’échapper à la douleur que nous parta-
geons avec tous les êtres sensibles.

Émilie-Lune Sauvé est une militante végane. Elle s’intéresse 
aux solutions politiques pour une gestion responsable des 
animaux domestiques depuis 2007.

Des couts à prévoir

Frais à prévoir
Première annéestérilisation, micropuce, vaccins, 

antiparasitaires
entre 400 et 700 $* 
entre 200 et 350 €

Années subséquentesexamen, rappels de vaccins, 
antiparasitaires, prise de sang

entre 200 et 500 $* 
entre 120 et 300 €

Situations d’urgence (à anticiper)
Blocage urinaire (chat)sans soins : toujours mortel 

avec soins : excellent pronostic
entre 1 000 et 2 500 $

Opération à la suite d’un  
accident de voiture (chien)

le pronostic dépend souvent de 
la qualité des soins d’urgence

entre 1 500 et 6 000 $

Stase digestive (lapin)sans soins : souvent mortel
avec soins : pronostic variable

entre 500 et 1 500 $

* Ces montants n’incluent pas de fonds de réserve pour les urgences.

Guest
Rectangle



78

véganes

Je ne connaissais pas les lapins, ou si peu. Enfant, 
j’avais reçu un lapin blanc que ma mère avait 
acheté dans une animalerie et qui s’est révélé 
souffrir d’une maladie obscure. Nous devions 
désinfecter sa plaie sur le ventre chaque jour et la 
pauvre bête subissait, timide et quasi amorphe. 
C’est le premier être dont j’ai pleuré la mort. 
Ensuite, surtout des chats dans ma vie.
 Et puis, il y a trois ans, j’aperçois un petit 
lapin gris dans une cage posée sur le rebord de 
la fenêtre du bar en bas de chez moi. Pressée, je 
ne m’arrête pas les premières fois puis je finis par 
entrer dans le bar et demande au barman ce que 
c’est que ce lapin. C’est un bar du 20e arrondisse-
ment. Je connais la plupart des consommateurs 
et le patron. On me raconte 
l’histoire de ce lapin qu’une 
famille a acheté pour deux 
enfants turbulents qui 
se sont vite lassés de la 
peluche vivante. Le lapin 
est arrivé en sale état au 
café, apporté par le père de 
famille qui a pensé qu’au 
bout d’un moment de mal-
traitance, il valait mieux le donner. Une cliente a 
fondu quand elle a vu le petit animal qui perdait 
ses poils et qui n’avait rien à ronger, elle s’est 
occupée de lui, mais ne pouvait pas le prendre 
chez elle. Alors le lapin restait dans sa cage.
 À force de passer devant cet animal, je me 
suis dit que je devais faire quelque chose, et j’ai 
demandé au propriétaire du café si je pouvais 
l’adopter. Il me connaissait bien, il a accepté.
 C’était l’époque où des agriculteurs « mani-
festaient » en lançant des êtres vivants, des 
ragondins, sur les grilles du ministère de 
 l’Agriculture. Images ignobles qui étaient censées 

se justifier, car les ragondins étaient désignés 
comme « animaux nuisibles ». Comble de la bêtise 
égocentrique et de la cruauté spéciste. Un jour que 
je donnais du persil au lapin, je me suis surprise à 
l’appeler Ragondin, et ce nom lui est resté.
 Ragondin a repris du poil de la bête. Sa vivacité, 
sa façon de communiquer avec moi me ravissent. 
Le voir tourner autour de mes jambes en courant, 
se lever sur ses pattes arrière pour gratter mon 
jean avec ses minuscules pattes avant à une 
vitesse sidérante, faire des bonds sur le lit, tout 
ça est un spectacle irrésistible dont je ne me suis 
pas lassée.
 J’ai découvert un jour que Ragondin s’installait 
devant un miroir posé sur le sol et qu’il observait 

ce qu’il se passait dans la 
pièce. Nul doute qu’il savait 
qu’il était le lapin dans le 
miroir, il le confirmait par 
son attitude, son regard. 
Un lapin aurait-il accès 
au stade du miroir cher à 
Lacan ? J’affirme que oui.
 Ragondin est particu-
lièrement photogénique et 

il est devenu une célébrité sur sa page Facebook. Il 
n’oublie jamais de se coucher sur le sol, les pattes 
arrière allongées, le fessier rebondi bien visible, 
l’œil espiègle, comme s’il posait.
 Je pourrais parler longtemps du plaisir phy-
sique et sentimental d’avoir un lapin, du petit son 
de ses dents quand il apprécie les caresses, de sa 
joie au réveil. Mais ne serait-ce pas trop intime ?

Stéphanie Hochet est une romancière née en 1975. Auteure de 
12 romans et d’un essai littéraire, elle a récemment publié aux 
éditions Rivages L’animal et son biographe.

PORTRAIT

Ragondin, jeune 
lapin lacanien
Stéphanie Hochet

Un caractère bien 
trempé, une bouille 

juvénile, ronde, joufflue 
avec de petites oreilles, 
un corps « très nain ».

Guest
Rectangle



79

magazine contreculturel

Il y a eu Moustache, Bébert, Minoune, Chatoune, 
Chechou, Po, Clint et j’en oublie. Aujourd’hui, il y 
a Oreo Moisi. Mais avant, il y avait la Fouine, une 
chatte blanche hyperactive qui a vécu 12 années 
avec moi. Sophy était allée la chercher à Québec 
et la bête avait vite pris possession de notre 
appartement de Baie-Saint-Paul. Elle n’avait peur 
de rien et terrorisait nos autres chats. Elle aimait 
se promener en voiture, elle restait assise sur le 
tableau de bord pour regarder la route défiler. La 
Fouine s’intéressait à la goutte d’eau qui fuyait du 
robinet du bain. Elle restait dans celui-ci pour y 
boire. Avec le temps, un marécage brunâtre s’était 
formé sur sa tête à cause des gouttes.
 J’ai déménagé à Louiseville avec la Fouine et 
Sophy est partie à Québec. Je n’avais pas de bain 
dans ma maison et la Fouine ne voulait pas boire 
dans son bol, alors je devais l’arroser avec un verre 
et elle se léchait le poil. Sophy n’était pas toujours 
là pour surveiller son alimentation et la Fouine 
a pris du poids. On l’a surnommée la Madame. 
Elle ne pouvait plus se nettoyer le derrière, alors 
je devais m’en occuper avec une débarbouillette 
tiède. Je l’apercevais au fond de la cour et l’appe-
lais pour la faire rentrer. Elle courait en direction de 
la maison avec son gros ventre ballotant, comme 
au ralenti, et je pouvais presque entendre Chariots 
of Fire de Vangelis. Sophy venait de moins en 
moins souvent chez moi. La Fouine est devenue 
ma seule compagne. Elle dormait auprès de moi à 
côté de l’oreiller. Elle se couchait sur mes jambes 
lorsque j’étais allongé sur le divan pour lire.
 Quand j’étais triste et déprimé, je l’entendais 
miauler dans la maison comme une âme en peine. 
Je ne pouvais pas m’imaginer qu’elle pouvait 
disparaitre un jour. Je croyais que nous allions 
passer toute notre vie ensemble. Le monde pou-
vait s’écrouler autour de nous, elle serait toujours 

là, avec son poil blanc et son odeur, et je me 
réveillerais toujours le nez dans son gros ventre 
de grosse Madame.
 Un jour, son comportement a changé. Elle res-
tait plus longtemps couchée. Elle avait mauvaise 
haleine et elle bavait un liquide noir. Je croyais 
que ce n’était pas grave, que c’était une simple 
réaction à de la mauvaise herbe ou quelque chose 
du genre. La vétérinaire lui a prescrit des antibio-
tiques et elle s’est mise à mieux aller, mais pas 
pour longtemps. Lors de la deuxième visite chez 
la vétérinaire, cette dernière a dit que la nécrose 
s’était installée dans la gueule de la Fouine et 
qu’il n’y avait rien à faire. J’ai compris que les 
jours heureux avec ma vieille compagne étaient 
terminés. Je devais la tenir de force pendant 
l’injection, elle tremblait de peur et tentait de se 
sauver. Elle ne voulait pas mourir. Son cœur a pris 
dix minutes avant de cesser de battre. J’ai songé à 
l’enterrer dans la cour, mais je n’avais pas de pelle. 
La vétérinaire l’a prise dans ses bras pour aller la 
porter dans la salle des animaux morts. La Fouine 
serait transportée quelque part et incinérée avec 
d’autres animaux morts. Pendant que je réglais les 
frais d’euthanasie avec la secrétaire, Everybody 
Hurts jouait à la radio de la clinique. Je suis revenu 
chez moi à pied avec la cage vide. Il faisait très 
beau. Un soleil splendide de fin d’été. J’étais le 
gars avec les larmes aux yeux qui marchait dans 
les rues de Louiseville avec une cage vide. Revenu 
à la maison, je m’attendais à voir la Fouine surgir 
ou la trouver dans le lit, ou sur le balcon, mais elle 
n’était nulle part.

Patrick Brisebois est un auteur vivant en Mauricie, au 
Québec. Il a publié des romans et de la poésie aux éditions 
Le Quartanier, L’Écrou et Alto.

PORTRAIT

La Fouine
Patrick  
Brisebois

Elle allait dans sa litière 
quand je faisais caca. Une 
sorte d’osmose s’était créée.

Guest
Rectangle



80

véganesPhoto Same Ravenelle

Guest
Rectangle



81

magazine contreculturel

En les domestiquant, nous avons rendu les chats 
vulnérables, dépendants. Puis, nous les avons 
abandonnés. Les chats peuplent nos villes, nos ban-
lieues et nos régions, ils meurent dehors ou dans les 
fourrières, et le commun des mortels s’en lave les 
mains. Pourtant, ce sont nos chats : nous les avons 
abandonnés.

Moe est né dehors. Il est ce qu’on appelle un 
chat féral, c’est-à-dire un membre d’une espèce 
domestiquée retourné à l’état sauvage. Il a connu 
la faim, les blessures, les maladies, les parasites. 
À son arrivée à la clinique, il était plein de sur-
prises : une rhinotrachéite, une conjonctivite, des 
puces, des poux, une otacariose (ce qu’on appelle 
« mites » d’oreilles), des parasites intestinaux, et 
une dent cassée. Il a le FIV et le FeLV1, deux virus 
qui affectent son système immunitaire et dimi-
nuent son espérance de vie. Le plan de départ, 
c’était de le retourner dans son environnement 
après l’avoir soigné et stérilisé. Mais comme il 
est porteur de virus transmissibles, il n’a pas été 
relâché, pour protéger les autres chats errants.
 Moe est donc allé en pension trois fois à la 
clinique vétérinaire, il a fait deux foyers d’accueil, 
et on lui en cherche un troisième. C’est un paria. 
Homo sapiens veut bien partager sa demeure et 

ses ressources avec une autre espèce, mais à une 
condition : l’animal conquis lui devra obéissance 
et affection. Moe n’offre rien de ça. Il a peur des 
humains. Et avec raison.

Un record en Amérique du Nord

Au Québec seulement, on tue 500 000 animaux 
de compagnie chaque année2. Les refuges et 
fourrières qui ont les moyens — et la décence — de 
payer les services d’une vétérinaire optent pour 
l’injection létale, la seule méthode d’euthanasie 

Les chats 
de personne
Lora Zepam

1 Respectivement, le virus de l’immunodéficience féline et le 
virus de la leucémie féline.

2 Majoritairement des chiens et des chats. On ignore 
combien de poissons, rongeurs, lapins, reptiles, oiseaux 
et arthropodes de compagnie y passent : certains sont 
abandonnés dans la nature ou « flushés » dans la toilette, 
et la plupart ne voient jamais de vétérinaire.

ESSAI

Guest
Rectangle



82

véganes

acceptable. Mais la chambre à gaz est encore 
trop souvent utilisée — on l’a même joliment 
rebaptisée cabinet d’euthanasie, ça rassure. La 
chose est bannie dans plusieurs États américains 
car jugée cruelle ; or, le ministère de  l’Agriculture, 
des Pêcheries et de  l’Alimentation du Québec 
(MAPAQ) — à qui on a étrangement confié la tâche 
de veiller à la sécurité et au bienêtre des animaux 
— autorise les fourrières à tuer leurs animaux 
non seulement en les gazant, mais aussi en leur 
mettant une balle dans la tête. Oui, c’est légal.

 Tandis qu’on tue un demi-million de chiens 
et chats par année, il y a des gens qui font la file 
pour acheter des animaux de race. Ils donnent 
un acompte à l’éleveuse, avec promesse d’achat. 
Payer pour un animal qui n’existe pas encore.
 Des animaux en bonne santé, souvent jeunes, 
des membres de la famille, morts pour un caprice. 
Faut-il empiler des cadavres dans une fourrière 
pour bien saisir la gravité de la situation ?
 Aux chats féraux comme Moe s’ajoutent les 
chats errants qui ont été abandonnés, ou per-
dus et jamais retrouvés. Ensemble, ils seraient 
environ 400 000 dans la région métropolitaine 
de Montréal. Ces chats ne sont pas des animaux 
sauvages : s’ils sont là, c’est à cause de nous. Je 
vais pas citer Saint-Exupéry, là, mais il me semble 
que la bonne chose à faire, c’est de se partager 
cette responsabilité collectivement.

Celles qui font partie de la solution

À l’heure actuelle, en plus des quelques orga-
nismes non subventionnés, il n’y a qu’une poignée 
d’humaines3 qui s’impliquent personnellement, 
au risque de leur santé physique, mentale et 
financière. Comment devient-on une crazy cat 
lady ? Tu commences par t’occuper du premier 
petit chat qui se pointe sur ton balcon un soir de 
novembre. T’as pas le cœur de le laisser mourir 
dehors. D’autres arrivent. Au début, le voisinage, 
les amies et la famille les adoptent. Bien vite, ton 
réseau devient saturé, et tu te retrouves avec 
38 chats chez toi. Si tes finances vont bien, ça 
peut aller. Mais ça peut finir en catastrophe. Celles 
qui arrivent à garder le contrôle peuvent sauver 
des dizaines de vies par année.
 Les rescues et les petits organismes d’adoption 
demeurent trop rares pour le nombre d’animaux 
sans foyer. Et sauver des chats errants qui se 
reproduisent sans fin, ça donne un peu l’impres-
sion d’essayer de vider l’océan avec une cuillère. 
Les fourrières municipales ramassent la plupart 
d’entre eux, mais les animaux qui ne sont pas 
adoptés sont exécutés. Et je ne parle même pas 
des fourrières à but lucratif qui pellètent la marde 
par en avant en vendant des animaux fertiles. 
Celles-là, on ne peut pas dire qu’elles font partie 
de la solution.
 Alors, que faire ? Parce que le jour où les 
animaux ne seront plus traités comme de la 
marchandise n’est pas pour demain, on peut dès 
aujourd’hui faire des réformes pour limiter les 
dégâts.

Proposer des solutions

L’éducation et la sensibilisation sont certes essen-
tielles, mais elles ne suffisent pas. Il faut légiférer.

1. Les animaux ne devraient jamais pouvoir être 
achetés comme des biens de consommation.

2. L’adoption ne devrait se faire que via des 
refuges, après un processus de sélection et 
d’éducation des adoptantes, et tous les ani-
maux devraient être stérilisés et micropucés.

3 J’emploie souvent le féminin par défaut, mais dans ce cas, 
c’est aussi parce que pratiquement toutes les personnes 
qui s’impliquent pour sauver des chats sont des femmes 
(pourquoi, donc ?). 

4 Au Québec, SOS Félins, de Prévost, est un modèle à suivre 
en matière de CSRM et propose son expertise aux villes et 
municipalités qui voudraient emboiter le pas en instaurant 
une gestion éthique des populations félines.

LES ARGUMENTS LES 
PLUS ENTENDUS CONTRE 
LA STÉRILISATION :
1. « La stérilisation, c’est pas naturel. »  

Sais-tu ce qui est pas naturel ?  
Les animaux domestiques.

2. « La stérilisation rend les chats dépressifs 
et gros. » Une vie plate et sans stimulation 
et la suralimentation, c’est ça qui rend les 
chats dépressifs et obèses. Les félins ne sont 
pas des ruminants. Ils ont besoin de chasser 
leurs repas. Chasser une gogosse au bout 
d’un bâton fait la job. Leur fournir des jouets 
alimentaires aide beaucoup. Faisons un petit 
effort pour rendre leur vie intéressante.

3. « Ça coute bin trop cher ! » Si tu trouves 
qu’investir 150 $ dans la santé de ton chat c’est 
trop cher, essaie : un pyomètre ; des tumeurs 
mammaires ; entretenir une portée de sept 
chatons trois fois par année. La stérilisation 
est probablement l’intervention chirurgicale 
la moins chère pour ce qu’elle implique en 
termes de temps et de complexité. Et les 
bénéfices en valent largement le cout.

Guest
Rectangle



83

magazine contreculturel

3. En Suisse, pour adopter un chien, il faut suivre 
une formation qui mène à l’obtention d’un 
permis. On pourrait s’en inspirer, et ce, pour 
toutes les espèces.

4. La stérilisation à prix réduit devrait être offerte 
à une clientèle ciblée.

5. Des cliniques de stérilisation mobiles 
pourraient stériliser des colonies de chats 
errants efficacement et offrir l’opération à prix 
modique pour les personnes à faible revenu.

6. Toutes les municipalités devraient avoir 
un solide programme de CSRM (cap-
ture-stérilisation-retour-maintien), plus 
connu sous son acronyme en anglais TNRM 
(trap-neuter-release-manage).

7. La clause d’interdiction d’animaux sur un bail 
devrait être interdite.

On peut agir tout de suite

Pendant que des usines à chiots et chatons font 
de l’argent en vendant des animaux non stérilisés, 
Bela Lugosi et Siouxsie, deux vieux chats que je 
connais bien, risquent de finir leurs jours dans 
leur foyer d’accueil parce qu’ils sont vieux. Oh, ça 
pourrait être pire ! Au moins, Bela ne va pas mourir 
sur un comptoir en stainless, maintenu par une 
technicienne qu’il ne connait pas, pendant que la 
vétérinaire cherche sa veine dans sa patte avant. 
Au moins, Siouxsie ne va pas agoniser dans une 
chambre à gaz, entassée parmi d’autres animaux 
en détresse.
 Pendant qu’untel magasine un chat à l’animale-
rie, Jem attend son tour dans son foyer d’accueil, 
parce qu’elle a le défaut d’être timide. Oh, mais 
au moins, elle n’est pas en train de geler dehors 
à -30 °C. Et pendant que tu donnes de l’argent à 
une éleveuse pour le prochain qui naitra, il y a des 
citoyennes qui ramassent des canettes vides pour 
soigner et stériliser les chats de personne.
 Et pendant qu’on lutte pour mettre en place 
de nouvelles lois, on peut aussi agir sur le terrain 
en stérilisant des colonies de chats féraux4 et en 
trouvant des foyers pour les plus sociables d’entre 
eux. Et toi, veux-tu t’impliquer pour venir à la 
rescousse des chats de tout le monde ?

Lora Zepam a dirigé le numéro 144 de la revue Mœbius sur 
le thème Animaux et écrit des fanzines sur des arthropodes 
malaimés. Elle habite une grotte à Montréal avec des Felidae, 
un Mustelidae et une armée de scutigères véloces.

À Montréal, le 12 avril 2017, est décédée Janine 
« Madagne » Suppo. Elle laisse dans le deuil 

sa gardienne Sophy, ses compagnons Frédéric-
Démon et Whitney ainsi que de nombreuses 
amies et admiratrices. La famille a fait une 
cérémonie privée lors de l’inhumation, qui a 

eu lieu le samedi 22 avril à Saint-Urbain.

 La famille désire remercier les Drs Marku, 
Jaramillo, McNeil et Gaudet pour les bons soins 
prodigués, de même que les proches pour leur 
soutien indéfectible lors du départ de Janine. 
Votre appui peut être manifesté par un don 
à la Fondation Po (www.fondationpo.com).

 Remerciements spéciaux à Virginie S., 
Sophie M., Claudine P., Daniela et Dominic.

(

Chère Janine, tu as eu une longue vie parsemée 
d’obstacles, et ta résilience remarquable 
est inspirante pour nous toutes. La seule 

chose qui puisse nous apaiser est la pensée 
que tu as pu connaitre le confort et l’amour 

durant tes deux dernières années de vie. 
Nous ne t’oublions pas. Merci pour tout.

In memoriam

Guest
Rectangle



84

véganesPhoto Marie-Jade Côté

Guest
Rectangle



85

magazine contreculturel

Exerçant le métier sur la Rive-Sud de Montréal depuis 
2005, Josianne Arbour a toujours su qu’elle allait être 
médecin vétérinaire. C’est une fois sa carrière bien 
entamée qu’elle est devenue végane, il y a cinq ans. 
Elle nous explique la réalité d’une vétérinaire végane, 
et pourquoi elle ne reviendra pas sur sa décision.

Véganes : Qu’est-ce qui t’a poussée  
à devenir végane ? 

Josianne Arbour : Une amie m’a prêté le livre 
Le rapport Campbell, que j’ai lu avec scepti-
cisme, mais sans faire de dissonance cognitive. 
J’ai alors réalisé que le véganisme était la 
meilleure chose pour ma santé, puis toutes les 
informations présentes sur les bienfaits sur 
l’environnement et le bienêtre animal ont fini de 
me convaincre.

V : Le rapport Campbell aborde les arguments 
de la santé. Étais-tu déjà convaincue par 
les arguments éthiques ?

J A : Oui et non. Je les connaissais, mais je ne 
les réalisais pas. Comme la plupart des gens, je 
pense. Ce qui fait que je ne reviendrais jamais en 
arrière, c’est l’éthique animale. Je ne pourrais 
jamais regarder un animal dans les yeux et lui dire 
que le plaisir temporaire de quelques secondes 
que j’aurais pu avoir en le mangeant vaut toute la 
souffrance qu’il vit pour me l’apporter.

ENTREVUE

La vétérinaire 
qui ne mange  
pas ses patients
Entrevue avec Dre Josianne 
Arbour, MV

Guest
Rectangle



86

véganes

V : Est-ce que le fait d’être végane a une 
influence sur ta pratique ?

J A : Non. J’ai toujours considéré mes patients 
comme des individus, même avant d’être végane. 
Malheureusement, ce n’est pas possible d’éviter 
d’utiliser des médicaments parce qu’ils ont été 
testés sur les animaux.

V : Quelle souffrance des animaux de compagnie 
rencontres-tu le plus souvent dans ta pratique ?

J A : Il y a beaucoup de gens qui considèrent leurs 
animaux comme des objets qui bougent. On dit 
toujours « ah, c’est comme mon enfant », mais 
malheureusement, pour plusieurs — et pas tous, 
certains donneraient leur vie pour leurs animaux 
—, oui, c’est « mon enfant », mais jusqu’à ce que ça 
me coute 500 $, ou jusqu’à ce que j’aie à lui donner 
une pilule quotidiennement. Je me rappelle même 
d’un chat super gentil… La dame m’a dit : « Ce chat 
m’a sauvé la vie, il nous a réveillés quand la maison 
a pris en feu. » J’ai diagnostiqué chez son chat 
une maladie facile à traiter. Et la dame a répondu : 
« Ah non, on s’était dit que s’il tombait malade, on 
l’euthanasierait. »

V : Comment gères-tu les histoires qui brisent 
le cœur comme celle-là ?

J A : Quand je suis sortie de l’école, je disais tout 
ce que je pensais. Et ça sortait assez cru. Puis, 
je me suis rendu compte que je n’aidais pas mes 
patients en faisant ça. Parce que quand les gens 
se sentent jugés, ils se bloquent et ne réagissent 
pas bien. Et parfois, tu ne connais pas toutes les 
raisons pour lesquelles une personne prend une 
certaine décision. Alors j’ai changé mon discours, 
j’explique toutes les options aux gens et je les aide 
ensuite à prendre la meilleure décision pour tous. 
Et parfois, quand ils ne font pas ce qu’ils doivent 
faire tout de suite, ils le font plus tard, quand ils 
ont eu le temps d’y penser. Je dirais que la grande 
majorité des gens veulent faire de leur mieux pour 
leurs animaux. Mais ils n’ont pas toujours l’argent 
pour tout traiter. Et en tant que vétérinaires, que 
ce soit en urgence ou pas, il faut constamment 
aider les gens à prendre des décisions. On peut 
très rarement faire tout ce qu’on voudrait faire 
comme si c’était la carte soleil [la carte d’assu-
rance maladie au Québec] qui payait tout.

V : Que peux-tu faire en tant que vétérinaire ? 
Tu es dans une position où tu dis à ta clientèle : 
« Tu paies, ou ton animal meurt. »

J A : Moi, je suis experte du plan F [quand on a 
épuisé les plans A, B, C, D et E]. Je pense que c’est 

correct de donner une chance. Je dis toujours aux 
gens : « Sois honnête avec toi, regarde ce que tu 
peux faire, en termes d’efforts et d’argent. Si c’est 
suffisant pour donner une chance acceptable à ton 
animal, alors on y va ! Sinon, il vaut mieux l’eutha-
nasier. » Ce n’est pas souhaitable de lui donner des 
soins inadéquats, de dépenser de l’argent et de 
le faire souffrir, pour finalement arriver au même 
résultat, soit l’euthanasie.

V : Que penses-tu des personnes qui voient les 
vétérinaires comme des rapaces qui veulent 
juste faire de l’argent sur le dos de leur animal ?

J A : J’en vois de moins en moins, surtout depuis 
que je travaille avec mes clients pour prendre les 
décisions. Je propose les options de traitement, 
on discute du pronostic. Et quand ils ont des 
doutes, je les rassure : que vous fassiez le traite-
ment ou non, ça ne change rien à mon salaire.

V : Comment expliques-tu que tant de profes-
sionnel.le.s de la santé animale consomment 
des animaux ou endossent certaines pratiques 
violentes ou douloureuses ?

J A : Ils ne font pas le lien. J’en parlais avec ma 
grand-mère de 84 ans, qui me disait « Josianne, ça 
n’a pas de sens que tu sois vétérinaire et que tu ne 
manges pas d’animaux. ». Je lui ai répondu : « Non, 
grand-maman, je ne mange pas mes patients. » 
Pour moi, ça a beaucoup de sens !

V : Quand on étudie en médecine vétérinaire 
ou en santé animale, il peut arriver qu’on fasse 
un stage dans le domaine des productions 
animales. Quel pourrait être l’impact sur 
les étudiant.e.s ?

J A : Je dirais que certains cours peuvent nous 
désensibiliser à certaines situations. On apprend, 
par exemple, que durant le transport du bétail, 
une perte de 10 % est normale. Tout est fait pour 
essayer de nous convaincre que c’est correct. 
Heureusement, les nouvelles générations d’étu-
diant.e.s semblent beaucoup plus conscientisées. 
Il y a eu des avancées, comme l’interdiction de 
l’essorillement [couper les oreilles] et de la cau-
dectomie [couper la queue]. Ce qui est en train 
de se développer, c’est interdire le dégriffage des 
chats. Les plus gros progrès chez les vétérinaires 
viennent des plus jeunes.

V : Selon toi, quand en aura-t-on fini  
avec le dégriffage ?

J A : D’ici cinq à dix ans, je pense. Avant de tra-
vailler à l’urgence, j’étais toujours en conflit avec 
la politique de l’endroit où j’exerçais. Chaque 

Guest
Rectangle



87

magazine contreculturel

fois qu’un client me demandait un dégriffage, je 
l’informais sur ce que c’est. Un chat, ça vient avec 
des griffes. Si tu ne veux pas de griffes, n’aie pas 
de chat. Mes meubles sont tous griffés, mais mes 
chats vivent bien.

V : Es-tu activiste ?

J A : Oui et non. Je me suis impliquée de diffé-
rentes façons. J’ai traduit des textes pour la SPCA, 
et j’étais membre du groupe Challenge 22+ [un 
défi végane de 22 jours]. Je fais de l’activisme en 
discutant avec les gens.

V : Si tu devais faire une campagne de  
sensibilisation, ce serait sur quel sujet ?

J A : Ce que je trouve le plus urgent, ce sont les 
conditions de vie des animaux de ferme. Ils sont 
considérés comme des objets, comme du maté-
riel. Toute individualité leur est complètement 
retirée. Quand je parle de ces animaux, un de 
mes bons amis, qui est l’une des personnes les 
plus équilibrées que je connaisse, me répond : 
« They’re just food. »

V : C’est décevant quand ça vient des gens 
qu’on aime, hein ?

J A : C’est difficile. Ceux qui pensent qu’on est 
trop sensibles n’ont aucune idée de la force de 
caractère que ça prend pour être végane et le 
rester. Le plus difficile, ce n’est pas de faire des 
changements au quotidien, c’est de vivre avec les 
gens autour de toi qui n’ont pas réalisé les mêmes 
choses. L’effort que ça demande est tellement 
minime par rapport aux bienfaits que tu causes 
pour ta santé, pour l’environnement et pour 
les animaux.

V : Que dirais-tu à une personne végane 
qui voudrait devenir vétérinaire ?

J A : Plus les véganes seront nombreux dans tous 
les domaines, plus ça va changer. Mais je dirais 
que, véganes ou pas, les étudiant.e.s en médecine 
vétérinaire sont de plus en plus conscientisé.e.s 
au bienêtre animal. À la Faculté, j’étais présidente 
du GPEE (Groupe pour la promotion d’un ensei-
gnement éthique), fondé par Jean-Jacques Kona-
Boun. Et je dirais que même avec les animaux de 
ferme, durant les stages où il y a des procédures 
qui étaient auparavant faites sans anesthésie, 
sédation ou analgésie pour sauver des couts, les 
étudiant.e.s disaient aux professeur.e.s que ça ne 
se fait pas, que ce n’est pas correct. Les jeunes 
professeur.e.s sont aussi plus sensibilisé.e.s.

V : Beaucoup de véganes trouvent difficile 
de nourrir leurs chats avec de la viande et 
se tournent vers les croquettes végétaliennes. 
Qu’en penses-tu ?

J A : Tout ce qu’on sait, c’est que le chat est un 
carnivore obligatoire. C’est un fait établi. S’il 
n’a pas tous les nutriments dont il a besoin – et 
aucune diète commerciale ou recette n’a fait ses 
preuves à ce jour –, il peut développer des pro-
blèmes de cœur ou de rétine sévères et devenir 
malade. Les gens ne s’en rendront pas nécessai-
rement compte. Et si leur chat tombe malade, ils 
ne sauront pas nécessairement que c’est à cause 
de l’alimentation végétalienne. Pour moi, ça ne 
vaut pas la peine de mettre son animal en danger. 
Je considère que quand j’ai des animaux avec 
moi — j’ai quatre chats —, c’est mon devoir de 
m’assurer qu’ils ont les meilleurs soins possible. 
Et malheureusement, si ça inclut de leur donner de 
la viande, je vais leur en donner. C’est sûr que s’il 
y avait des compagnies qui offraient des produits 
à base de roadkills ou de viande cultivée in vitro, 
j’irais vers ça, absolument.

V : Comment ça se passe avec tes collègues 
non véganes ?

J A : Parmi les choses les plus conflictuelles à mon 
travail, il y a une collecte de fonds pour une fon-
dation pour le bienêtre animal, et c’est un souper 
de homards. Pour moi, c’est un non-sens total de 
faire bouillir des animaux vivants pour ramasser 
des fonds pour le bienêtre animal. Mais je pense 
que ça peut changer si les gens qui vont à ce 
souper demandent autre chose.

V : Pour terminer, dirais-tu que tu as confiance 
en l’avenir de la médecine vétérinaire ?

J A : Oui. Je pense que les étudiant.e.s montrent 
que ça s’en va dans la bonne direction pour ce qui 
est du bienêtre animal.

Guest
Rectangle



88

véganes

D’aussi loin que je me souvienne, j’ai presque 
toujours vécu en compagnie de chats. En gran-
dissant à la campagne, j’ai grandi chez les chats. 
Ils passaient d’un jardin et d’une maison à l’autre, 
celui du voisin venait faire un tour dans notre salon 
tandis que le nôtre n’hésitait pas à aller s’empiffrer 
chez la voisine. Parfois ils mouraient et quelques 
mois après, un autre chat faisait son entrée dans 
notre vie, recueilli errant dans la rue, ou adopté 
chez des amis.
 Campagne oblige, nous considérions les chats 
comme des animaux à demi sauvages et il ne 
venait à l’idée de personne d’agir pour les proté-
ger. Ils vivaient la vie que leur offrait le hasard des 
maladies, de la génétique et des chauffards, celui 
de la chance et de la malchance, de la Nature.
 Quand mon compagnon et moi avons quitté 
Paris pour Nantes, nous avons adopté une petite 
chatte grise que nous avons nommée Penny Lane. 
Vers l’âge de deux ans, elle s’est mise à aller mal. 
Vomissements, perte d’appétit et d’énergie. Après 
quelques visites chez le vétérinaire, nous avons 
découvert qu’elle souffrait d’une maladie grave et 
rare chez le jeune chat : l’insuffisance rénale, sans 
doute due à une malformation du rein. Alors nous 
avons acheté de la nourriture adaptée et nous 
lui avons donné son médicament tous les jours, 
nous nous sommes renseignés sur sa maladie 
et avons appris à repérer les premiers signes de 
déshydratation. Elle était malade et nous prenions 
soin d’elle. Par chance, nous avions les moyens de 
le faire.

 Sa maladie m’a révélé quelque chose de la 
singularité de notre chatte.
 Elle était cette chatte à la personnalité vive 
et amicale que j’aimais, cet être entêté, bavard 
et indépendant, cette chatte qui aimait boire au 
robinet de la baignoire au petit matin, marcher sur 
le rebord du balcon, dormir au fond des placards 
et dans le lavabo, se doucher, prendre le train. Elle 
était unique.
 Entre deux crises, Penny Lane allait bien. Mais 
régulièrement tout se détraquait, son taux d’urée 
explosait, elle se déshydratait et nous devions 
la laisser, le cœur lourd, passer quelques jours 
sous perfusion chez le vétérinaire. Chaque fois 
le diagnostic était plus pessimiste, la rémission 
moins probable, chaque fois on nous préparait à 
sa mort imminente, et chaque fois elle retrouvait 
sa vigueur admirablement vite et bien.
 Malgré tout, ses crises se sont petit à petit 
rapprochées et intensifiées, et elle est morte 
le 30 décembre dernier. Notre vétérinaire 
excentrique lui avait prédit une espérance de vie 
de quatre ou cinq années, tout au plus. Elle a vécu 
cinq ans et demi, et j’aime à croire que si elle a 
dépassé cette prédiction d’une légère tête, c’est 
grâce à son bel esprit de contradiction.
 On l’a enterrée dans notre jardin au pied d’un 
jeune pommier. Sur la stèle en ardoise, on a écrit : 
Penny Lane, chat extraordinaire.

Coline Pierré est écrivaine et musicienne. Elle publie 
principalement des livres pour la jeunesse.

PORTRAIT

Penny Lane,  
chat extraordinaire
Coline Pierré

Guest
Rectangle



89

magazine contreculturel Photo Bianca Des Jardins

Elle n’était plus un chat dans 
mon continuum de chats, elle 
était Penny Lane, un individu.

Guest
Rectangle



90

véganes

Photo Katya Konioukhova

Guest
Rectangle



91

magazine contreculturel

L’onychechtomie, communément appelée dégrif-
fage, est interdite depuis 2011 en Israël. La pra-
tique de cette chirurgie constitue une infraction 
pénale susceptible d’une peine d’emprisonnement 
d’un an ou d’une amende de 75 000 shékels.

En Suisse, depuis 2008, tout animal de compa-
gnie d’espèce sociable doit avoir des contacts 
sociaux appropriés avec des congénères. Ceci 
comprend notamment les lapins, les cochons 
d’Inde, les rats et même les poissons rouges.

En 2015, la Haute Cour de Delhi, en Inde, a déclaré 
illégal le commerce des oiseaux exotiques. Ces 
derniers ont, selon la Cour, les droits fondamen-
taux de vivre avec dignité, de voler dans le ciel et 
de ne pas être gardés en cage.

La Convention européenne pour la protection 
des animaux de compagnie, en vigueur à travers 
l’Union européenne, interdit les interventions 
chirurgicales visant à modifier l’apparence d’un 
animal de compagnie ou à d’autres fins non 
curatives.

Garder un chien enchainé en permanence est 
interdit en Autriche, en Allemagne, en Suisse, 
ainsi que dans une vingtaine d’États améri-
cains, dont la Californie, le Delaware, le Nevada, 
 l’Oregon, le Rhode Island et le Texas. La pratique 
est également interdite au Nouveau-Brunswick 
et en Nouvelle-Écosse.

Dans plusieurs grandes métropoles nord-améri-
caines, dont Toronto et San Francisco, les chiens 
et chats vendus en animalerie doivent provenir 
de refuges.

Aux États-Unis, plus de vingt États interdisent 
aux municipalités situées sur leur territoire 

d’adopter certaines formes de législation visant 
certaines races de chiens.

La France, la Belgique et  l’Ontario ont tous jugé 
que les clauses interdisant la possession d’ani-
maux de compagnie dans les baux résidentiels 
sont déraisonnables, abusives et contraires à 
l’ordre public. Ces clauses sont par conséquent 
considérées comme nulles et sans effet dans ces 
juridictions.

En 2016,  l’Alaska est devenu le premier État 
américain à permettre aux tribunaux de tenir 
compte du bienêtre des animaux de compagnie 
lors de l’attribution de leur garde dans le contexte 
d’instances de divorce. La législation en question 
prévoit également expressément la possibilité de 
garde partagée d’animaux.

Dix-huit États américains interdisent aux four-
rières et refuges de vendre des animaux de com-
pagnie abandonnés ou errants à des laboratoires.

En 2016, l’État du Michigan a adopté de la 
législation permettant aux refuges pour animaux 
d’effectuer des recherches de casier judiciaire afin 
de vérifier la présence d’antécédents en matière 
de cruauté animale avant de permettre l’adoption 
d’animaux.

L’Argentine a récemment adopté une loi interdi-
sant les courses de lévriers. Un individu se livrant 
à de telles activités risque une peine d’empri-
sonnement variant entre trois mois et quatre ans 
ainsi qu’une amende de 4 000 à 80 000 pésos.

Recherche : Maitre Sophie Gaillard, Cara Parisien 
et Chrystophe Letendre.

Les droits des  
animaux de compagnie 
dans le monde 

DROIT

Guest
Rectangle



92

véganes

Guest
Rectangle



93

magazine contreculturel

Photo Kéven Poisson

Gâteries véganes pour chiens  
(ou rongeurs, ou chevaux,  
ou même humains)
Roxanne Proulx

01 Préchauffer le four à 325 °F.

02 Bien mélanger tous les ingrédients, jusqu’à obtention d’une 
boule de pâte malléable mais non collante. Ajouter de la farine 
au besoin.

03 Rouler la pâte à environ 1,5 cm d’épaisseur.

04 Couper les portions à l’emporte-pièce ou au couteau, 
et déposer sur une plaque.

05 Enfourner pendant 30-35 minutes.

06 Laisser refroidir une heure, de préférence sur une grille.

07 Conserver dans des contenants hermétiques jusqu’à 10 jours 
à température ambiante. La réfrigération peut altérer 
la texture.

Ingrédients

1 tasse farine de riz  
(ou plus au besoin)

2 bananes bien mures, 
écrasées

¼ tasse beurre d’arachide naturel, 
crémeux

2 c. à s. huile de coco, ramollie
2 c. à s. graines de lin moulues

Roxanne Proulx est une militante végane qui fait du prosélytisme essentiellement 
par le ventre. Elle a travaillé chez Crocx, petite entreprise québécoise qui fabrique 
des gâteries végétariennes pour les chiens, et cuisine maintenant pour un service 
de traiteur.

RECETTE

Guest
Rectangle



94

véganes

Les inspecteurs ont commencé à circuler dans les 
parcs à chiens. Je me suis fait arrêter pour la pre-
mière fois en dix ans pour une vérification de médaille 
de la ville. Mon chien d’à peine 4,5 kg n’a jamais été 
capable de faire peur à qui que ce soit. À part avoir 
peur de recevoir une amende, je n’avais donc rien 
à craindre, ce qui n’est pas le cas de beaucoup de 
gens. Un maitre-chien approuvé par la Ville évalue 
votre animal selon une liste de 20 critères : si le vôtre 
répond à 15 des 20 caractéristiques, il portera l’éti-
quette « type pitbull », peu importe les résultats de 
son test d’ADN.

Camille et Chula

« Ce n’est pas nécessairement un stéréotype de 
pitbull qu’on voit partout. Même le pitbull peut 
être élancé, fin. Un des critères, c’est d’avoir les 
oreilles courtes [et coupées]. N’importe quel 
chien peut avoir les oreilles coupées. »
 Chula me prouve dès les premières minutes de 
notre promenade qu’elle est une chienne exem-
plaire, probablement le plus calme des chiens 
que j’ai pu rencontrer. Elle s’entend bien avec les 
autres chiens et les enfants. Camille me dit : « On 
aurait pu croire que c’est l’âge [elle a dix ans], 

mais elle a ce caractère depuis qu’elle est petite. » 
Camille me dit que Chula fait au moins une heure 
d’exercice par jour, et elle est habituée à fréquen-
ter des gens et vivre différentes situations. C’est 
pour ça qu’elle n’a jamais eu de problèmes de 
comportement. « C’est une question d’éducation, 
pas de race », ajoute Camille.
 Camille est très engagée dans la lutte contre la 
discrimination canine, et on peut dire que Chula 
est une bonne porte-parole de la cause, apparais-
sant parfois dans les médias.

Type pitbull
Katya Konioukhova

Photos Katya Konioukhova

PORTRAIT

Guest
Rectangle



95

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



96

véganes

Marie, Jackson et Gisèle

Marie vit avec deux pitbulls, Jackson et Gisèle. Un 
calme, l’autre moins. En fait, Gisèle est un mâle 
pas mal musclé. Et son harnais rose pâle ne lui 
donne pas une allure plus douce, contrairement 
à Jackson. Hyperactif et anxieux, Gisèle est en 
entrainement depuis cinq ans. « Un bébé pas pire 
brisé de la SPCA », selon Marie. Mais hors de ques-
tion d’abandonner : c’est un membre de la famille, 
et il consulte des entraineurs canins.

Guest
Rectangle



97

magazine contreculturel

Marc-André et Elphie

Deux jours avant de photographier Elphie, Marc-
André m’apprend qu’il vient de recevoir une attes-
tation selon laquelle sa chienne présente moins de 
15 critères et est donc exemptée des restrictions, 
même si elle a 50 % des gènes d’un American 
Staffordshire Terrier, selon son test d’ADN. Il lui 
manque la musculature particulière pour être vue 
comme telle.
 Elphie est la première chienne de Marc-André. 
Il l’a adoptée en Ontario, où une législation visant 
des races particulières (LRP, ou BSL, pour 
breed-specific legislation) est en vigueur depuis 
2005. (Depuis, le nombre de morsures dans la 
province n’a pas diminué.) Âgée de quatre ans, 
Elphie a dû attendre jusqu’à deux ans pour avoir 
droit à son premier foyer.

Guest
Rectangle



98

véganes

La passion de Rubie

Parmi les municipalités du Lac-Saint-Jean, cer-
taines interdisent les pitbulls, mais pas toutes. À 
Alma, il n’y a pas de législation sur les races, et 
c’est pourquoi il y a beaucoup de chiens de type 
pitbull qui se retrouvent au refuge La passion 
de Rubie.
 Gaspar est arrivé de Montréal avant les fêtes. 
Selon les informations que le refuge a reçues, il 
a vécu les trois quarts du temps dans une cage 
souillée d’excréments et d’urine, à la suite de 
quoi il a développé des problèmes de peau et de 
comportement. Il avait si peur qu’il en devenait 
agressif. Le personnel du refuge a beaucoup 
travaillé avec Gaspar et estime qu’il pourrait être 
rééduqué et trouver une famille en un an.

Guest
Rectangle



99

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



100

véganes

Les pages 102 à 105 
contiennent des 
images difficiles.

Passez à la page 106 si 
vous préférez ne pas voir 

la souffrance animale.

Guest
Rectangle



101

magazine contreculturel Photo Same Ravenelle

Guest
Rectangle



102

véganes

Guest
Rectangle



103

magazine contreculturel

Fondée en 2015 à Montréal,  l’Association 
Terriens est un regroupement abolitionniste qui 
lutte contre l’exploitation animale sous toutes 
ses formes, essentiellement en organisant des 
actions directes comme des manifestations et 
des vigiles. Ses membres participent à la Marche 
pour la fermeture des abattoirs et à la Journée 
mondiale pour la fin du spécisme, en plus de 
manifester régulièrement pour la libération des 
chevaux de calèche, de faire des vigiles devant 
des abattoirs, et de saboter des évènements tels 
des rodéos ou la course aux cochons graissés de 
Sainte-Perpétue. L’Association Terriens travaille 
également dans l’ombre en prenant des images 
dans des fermes d’élevage, des foires agricoles, 
des encans ou des spectacles afin de documenter 
la réalité de l’exploitation animale au Québec. À 
celles et ceux qui croient naïvement que « c’est 
pas comme ça chez nous »,  l’Association Terriens 
pourra malheureusement mais concrètement leur 
prouver que c’est faux.

RÉSISTANCE

Photos Christelle Baccigotti

Guest
Rectangle



104

véganes

Photos Christelle Baccigotti

Guest
Rectangle



105

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Photo Jo-Anne McArthur

archives, 
philosophie, 

histoire

DOCUMENTS

Guest
Rectangle



108

véganes

La madeleine 
retrouvée
Sur l’éclosion 
de la pâtisserie 
végétale française
Amélie Escourrou 

GASTRONOMIE

Il y a quelques années, avant de devenir végane, j’ai 
vu au théâtre un spectacle qui m’a beaucoup mar-
quée : À chacun sa madeleine ! Marc Fayet, seul en 
scène, y évoquait des souvenirs d’enfance (les siens 
et ceux d’autres personnes) liés à la dégustation 
de pâtisseries.

Il y avait, par exemple, les biscuits à la noix de coco, 
symbole éternel d’une grand-mère disparue, ou 
encore le détour fait lors d’un voyage profession-
nel pour retrouver une vieille pâtisserie de village 
toujours ouverte malgré les années. Et, bien sûr, 
tout cela se terminait avec la lecture du passage 
de la madeleine de Proust. Le spectacle était 
organisé en partenariat avec la fameuse Pâtisserie 
des Rêves. On vous remettait à l’entrée une boite 
contenant six délicieuses créations sucrées. Le 
jeu consistait à les déguster tous ensemble, assis 

dans le noir, lorsque celles-ci étaient tour à tour 
évoquées par le comédien. Autant vous dire que 
l’émotion était à son comble. Car oui, au pays 
des plus de 350 spécialités sucrées, on a tous 
une madeleine.
 Et autant il est assez aisé, lorsqu’on devient 
végane, de visualiser la part de souffrance qui 
se cache derrière un bœuf bourguignon, autant 
il est difficile (et compliqué à comprendre pour 
l’entourage) d’accepter que la douce petite 
madeleine sucrée et réconfortante est, elle aussi, 

Guest
Rectangle



109

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



110

véganes

HISTOIRE

problématique. Mais on s’y fait et on finit par trou-
ver des alternatives véganes. Des recettes sucrées 
circulent sur le net et dans les livres ; or, éton-
namment, elles sont le plus souvent d’inspiration 
anglo-saxonne. Et dans les restaurants véganes, 
même constat : à Paris, pas une table végétale qui 
n’ait à sa carte un cookie ou un carrot cake. Mais 
au pays des pâtissiers stars, qui font déguster 
leurs macarons au monde entier, plus possible 
pour un végane d’entrer dans une pâtisserie (que 
l’on trouve pourtant à chaque coin de rue ou de 
village ici…).

L’éveil des pâtissiers véganes

Heureusement, les choses ont totalement changé 
(à Paris en tout cas) lorsqu’en avril dernier, 
Bérénice Leconte, ancienne chef pâtissière du 
célèbre restaurant Gentle Gourmet, a ouvert VG 
Pâtisserie, la première pâtisserie fine française 
entièrement végétale. Dès son jour d’ouverture et 
durant les premières semaines, VG Pâtisserie a vu 
à sa devanture une queue interminable de gour-
mands interloqués. Car oui, tout le monde voulait 
savoir ce qu’on y trouvait réellement dans cette 
pâtisserie d’un nouveau genre. Et le moins que 
l’on puisse dire, c’est que nous n’avons pas été 

Photos Winkelmann

Guest
Rectangle



111

magazine contreculturel

déçus : les vitrines débordaient de macarons, de 
toutes sortes de viennoiseries, de flans. Surtout, 
de véritables classiques de la pâtisserie française 
avaient leur version végane : le paris-brest, le 
saint-honoré, l’opéra, le fraisier et même les 
éclairs ! Une offre totalement inédite et surréaliste 
pour un végane français. depuis longtemps privé 
de ces saveurs. Résultat, tous les clients passant 
en caisse avaient à peu près la même commande : 
un gâteau de chaque afin de pouvoir tout tester 
ainsi que le livre de pâtisserie de Bérénice.
 Car en plus de nous redonner accès à ces 
merveilleuses pâtisseries, Bérénice nous a fait un 
inestimable cadeau. Elle nous dévoile ses recettes 
dans un livre qui marquera l’histoire de la cuisine 
végétale : Pâtisserie vegan (La Plage, 2017). En le 
parcourant, on découvrait enfin comment réaliser 
une crème au beurre (à la margarine, bien sûr), 
une crème mousseline ou diplomate, ou encore 
des biscuits à la cuillère ! Et le plus renversant : 
les recettes sont plus simples que leurs versions 
traditionnelles. En effet, comme l’explique le 
chef pâtissier Michaël Bartocetti, « en pâtisserie 
végétale, la manière de construire est différente. 
Le plus dur est de trouver la recette, mais au final, 
il y a moins de gestes. Pour un biscuit végane, on 
met tous les ingrédients dans le batteur en même 
temps, par exemple. »
 Au palace le Shangri-La, où il exerce, Michaël 
propose lui aussi quotidiennement depuis deux 
ans un tea time de haute volée entièrement végé-
tal. Il est, avec Bérénice Leconte, un des pionniers 
et défricheurs de la pâtisserie végétale française. 
Bien sûr, ce tea time est un moment de grand 
luxe qui n’est pas accessible à toutes les bourses. 
Mais on doit à Michaël, qui dispose de conditions 
exceptionnelles de travail et de recherche, de 
magnifiques créations : un mont-blanc d’antholo-
gie, une délicieuse version du désuet entremets 
calisson et surtout un pavlova (dessert à base de 
meringue) sublimissime. Car évidemment, sur ce 
point-là, Bérénice et Michaël sont unanimes : le 
plus dur à remplacer, ce sont les œufs.
 En effet, la pâtisserie française est très 
technique et entièrement basée sur les produits 
d’origine animale. On a beau chercher dans les 
archives, aucune recette traditionnelle n’est 
spontanément végane. Or, si l’on sait depuis un 
moment comment remplacer le lait, la crème et le 

beurre par leurs équivalents végétaux, les blancs 
d’œuf battus en neige restaient irremplaçables. 
Mais tout à changé fin 2014 grâce à la découverte 
du blogueur français Joël Roessel de la surpre-
nante capacité de l’aquafaba (le jus de cuisson 
des pois chiches) à monter en neige comme des 
blancs d’œuf. Tout un pan de la pâtisserie tra-
ditionnelle jusqu’ici inaccessible s’ouvrait ainsi 
au végétal, permettant aux pâtissiers, souvent 
formés à l’école de la rigueur où la moindre erreur 
de pesée compromet totalement la recette, de 
retrouver des codes familiers pour découvrir cette 
nouvelle façon de pâtisser.
 Et si Bérénice Leconte et Michaël Bartocetti 
sont à l’origine de la plupart des créations de 
pâtisserie végétale française, aujourd’hui d’autres 
grands noms commencent à leur emboiter le pas. 
Et comme souvent sur le chemin d’une vie plus 
éthique, ce sont les rencontres aussi qui font 
bouger les choses. Ainsi, après une discussion 
impromptue avec le moine bouddhiste et défen-
seur de la cause animale Matthieu Ricard, Hugues 
Pouget, le célèbre pâtissier de chez Hugo & Victor, 
a proposé à Noël dernier des buches entièrement 
véganes et il est en train de travailler sur une offre 
végane plus permanente. Une petite révolution 
aussi chez le glacier le plus célèbre de France : 
après avoir découvert la maison de jus et snacks 
véganes Nubio, Lionel Berthillon vient de lancer sa 
première glace végétale à base de lait d’amande et 
de dattes.
 On ne peut que se réjouir de cette soudaine 
ouverture au mode de vie végane qu’est en train 
d’opérer la pâtisserie française, rouvrant ainsi la 
porte du placard à gourmandises (et à émotions) 
à un grand nombre d’entre nous. Car, si bien 
souvent devenir végane est un choix éthique 
impliquant une remise en question de l’ordre établi 
et, la plupart du temps aussi, de notre éducation, 
il demeure bien agréable de renouer parfois avec 
ses racines. Mais des racines « guéries » et saines. 
Alors longue vie aux madeleines végétales.

Amélie Escourrou est une comédienne française. Elle partage 
ses adresses sur le site de lifestyle végane citizenv.paris et 
présente le programme Le frigo sans animaux.

Surtout, de véritables classiques de la pâtisserie  
française avaient leur version végane : le paris-brest,  

le saint-honoré, l’opéra, le fraisier et même les éclairs ! 

Guest
Rectangle



véganes

112ARCHIVES

Deux ans après la parution de Kindness to 
Animals (1893)1 aux États-Unis, Frances 
A. Moulton offre la traduction française à la 
Société protectrice des animaux (SPA) de Paris. 
L’American Society for the Prevention of Cruelty 
to Animals (ASPCA), alors présidée par John 
Peter Haines, salue ce travail de diffusion trans-
atlantique dans le mensuel de son association2.
 Construit sous forme de questions- réponses, 
le manuel s’inscrit dans le droit fil des publica-
tions pédagogiques, empreintes du christia-
nisme ambiant et destinées à enseigner la com-
passion aux enfants. Il n’est donc pas étonnant 
qu’il ressemble à un Petit Catéchisme adapté 
aux écoles du dimanche anglo-saxonnes. Si 
cet imprimé prône la bonté envers toutes les 
espèces animales (jusqu’aux fourmis), il est loin 
de promouvoir le véganisme, ni même le végéta-
risme. Il s’agit de prévenir la cruauté envers les 
animaux en inculquant le respect de ces derniers 
aux adultes en devenir. Cette orientation large-
ment adoptée par les SPA américaines connait 
un véritable âge d’or au tournant du XXe siècle 
avec la prolifération de publications, comme la 
série d’affiches Be Kind to Animals3.

La bonté envers 
les animaux (1895)
Rachel Couture 

1 American Society for the Prevention of Cruelty to 
Animals, Kindness to Animals : A Manual for Use in 
Schools and Families, New York, ASPCA, 1893, 53 p.

2 American Society for the Prevention of Cruelty to 
Animals, « La Bonté envers les animaux », Our Animal 
Friends : An Illustrated Monthly Magazine, vol. 22, 
septembre 1894-août 1895, New York, ASPCA, p. 285.

3 Marion S. Lane et Stephen L. Zawistowski, Heritage 
of Care. The American Society for the Prevention of 
Cruelty to Animals, Westport, Praeger, 2008, p. 130. 
Bernard Unti et Bill DeRosa, « Humane Education Past, 
Present, and Future », dans D. J. Salem & A. N. Rowan 
(dir.), The state of the animals II, Washington, Humane 
Society Press, 2003, p. 27–50.

Guest
Rectangle



113

magazine contreculturel

Préface

Ce petit Manuel sur la Bonté envers les 
Animaux est publié par la Société protec-
trice des Animaux dans un but pratique.
 L’expérience de la Société a convaincu 
l’auteur que la cruauté existe plutôt par 
ignorance que par intention mauvaise. 
Le peuple est cruel, plutôt par manque 
d’idée que par manque de cœur.
 Ceci est surtout vrai pour les enfants. 
Ils ne se rendent pas bien compte que les 
animaux peuvent souffrir tout autant que 
les humains. Leur enseigner que toute 

créature vivante est apte à la douleur, les 
habituer à la pratique de l’humanité, tel 
est le but de ce Manuel.
 On remarquera qu’il ne contient que 
très peu d’enseignement abstrait. Le 
but de l’auteur est de diriger l’attention 
des enfants vers les créatures qu’il 
connaît, et à attirer son intérêt sur les 
choses qui appartiennent à la sphère 
de sa propre expérience. S’il apprend 
l’humanité envers ces créatures et ce 
qui les concerne, il ne sera jamais inhu-
main envers les autres créatures, ni en 
aucune manière.

 L’utilité de ce Manuel, dépendra en 
grande partie de l’intérêt et de l’intelli-
gence du maître, et nous recommandons 
à tous les maîtres qui l’emploieront, ces 
deux brèves suggestions.

1. Les réponses aux questions n’ont 
pas besoin d’être apprises par 
cœur, elle n’existent que comme 
guides pour aider l’enfant à penser 
pour lui-même sur le sujet spécial 
des leçons.

2. Le but du maître doit être le 
même que celui de l’auteur, c’est-
à-dire, intéresser les enfants et 
engager leur intelligence à l’étude 
de l’humanité. Donc il devra éclair-
cir et illustrer le sujet de chaque 
leçon par des observations et des 
anecdotes de son propre fonds, afin 
que l’idée première de ce manuel se 
trouve développée et agrandie par 
l’enseignement et le savoir d’un 
professeur vivant et parlant.

 Si ses deux suggestions sont suivies, 
il est à présumer que quelques minutes 
chaque semaine, consacrées à l’étude 
pratique de l’humanité envers les créa-
tures de Dieu, donneront bientôt un 
résultat appréciable de bien, en même 
temps qu’elles seront une source de vif 
plaisir pour les enfants eux-mêmes.

John P. Haines
Président

Extraits4

4 Extraits de John Peter Haines (1851-1921), 
La bonté envers les animaux : petit manuel 
à l’usage des écoles et des familles, Paris, 
Société protectrice des animaux, 1895, 52 p. 
La transcription est fidèle à l’édition française 
originale. Elle conserve les fautes d’orthographe 
et les erreurs de ponctuation. Seule l’accentua-
tion a parfois été modifiée par souci de lisibilité.

L’expérience de la 
Société a convaincu 

l’auteur que la cruauté 
existe plutôt par 

ignorance que par 
intention mauvaise. 
Le peuple est cruel, 
plutôt par manque 

d’idée que par 
manque de cœur.

Guest
Rectangle



114

véganes

Q — Dites-moi encore une autre 
différence entre les plantes et les 
animaux ?

R — Les animaux peuvent sentir et les 
plantes ne ressentent pas comme les 
animaux.

Q — Que voulez-vous exprimer quand 
vous dites que les animaux peuvent 
sentir ?

R — Ils peuvent ressentir du plaisir 
et endurer de la douleur.

IV

Q — À qui appartiennent toutes les 
créatures vivantes ?

R — Elles appartiennent toutes à Dieu.

Q — N’y en a-t-il pas quelques-unes 
nous appartenant ?

R — Oui, un grand nombre d’entre elles.

Q — Si elles appartiennent toutes à 
Dieu, comment peuvent-elles aussi 
nous appartenir ?

R — Parce que Dieu les a créées pour 
notre usage.

Q — Si votre père vous prêtait son 
couteau, comment voudrait-il que vous 
en fassiez usage ?

R — Il voudrait que nous nous en 
servions soigneusement, de manière à 
ne pas le lui détériorer.

Q — Et s’il vous prêtait son cheval, 
comment voudrait-il que vous vous en 
serviez ?

R — Il s’attendrait à ce que nous le 
traitions avec douceur, de manière à ne 
pas lui faire de mal.

Q — Comment Dieu s’attend-il à ce que 
nous traitions les créatures vivantes 
qu’il nous a données pour notre usage ?

R — Il s’attend à ce que nous les traitions 
avec soin et bonté.

Q — Si une personne ne traite pas les 
créatures vivantes de Dieu avec soin 
et bonté, quelle sorte de personne 
sera-ce ?

R — Ce sera une personne cruelle.

Q — Qu’est-ce que Dieu pense des 
personnes cruelles qui abusent des 
créatures vivantes que Dieu leur a 
données pour leur usage ?

R — Il les trouve très méchantes. 
Dieu hait la cruauté.

V

Q — Nommez-moi quelques-uns des 
animaux qui travaillent pour l’humain ?

R — Les chevaux, les ânes, les chiens, 
les bœufs, les chameaux, les droma-
daires, les éléphants.

Q — Quand nous avons besoin 
d’humains pour faire notre travail, 
comment les obtenons-nous ?

R — Nous les engageons et nous leur 
payons des gages.

Q — Si nous les engagions et si nous 
ne leur payions pas de gages, comment 
agirions-nous ?

R — Nous agirions malhonnêtement, 
parce que nous abuserions d’eux.

Q — Si une personne ne traite pas les 
créatures vivantes de Dieu avec soin et 

bonté, quelle sorte de personne sera-ce ?
R — Ce sera une personne cruelle.

Guest
Rectangle



115

magazine contreculturel

Série d’affiches produites dans le cadre de la campagne 
de promotion nationale de la semaine Be Kind to Animals 
menée par  l’American Humane Association à compter 
de 1915.

Morgan Dennis est l’artiste le plus notoire de ces 
illustrateurs. Collection conservée au Local History 
and Genealogy Department, Onondaga County 
Public Library, Syracuse (NY).

Guest
Rectangle



116

véganes

Q — Si nous les faisions trop travailler, 
ou pendant une durée trop longue, 
comment agirions-nous ?

R — Nous agirions cruellement.

Q — Payons-nous des gages aux 
animaux qui travaillent pour nous ?

R — Non, mais nous devons leur donner 
une bonne nourriture, les abriter et les 
traiter avec douceur.

Q — Si nous les faisons trop travailler, 
comment agissons-nous ?

R — Cruellement.

Q — Si nous ne leur donnons pas de 
bonne nourriture, si nous ne les abri-
tons pas et si nous ne les traitons pas 
avec douceur, comment agissons-nous ?

R — Nous agissons injustement, parce 
que nous ne leur donnons pas ce qui leur 
est dû, cruellement parce que nous les 
faisons souffrir.
[…]

XLV

Q — Devons-nous être bons seulement 
pour les animaux apprivoisés que nous 
avons autour de nous ?

R — Non, nous devons être bons pour 
toutes les créatures vivantes.

Q — Nommez-moi quelques jolies 
créatures que nous n’apprivoisons pas ?

R — Le rouge-gorge, le pinson, et autres 
oiseaux sauvages.

Q — Ces oiseaux restent-ils avec nous 
toute l’année ?

R — Non, quelques uns partent pendant 
l’hiver pour un climat plus doux, et 
reviennent vers nous l’été.

Q — Si nous désirons qu’ils nous 
reviennent comment devons-nous les 
traiter ?

R — Nous ne devons jamais les déran-
ger, ni eux, ni leurs nids.

Q — Comment pouvons-nous nous 
les attacher ?

R — En les nourrissant de miettes de 
pain.

Q — À quoi peuvent nous servir ces 
gentils oiseaux ?

R — À nous charmer, parce que 
quelques uns sont très beaux et d’autres 
chantent très bien.

Q — À quoi sont-ils utiles ?

R — Ils détruisent des milliers d’insectes 
qui dévoreraient nos arbres et nos fruits.

Q — Si des garçons jetaient des pierres 
à ces oiseaux, comment agiraient ils ?

R — D’une façon cruelle et ridicule parce 
qu’ils chasseraient ces oiseaux.
[…]

XLVIII

Q — Que dit la Bible de la fourmi ?

R — Elle dit : « Et toi fainéant, va vers la 
fourmi, considère-la et deviens sage. »

Q — Si nous ne leur donnons pas de 
bonne nourriture, si nous ne les abritons 

pas et si nous ne les traitons pas avec 
douceur, comment agissons-nous ?

R — Nous agissons injustement, parce que 
nous ne leur donnons pas ce qui leur est dû, 

cruellement parce que nous les faisons souffrir.

Guest
Rectangle



117

magazine contreculturel

Q — Qu’est-ce qu’un fainéant ?

R — C’est une personne paresseuse qui 
n’aime pas à travailler.

Q — Pourquoi les personnes pares-
seuses doivent-elles prendre des leçons 
de la pauvre petite fourmi ?

R — Parce que la fourmi est travailleuse.

Q — Pourquoi la fourmi est-elle si 
travailleuse ?

R — Parce qu’elle travaille l’été pour 
s’amasser de la nourriture pour l’hiver.

Q — Doit-on marcher sur une fourmi 
quand on peut l’éviter ?

R — Non, nous n’aimerions pas qu’un 
grand géant pose son pied sur nous et 
nous écrase.

Q — Quelquefois on rencontre une 
fourmilière d’où les fourmis entrent et 
sortent, peut-on fouler aux pieds cet 
endroit ?

R — Non, nous n’aimerions pas qu’un 
géant renversât notre maison et nous 
ensevelît sous ses décombres.

Q — Croyez-vous que Dieu ait souci 
d’un insecte aussi petit que la fourmi ?

R — Oui, parce que s’il n’en avait pas 
souci, il né l’aurait pas créé.
[…]

L

Q — Si Dieu aime la miséricorde et 
désire que tous les humains soient 
miséricordieux, quel est notre devoir ?

R — C’est notre devoir de montrer de la 
compassion nous-mêmes et d’essayer 
d’éveiller la compassion dans les cœurs 
des autres.

Q — Si nous voyons commettre des 
actes cruels, que devons-nous faire ?

R — Nous devons toujours essayer de 
les empêcher.

Q — Quand les personnes commettent 
des cruautés, est-ce toujours avec le 
désir d’être cruelles ?

R — Non, c’est souvent parce qu’elles ne 
réfléchissent pas à ce qu’elles font.

Q — Quand nous voyons des personnes 
qui sont cruelles sans le savoir, que 
devons-nous faire ?

R — Nous devons essayer de leur 
montrer l’inhumanité de ce qu’elles font.

Q — Quand des personnes sont 
cruelles en connaissance de cause, que 
doit-on faire ?

R — On doit les punir et les empêcher 
d’être cruelles.

Q — N’y a-t-il pas quelques lois qui 
protègent les animaux contre les 
traitements cruels ?

R — Oui, il y a de bonnes lois qui 
empêchent la cruauté, et qui punissent 
les personnes cruelles.

Q — N’y a-t-il pas une Société pour 
protéger les animaux contre la 
cruauté ?

R — Oui, elle est appelée « la Société 
Protectrice des Animaux ».

Q — Donnez-moi trois bonnes raisons 
pour lesquelles les personnes compa-
tissantes doivent appartenir à cette 
Société ?

R — Parce que c’est essayer de faire la 
volonté de Dieu sur la terre comme elle 
est faite au Ciel, parce que c’est essayer 
de rendre les humains miséricordieux 
comme leur Père qui est aux cieux est 
miséricordieux, et parce que c’est proté-
ger les créatures souffrantes de Dieu qui 
ne peuvent se protéger elles-mêmes.

Guest
Rectangle



118

véganes

Faut-il abolir 
le véganisme ?
Entrevue avec 
Valéry Giroux
Martin Gibert

Valéry Giroux est d’abord mon amie. Elle est aussi 
juriste, docteure en philosophie, activiste et super 
brillante. Au Québec, elle est la toute première à avoir 
consacré une thèse doctorale à la question des droits 
fondamentaux des animaux. C’est en bonne partie 
grâce à elle que je suis devenu végane. Elle publie 
cet automne le « Que sais-je ? » sur le véganisme 
(avec Renan Larue) ainsi qu’une monographie chez 
L’Âge d’Homme. J’ai saisi l’occasion pour lui poser 
quelques questions délicates.

ENTREVUE

Guest
Rectangle



119

magazine contreculturel

Martin Gibert — Qu’est-ce qui t’a amenée 
à écrire Contre l’exploitation animale ?

Valéry Giroux — Au départ, je dirais que c’est 
une question très simple. Je me suis demandé 
s’il était juste que les êtres humains soient les 
seuls à posséder les droits les plus fondamentaux 
de la personne. Pour y répondre, je pars dans 
mon livre de deux idées principales. D’abord, je 
m’intéresse au grand principe de justice selon 
lequel les cas semblables doivent être traités de 
manière identique. Ce principe formel d’égalité, 
qui s’oppose à la discrimination arbitraire, n’est 
pas du tout controversé ; il se trouve même au 
fondement de nos meilleures théories de la justice. 
Ensuite, j’examine la nature et surtout la fonction 
des droits. Je montre que c’est la théorie selon 
laquelle ces droits visent à protéger les intérêts 
de leurs titulaires qui est la plus plausible.

MG — Que se passe-t-il lorsqu’on joint ces 
deux idées ?

VG — Cela nous conduit directement au principe 
d’égale considération des intérêts. En effet, si on 
applique le principe d’égalité aux intérêts que les 
droits individuels les plus fondamentaux servent 
à protéger, on est forcé de reconnaitre que les 
intérêts semblables, qu’ils appartiennent à des 
êtres humains ou à d’autres animaux, doivent être 
protégés par les mêmes droits.

Les intérêts fondamentaux des êtres sensibles

MG — Dans ton livre, tu t’intéresses plus 
particu lièrement au droit de ne pas être 
torturé, à celui de ne pas être tué et à celui de 
ne pas être asservi (ou exploité).

VG — C’est bien ça. En fait, j’étudie à tour de 
rôle les intérêts de base que ces droits servent à 
protéger et je me demande s’ils sont l’apanage 
de l’humanité. Je remarque d’abord que tous 
les êtres capables de ressentir la douleur ou la 
souffrance ont intérêt à l’éviter. Si on applique le 
principe de l’égale considération des intérêts, il 
faut alors reconnaitre que tous ces êtres, qu’ils 
soient humains ou autres qu’humains, devraient 
jouir du même droit à la sécurité physique et 
psychologique.

MG — Qu’en est-il de l’intérêt à vivre ?

VG — Tous les êtres capables d’éprouver du 
plaisir perdent, en mourant, l’occasion de vivre les 
expériences agréables qu’ils auraient vécues s’ils 
étaient restés en vie. Tous ont, par conséquent, 
intérêt à ne pas être tués et méritent, me semble-
t-il, de jouir du droit à la vie.

MG — Tu parles aussi d’un intérêt à être libre ?

VG — Oui. Je pense que tous les êtres 
capables d’agentivité (ou de préférences, ou 

Photo Noémie Leboeuf | Retouche Véganes magazine

Guest
Rectangle



120

véganes

d’intentionnalité) ont généralement intérêt à faire 
ce dont ils ont envie sans contrainte. Si la liberté 
est interprétée comme la possibilité d’agir comme 
on le veut, alors tous ces animaux ont intérêt à être 
libres et devraient également profiter du droit 
à cette liberté. J’ajouterais que si la liberté est 
plutôt comprise comme l’absence de domination 
(ce que les philosophes appellent la liberté au 
sens républicain), alors cela implique que tous les 
animaux sensibles ont non seulement le droit de 
ne pas subir de contrainte, mais aussi celui d’être 
traités comme des égaux, c’est-à-dire comme des 
« personnes » en bonne et due forme.

MG — Que faut-il en conclure selon toi ?

VG — Il faut en conclure que, pour éviter la 
discrimination arbitraire, nous avons au moins 
l’obligation d’étendre à tous les êtres sensibles – 
ceux qui sont subjectivement conscients et qui se 
soucient de ce qui leur arrive – les droits les plus 
fondamentaux de même que le statut moral et 
juridique de personne. À la suite de la philosophe 
italienne Paola Cavalieri qui m’inspire beaucoup, 
je pense que les droits humains n’ont rien de 
proprement « humain ».

Définir le véganisme

MG — Dans ton entrée « Véganisme » de 
L’Encyclo pédie philosophique, tu définis la notion 
comme le mode de vie qui consiste à éviter 
le plus possible les produits et services ayant 
nécessité l’exploitation d’un animal. Cette 
définition fait-elle consensus ?

VG — Elle correspond à peu près aux définitions 
qui faisaient récemment leur entrée dans les 
grands dictionnaires comme le Hachette, le 
Larousse et Le Robert. Donc, je dirais en gros que 
oui, cette définition est relativement consensuelle. 
Et elle présente l’avantage d’être concise. Elle va à 
l’essentiel.

MG — Pourtant, tu remarques qu’elle échoue 
à décrire le mode de vie des gens qui se disent 
véganes pour des raisons de santé ou pour des 
raisons écologiques, notamment.

VG — C’est vrai. Une personne animée par des 
motivations prudentielles (c’est-à-dire par son 
intérêt personnel) n’aura pas de raison d’éviter 
tous les aliments d’origine animale puisque cer-
tains sont plutôt bons pour la santé humaine. Et 
elle n’aura certainement aucune raison d’éviter de 
porter du cuir.

Tous les êtres capables 
d’éprouver du plaisir 
perdent, en mourant, 
l’occasion de vivre les 
expériences agréables.

Guest
Rectangle



121

magazine contreculturel

MG — N’est-ce pas la même chose 
pour l’individu qui ne se soucierait 
que de l’environnement ?

VG — Oui, cet individu n’aurait sans doute aucune 
bonne raison d’éviter les spectacles du cirque, par 
exemple. Le véganisme offre certainement des 
avantages pour la santé et pour l’environnement, 
mais il ne peut pas s’appuyer sur ces seules 
considérations.

MG — Mais cette définition pose un autre 
problème…

VG — Effectivement, elle ne rend pas non plus 
exactement compte des raisons qui relèvent de 
l’éthique animale, soit les raisons qui animent la 
plupart des véganes. C’est que l’appartenance 

au règne animal n’est pas en soi un critère 
moralement pertinent. Pas davantage que ne 
l’est l’appartenance à l’espèce humaine (ce que 
prétendent les anthropocentristes). C’est plutôt 
la sensibilité qui me semble compter le plus d’un 
point de vue moral : c’est à partir du moment où 
un individu peut subir un tort consciemment que 
son exploitation est condamnable. Le véganisme 
gagnerait en rigueur s’il était défini comme le 
mode de vie consistant à éviter les produits et 
les services issus de l’exploitation d’animaux 
sensibles. Cela dit, il faut encore arriver à savoir 
quels animaux sont sensibles, ce qui est loin 
d’être évident…

MG — Comment vois-tu l’état actuel du débat 
sur les animaux ?

VG — L’anthropocentrisme a toujours fait l’objet 
de sévères critiques. Mais c’est encore plus vrai 
depuis 40 ans, avec l’essor de l’éthique animale 
comme champ de recherche en philosophie 
morale. L’opposition entre humanocentristes et 
animalistes est donc bien connue et il me semble 
qu’en ce qui a trait aux arguments philosophiques, 
les défenseurs des animaux ont montré qu’ils 
ou elles ont raison ; ils ou elles ont, si j’ose dire, 
« gagné » le débat. Et on peut en dire tout autant de 
celles et ceux qui sont véganes par souci moral ou 
par souci de justice envers les animaux. Je pense 
que ces véganes font souvent preuve de plus de 
courage, de solidarité et de cohérence que celles 
et ceux dont le mode de vie en général et les choix 
alimentaires en particulier ne sont pas influencés 
par des convictions idéologiques.

MG — Mais n’y a-t-il pas des objections 
internes, des objections au véganisme soulevées 
par des défenseurs des animaux eux-mêmes ou 
elles-mêmes ?

VG — Oui, c’est même un sujet qui m’intéresse 
beaucoup. Aujourd’hui, les activistes qui pro-
meuvent le véganisme doivent répondre à des 
critiques provenant non plus seulement du camp 
des suprémacistes humains, mais également de 
celui des partisans de la libération animale (ou 
des antispécistes). On trouve de plus en plus 
de gens qui sont eux-mêmes véganes, mais qui 
s’inquiètent néanmoins de constater qu’on parle 
davantage d’un mode de vie éthique que d’égalité 
animale ou de droits des animaux. Leurs objec-
tions, me semble-t-il, doivent être prises très au 
sérieux par celles et ceux qui, comme moi, pro-
meuvent le véganisme pour libérer les animaux.

L’efficacité du boycott en question

MG — Dans ce cadre, justement, qu’appelle-t-on 
l’objection de l’inefficacité ?

VG — Les véganes supposent qu’en refusant de 
consommer des produits d’origine animale, des 
animaux seront épargnés. Collectivement, bien 
sûr, nos choix de consommation affectent la pro-
duction d’animaux pour l’alimentation humaine. Si 
tout le monde était végane, le nombre d’animaux 
exploités pour des fins humaines diminuerait 
dramatiquement. Mais certains craignent que 
nos gestes pris individuellement n’aient aucun 

Au temps de la préhistoire 
Illustration Amélie Tourangeau

Guest
Rectangle



122

véganes

effet bénéfique pour les animaux sensibles. L’idée 
est que le marché est si complexe et qu’il y a tant 
de gaspillage à chacun des maillons de la chaine 
d’approvisionnement qu’une toute petite variation 
de la demande n’a pour ainsi dire aucune chance 
réelle d’influencer la production.

MG — Bref, la stratégie du boycott 
ne  marcherait pas ?

VG — C’est en effet ce qu’on pourrait craindre. Pour 
répondre à cette objection, des chercheur.se.s 
ont fait remarquer qu’il y a bien un seuil à partir 
duquel le nombre N de poulets achetés aura une 
influence sur le nombre d’animaux exploités. On 
peut imaginer que si N poulets de moins sont 
vendus ce mois-ci, un éleveur réduira sa produc-
tion en conséquence : il produira N poulets de 
moins que prévu. Mon refus d’acheter un poulet 
au supermarché a donc 1/N chances d’affecter 
la production d’oiseaux destinés à souffrir et à 
mourir pour l’alimentation humaine. Plus N est 
petit, plus mon geste aura des chances d’avoir 
un effet sur la production, bien sûr. Sauf qu’à 
l’inverse, plus N est grand, plus l’effet (le nombre 
d’oiseaux épargnés) que mon geste risque d’avoir 
sera important ! J’aurais donc de bonnes raisons 
d’éviter d’acheter un poulet, et ce, que N soit petit 
ou grand : en toute circonstance, j’aurais chaque 
fois 100 % de chances d’épargner un animal.

MG — Autrement dit, chaque fois qu’on 
se retient d’acheter un poulet, on permet 
en moyenne qu’un poulet de moins ne 
soit produit ?

VG — C’est ce qui a été défendu, oui. Sauf que, 
selon le philosophe américain Mark Budolfson 
notamment, même si un acte de consommation 

individuel avait une chance considérable d’avoir 
un effet sur la production (ce qui, selon lui, n’est 
pas du tout le cas), nous n’aurions aucune bonne 
raison de penser que cet effet serait important. Il 
en conclut que ce n’est pas parce qu’on reconnait 
l’importance d’éviter de causer des torts aux ani-
maux qu’on a l’obligation morale d’être végane !

MG — Alors, tu veux dire qu’on se prive pour 
rien ?

VG — Cette objection est troublante, bien sûr. 
Mais il me semble qu’une meilleure manière de 
comprendre tout ça rétablit notre devoir d’adhérer 
au véganisme. D’abord, se rendre complice des 
entreprises qui torturent et tuent des animaux 
pour le profit parait moralement problématique. 
Joindre volontairement un groupe de consomma-
teurs qui, collectivement, signalent une demande 
en produits d’origine animale et encouragent donc 
les exploiteurs à y répondre semble l’être tout 
autant. Je pense que, peu importe si nos gestes 
pris individuellement n’ont qu’une chance infime 
d’épargner des animaux, nous avons néanmoins 
le devoir moral de refuser de tirer des bénéfices 
(en l’occurrence, gustatifs ou sociaux) des indus-
tries qui leur causent du tort. Nous avons sans 
doute même l’obligation morale de nous associer 
aux personnes qui contestent ces industries et 
cherchent, collectivement, à les démanteler.

MG — Tu remets également en question l’idée 
que seul le N-ième consommateur est causale-
ment responsable, n’est-ce pas ?

VG — Oui, plutôt que d’attribuer l’entière respon-
sabilité au consommateur dont le geste constitue 
le point de bascule (celui qui accomplit le N-ième 
acte de consommation), il me semble plus 
logique de répartir la responsabilité entre tous les 
consommateurs – du premier au dernier – qui ont 
contribué à ce que le seuil en question soit atteint. 
Mais ce n’est pas tout. Je crois surtout que chaque 
personne a l’obligation morale d’éviter de contri-
buer volontairement à ce qu’un résultat domma-
geable ne soit produit, peu importe que ce résultat 
advienne finalement ou pas (c’est ce que montre 
bien la philosophe canadienne Julia Nefsky).

1 Alors que le boycott consiste à éviter certains produits, le 
buycott consiste à l’inverse à promouvoir des marques ou 
soutenir des entreprises parce qu’elles respectent certains 
standard éthiques.

L’argument des canines 
Illustration Amélie Tourangeau

Guest
Rectangle



123

magazine contreculturel

MG — Tu parles d’une sorte de cercle vertueux 
qui s’activerait avec le boycott végane…

VG — En choisissant certains produits et services 
plutôt que d’autres, les véganes influencent les 
choix des autres consommateur.trice.s, qu’ils ou 
elles le veuillent ou non. Les commerçants, par 
exemple, auront tendance à offrir plus de visibilité 
sur leurs étalages ou sur leurs menus aux produits 
qui se vendent le mieux. Par un simple mécanisme 
de « contagion » ou d’« amplification », les véganes 
ont ainsi un effet bien réel (bien qu’indirect) sur le 
comportement des autres clients des commerces 
qu’ils ou elles fréquentent. Ensuite, tout boycott 
(ou buycott1) gagne en efficacité lorsqu’il est 
accompagné d’un discours expliquant les motiva-
tions sous-jacentes aux choix de consommation.

MG — Ça me fait penser à un dessin du 
New Yorker. Deux personnes sont assises face 
à face au restaurant. En légende : « Je ne peux 
pas tenir plus longtemps sans que tu me 
demandes pourquoi je suis végane. »

VG — Les véganes sont souvent sommé.e.s par 
leur entourage de se justifier, d’expliquer leurs 
restrictions alimentaires ou leur rejet des services 
impliquant l’exploitation d’animaux. Mais, en effet, 
d’autres cherchent activement à créer des occa-
sions de parler d’antispécisme ou de droits des 
animaux. Ils ou elles se servent alors du marché 
comme d’une arène politique. Enfin et surtout, les 
véganes participent individuellement à construire 
un mouvement collectif : un mouvement social 
et politique qui, s’il obtient un jour le succès 
espéré, aura un effet considérable sur le nombre 
d’animaux exploités pour des fins humaines. 
Bref, l’objection de l’inefficacité ne nous prive pas 
de toutes les excellentes raisons que nous avons 
d’adhérer au véganisme.

L’objection de la pureté

MG — On critique parfois les véganes parce 
qu’ils ou elles seraient obsédé.e.s par la pureté 
personnelle. Que vaut cette objection ?

VG — La réponse courte : peut-être pas grand-
chose. Cette objection me semble viser surtout un 
homme de paille. Je m’explique. D’abord, j’ai envie 
de dire que s’efforcer d’être une bonne personne 
est louable. Se soucier de ne pas encourager 
même indirectement des pratiques condamnables 
n’est évidemment pas, en soi, une mauvaise 
chose. Si les véganes donnent parfois l’impression 

Photo Noémie Leboeuf | Retouche Véganes magazine

Guest
Rectangle



124

véganes

d’exagérer en s’efforçant d’éviter la moindre trace 
de produit d’origine animale, c’est qu’ils ou elles 
prennent la question de l’exploitation des animaux 
très au sérieux.

MG — C’est quelque chose qu’on peut difficile-
ment leur reprocher…

VG — C’est ce que je trouve. À condition, bien sûr, 
de ne pas oublier les animaux dans tout ça… Des 
véganes qui chercheraient exclusivement à ne 
pas avoir de sang sur les mains se tromperaient 
d’objectif. L’excellence personnelle, ce n’est 
certainement pas ce qui doit être placé au cœur 
du mouvement.

MG — Nous, les véganes, sommes parfois 
perçu.e.s comme moralisateur.trice.s. On 
donne l’impression de se sentir supérieur.e.s 
aux autres.

VG — C’est vrai. On nous accuse de juger les 
autres et même de jouer à la police en surveillant 
leurs moindres écarts. Et il est sans doute vrai que 
certain.e.s véganes manquent de diplomatie ou 
sous-estiment les problèmes éthiques que sou-
lèvent nos propres habitudes de consommation 
(après tout, bien des produits étiquetés « sans 
cruauté » ont impliqué l’exploitation d’animaux 
humains ou non humains). Mais, encore une fois, 
ça ne signifie pas pour autant que les véganes 
accordent plus de valeur à leur propre vertu qu’au 
sort des animaux.

MG — Sur ce point, comment perçois-tu les 
véganes que tu connais ?

VG — Je dirais que la plupart vivent leur véga-
nisme comme une praxis, c’est-à-dire comme 
un engagement à agir en fonction de certaines 
valeurs dans un objectif transformatif. Lorsque 
les véganes lisent attentivement les étiquettes 
des divers produits avant de les acheter et 
essaient d’éviter toute trace de sous-produits 
d’origine animale, ce n’est généralement pas 
pour leur propre bénéfice ou par souci de pureté 
personnelle, mais parce qu’ils ou elles veulent 
être la preuve vivante que l’on peut vivre (et vivre 
bien) sans exploiter des êtres vulnérables ; parce 
qu’ils ou elles prennent la justice animale très au 
sérieux et cherchent à saisir toutes les occasions 
de résister à l’idéologie dominante, de contester le 
statu quo et d’exprimer leur solidarité avec les ani-
maux autres qu’humains. Leur refus d’encourager 
même indirectement les pratiques qu’ils ou elles 
estiment injustes est une objection de conscience. 
Et ce refus de collaborer avec les personnes et les 
institutions qui causent des torts à des animaux 
ou violent leurs droits individuels peut et doit être 
considéré comme politique par nature.
 Le fait que certain.e.s véganes manquent de 
tact ne change rien au fait qu’ils ou elles sont 
politisé.e.s précisément parce qu’ils ou elles 
cherchent – parfois maladroitement – à stimuler 
le débat public et à rassembler une masse critique 
de véganes qui aura un jour suffisamment de pou-
voir pour obtenir les changements institutionnels 
que la justice requiert.

Le cri de la carotte 
Illustration Amélie Tourangeau

Guest
Rectangle



125

magazine contreculturel

MG : Et que réponds-tu lorsqu’on reproche 
aux promoteurs du véganisme de ne pas 
suffisamment prendre en compte les différentes 
situations, les différents contextes ?

VG — S’il est relativement facile pour certain.e.s 
d’éviter les produits et les services issus d’ani-
maux sensibles, le défi peut s’avérer beaucoup 
plus grand pour d’autres. On peut penser à celles 
et à ceux dont les pratiques religieuses sont diffi-
cilement compatibles avec le véganisme. Ou aux 
personnes dont l’entourage est particulièrement 
hostile à ce mode de vie. Ou encore aux personnes 
habitant des lieux où les options végétaliennes 
sont excessivement rares ou inabordables. 
Imposer le véganisme de manière impartiale et 
absolue peut dans ces cas paraitre insensible 
et injuste.

MG — Faut-il absolument être végane, même 
dans les coins les plus reculés ?

VG — Choisir le lait de soja plutôt que le lait de 
vache et s’abstenir plus généralement de causer 
activement des torts aux animaux non humains 
sensibles semblent être la moindre de nos obli-
gations de justice envers eux (on peut imaginer 
en effet qu’on en a de nombreuses autres). Et la 
difficulté d’être végane dans certains coins du 
monde est souvent exagérée : on trouve des légu-
mineuses, des carottes et des pommes de terre 
à peu près partout et ces aliments sont souvent 
moins chers que la viande et les laitages. Il n’en 
demeure pas moins que les déserts alimentaires 
existent bel et bien. Dans ces endroits spécifiques, 
il peut être extrêmement difficile d’éviter les pro-
duits d’origine animale. Il faut le reconnaitre.

MG — Est-ce que ça veut dire que le véganisme 
n’est pas un impératif moral universel ?

VG — Je ne dirais pas ça. Il me semble qu’on 
peut accepter l’impératif du véganisme tout en 
reconnaissant qu’il n’est pas également facile 
à atteindre pour tout le monde. Comme on l’en-
seigne dans les cours d’éthique, « devoir implique 
pouvoir ». S’il est impossible pour une personne 
de satisfaire un idéal moral, on admet qu’elle n’a 
pas le devoir d’y arriver. Je suis tentée de dire 
que plus il est difficile de remplir une obligation 
morale, moins on est blâmable quand on n’y par-
vient pas. Je pense que, sans contester l’existence 
d’un devoir moral d’être végane, on peut être 
flexible lorsqu’il s’agit de blâmer ou de féliciter les 

individus, en fonction des situations particulières 
dans lesquelles ils se trouvent.

MG — C’est pour ça que tu y vois une responsa-
bilité collective plutôt qu’individuelle, non ?

VG — En effet, la plupart de ces circonstances 
qui font en sorte qu’il peut être excessivement 
difficile d’être végane sont sociales, politiques, 
institutionnelles. La solution au problème 
qu’elles posent devrait à mon avis être du même 
ordre : moins individuelle, davantage collective. 
On doit éliminer les déserts alimentaires où les 
gens ne peuvent pas se procurer des aliments 
sains (légumes, fruits, graines, légumineuses, 
noix ou céréales) à prix raisonnables. C’est bien 
sûr nécessaire pour la justice animale, mais c’est 
également une question fondamentale de justice 
distributive.

MG — Dans le « Que sais-je ? » que tu as écrit 
avec Renan, vous défendez une conception 
du véganisme comme mouvement social et 
politique. Est-ce une façon d’éviter la plupart 
des objections qui ont été soulevées par des 
défenseur.e.s des animaux ?

VG — Tout à fait. Nous concevons le véganisme 
comme le résultat pratique de convictions morales 
et le moyen de modifier le monde en fonction 
de celles-ci. Autrement dit, le véganisme nous 
semble être un élément constitutif du mouvement 
de libération animale. Et cette manière d’interpré-
ter le véganisme nous parait fidèle à ce qu’avaient 
en tête ceux qui ont les premiers proposé la notion. 
Elle rend bien compte aussi de la manière dont les 
véganes perçoivent leur propre véganisme. Puis 
elle permet de contourner les objections de l’inef-
ficacité et de la pureté. Cela dit, les personnes 
véganes ne sont pas naïves. Elles savent bien qu’il 
ne suffit pas d’éviter d’encourager l’exploitation 
animale par leurs actes de consommation pour 
obtenir la libération des animaux. C’est pourquoi 
elles ont aussi recours à bien d’autres moyens pour 
contester l’exploitation animale, pour dénoncer le 
spécisme, pour obtenir enfin un début de justice 
pour tous les êtres sensibles.

Martin Gibert est rédacteur en chef de Véganes et auteur 
de Voir son steak comme un animal mort (Lux, 2015).

Valéry Giroux est philosophe et coordinatrice du Centre de 
recherche en éthique, à Montréal. Elle est l’autrice de Contre 
l’exploitation animale (L’Âge d’Homme, 2017) et coautrice du 
« Que sais-je ? » sur Le véganisme (PUF, 2017). 

Guest
Rectangle



126

véganes

STRATÉGIE

Demander moins 
pour obtenir 
plus ? Question 
de stratégie 
végétalienne
Thomas Lepeltier 

Photo Katya Konioukhova

Guest
Rectangle



127

magazine contreculturel

Pour diminuer l’exploitation des animaux, vaut-il 
mieux inciter les omnivores à réduire leur consom-
mation de produits d’origine animale ou leur deman-
der de l’arrêter totalement ? Au nom de l’efficacité, 
certains militants pensent que la première stratégie 
est la meilleure. Pourtant, leurs arguments sont loin 
d’être probants…

Comment faire pour mettre un terme à l’exploi-
tation des animaux ? Pour commencer, il faudrait 
que le nombre de végétaliens augmente signi-
ficativement. Malheureusement, le message 
a du mal à passer. Même si leur nombre croît 
régulièrement depuis quelques années, ils restent 
très minoritaires dans la société. Les omnivores 
résistent : pour la plupart d’entre eux, il n’est pas 
question d’arrêter de consommer des produits 
d’origine animale. Cela dit, beaucoup se disent 
prêts à diminuer leur consommation de viande. 
Du coup, plutôt que de leur demander de devenir 
végétaliens, certains militants de la cause animale 
estiment qu’il vaut mieux les encourager à sim-
plement diminuer leur consommation de viande, 
voire à leur demander de devenir seulement 
végétariens, quitte, après, une fois ce premier 
pas franchi, à leur demander d’aller plus loin et 
de devenir végétaliens. Selon ces militants, cette 
stratégie permettrait d’épargner un plus grand 
nombre d’animaux que celle qui consiste à faire la 
promotion du végétalisme dès le départ, puisque, 
dans ce dernier cas, confrontés à la radicalité du 
message, les omnivores auraient tendance à se 
fermer à la réflexion. Autrement dit, à trop deman-
der d’un coup, on obtiendrait moins.
 Cette approche dite réductionniste ou des 
« petits pas » est défendue notamment par deux 
activistes influents, Nick Cooney et Tobias 
Leenaert. Le premier est l’auteur de plusieurs 
livres sur les meilleures façons d’inciter des chan-
gements de comportement, dont Veganomics, qui 
traite justement de la question de la transition vers 
le végétalisme1. Le second anime un blogue consa-
cré, lui aussi, à cette même question stratégique, 
The Vegan Strategist. Un élément important de 

leur réflexion est que la meilleure stratégie en 
faveur du végétalisme n’est pas nécessairement 
celle qui augmente le plus le nombre de végéta-
liens ; elle est celle qui épargne le maximum d’ani-
maux. Autrement dit, ces deux militants estiment 
qu’il vaut mieux une stratégie qui incite beaucoup 
de personnes à réduire leur consommation de 
produits d’origine animale qu’une autre stratégie 
qui n’arrive à motiver qu’un petit nombre à arrêter 
totalement cette consommation. L’idée n’est bien 
sûr pas absurde en termes arithmétiques, mais 
elle a le défaut de présupposer qu’une stratégie 
cherchant à inciter les omnivores à réduire leur 
consommation de produits d’origine animale doit, 
pour être efficace, être différente d’une stratégie 
mettant explicitement en avant la nécessité de 
devenir végétaliens. Or rien n’est moins sûr. Est-ce 
vraiment en demandant peu aux omnivores qu’on 
les incite à changer ?

Végétalisme et sécurité routière

Pour défendre l’efficacité de cette approche 
réductionniste, Nick Cooney, très féru d’études 
empiriques, ne dispose pas d’expérimentations 
concluantes concernant le passage au végéta-
lisme. Du coup, il se réfère à des études ayant été 
faites dans d’autres domaines que le végétalisme 
et les transpose à cette problématique. Par 
exemple, dans une conférence donnée en 2013, 
il rapporte une expérience concernant la mise 
en place de panneaux signalétiques appelant à 
réduire sa vitesse en voiture2. Concrètement, 
cette expérience consiste à demander à des rive-
rains d’une route, où les voitures ont tendance à 
rouler à grande vitesse, de mettre devant chez eux 

1 Nick Cooney, Veganomics. The Surprising Science on What 
Motivates Vegetarians, from the Breakfast Table to the 
Bedroom, Lantern Books, 2013.

2 Nick Cooney, The science of animal advocacy, conférence 
donnée à  l’International Animal Rights Conference, 
Luxembourg, 2013. Accessible sur YouTube.

Guest
Rectangle



128

véganes

dans leur jardin de grands panneaux sur lesquels 
il est écrit « Conduisez prudemment ». Le résultat 
est que, même s’ils sont d’accord avec le mes-
sage, mais probablement gênés par la présence 
des panneaux, peu acceptent. En revanche, si 
on demande à des riverains d’une route similaire 
de mettre un petit autocollant avec la même 
inscription sur une fenêtre de leur maison, ils sont 
beaucoup plus nombreux à accepter. Puis, après 
un certain temps, si on demande à ceux qui ont 
mis le petit autocollant s’ils seraient d’accord d’en 
faire plus et d’installer un grand panneau devant 
chez eux, ils sont beaucoup plus nombreux à 
accepter que si on le leur avait demandé tout de 
suite. Cooney en tire la conclusion que la politique 
des « petits pas », qui marche pour la prévention 
routière, doit marcher pour la transition vers 
le végétalisme.
 Cette conclusion ne va toutefois pas de soi. En 
effet, Cooney oublie de prendre en compte le fait 
que le message mis en avant sur l’autocollant est 
le même que celui sur le panneau. Or ce n’est pas 
le cas avec la promotion du végétarisme (ou d’une 

simple réduction de produits carnés) et celle du 
végétalisme. Cette discordance pourrait entrai-
ner des situations incohérentes ou troublantes. 
Imaginons qu’un végétalien, suivant les conseils 
de Cooney, fasse la promotion du végétarisme et 
uniquement du végétarisme. On peut très bien 
imaginer que beaucoup de ses interlocuteurs lui 
demandent si manger des œufs et des produits 
laitiers constitue un problème. Répondre que c’est 
le cas reviendrait à ne plus suivre la stratégie de 
Cooney, puisque implicitement, cela consisterait 
à également défendre le végétalisme. Dans ce cas, 
autant oublier cette stratégie rapidement inappli-
cable et à laquelle les omnivores pourraient repro-
cher avec raison d’avancer masquée en n’annon-
çant pas explicitement son objectif. En revanche, 
si ce végétalien s’en tient à cette stratégie et ne 
veut faire que la promotion du végétarisme, il est 

obligé de répondre, à l’encontre de ce qu’il pense, 
que consommer ces produits ne pose pas de 
problème. Or ce discours parait contreproductif. 
Comment peut-on inciter des personnes à dimi-
nuer, voire à arrêter leur consommation de viande 
avec des arguments éthiques qui apparaissent 
rapidement incohérents ?
 Cooney oublie également une différence impor-
tante entre les deux situations. Les riverains de 
l’expérience ont déjà été confrontés au message 
des dangers de la route, peut-être pas assez, mais 
n’ignorent pas que la vitesse est dangereuse. Leur 
réticence initiale à mettre des panneaux dans leur 
jardin n’est donc pas due à leur ignorance des 
dangers de la voiture, mais provient probablement 
d’un souhait de rester discrets. Avec les omni-
vores, la situation est différente. Pour la plupart, ils 
n’ont pas compris (ou pas voulu comprendre) que 
la consommation de produits d’origine animale 
pose un grave problème éthique. Avant toute 
chose, il est donc important de le leur expliquer. 
Or ce n’est pas en leur adressant un message 
édulcoré sur les réalités de l’élevage et de l’abat-
tage que l’on va les inciter à devenir végétariens 
ou ne serait-ce qu’à diminuer leur consommation 
de produits d’origine animale. Comme pour la 
sécurité routière, il faut un message clair. Après, 
il est évident que la plupart des omnivores ne 
vont pas changer du jour au lendemain. Mais 
cette résistance au changement ne signifie pas 
qu’il faut minimiser les problèmes éthiques de la 
consommation de produits d’origine animale.

Les ressorts du changement

On retrouve le même style de problème avec les 
arguments de Tobias Leenaert. Par exemple, dans 
un article caractéristique de son approche, il fait 
remarquer que deux personnes qui diminuent de 
moitié leur consommation de produits d’origine 
animale épargnent autant d’animaux qu’une seule 
personne qui devient végétalienne3. Puis, estimant 
que les omnivores diminueront plus aisément 
leur consommation de produits d’origine animale 
qu’ils ne deviendront végétaliens, il en déduit que 
l’approche réductionniste est la meilleure straté-
gie. Malheureusement, Leenaert ne donne aucune 
donnée empirique permettant de corroborer la 
thèse que, avec une campagne réductionniste, il 
est plus facile de convaincre deux omnivores de 
diminuer de moitié leur consommation de produits 

3 Tobias Leenaert, « Deux semi-véganes équivalent-ils 
à un végane ? », traduction de « Do 2 semi-vegans make 
1 vegan ? », 2016. 

Pourquoi un omnivore 
se mettrait-il à réduire 
sa consommation de 

produits d’origine animale 
s’il n’est pas confronté à 
toute l’horreur de leurs 
procédés d’obtention ?

Guest
Rectangle



129

magazine contreculturel

d’origine animale que de convaincre, avec une 
campagne explicitement contre la consommation 
de tous les produits d’origine animale, un seul de 
devenir végétalien. Il se contente d’avancer que 
les omnivores « sont peut-être plus inspirés par 
les personnes réduisant leur consommation de 
viande que par les véganes ». Mais l’affirmation est 
contestable. Certes, elle reflète l’intuition qu’il est 
plus facile d’inciter une personne à faire un petit 
pas qu’un grand. En même temps, elle va contre 
l’idée bien établie que l’on change rarement de 
comportement sans être bousculé. N’est-ce pas 
pour cela que les campagnes contre le tabac, 
l’alcool ou autre produit jugé néfaste ne semblent 
fonctionner que si le message qui les accompagne 
est fort ? D’ailleurs, pourquoi un omnivore se 
mettrait-il à réduire sa consommation de produits 
d’origine animale s’il n’est pas confronté à toute 
l’horreur de leurs procédés d’obtention ? Bien 
sûr, cette confrontation est rarement suffisante. 
Mais n’est-elle pas nécessaire ? Plutôt que de 
faire des campagnes en faveur d’une réduction 
des produits d’origine animale, voire en faveur 
du végétarisme, il semble donc qu’il faille mieux 
faire des campagnes explicitement en faveur 
du végétalisme.
 Si Cooney et Leenaert sont séduits par l’ap-
proche réductionniste, c’est probablement parce 
qu’ils estiment que les campagnes en faveur 
du végétalisme doivent prendre en compte les 
témoignages des omnivores sur leur possible 
évolution et suivre les cheminements personnels 
de ceux qui sont devenus végétaliens. Comme les 
premiers se disent souvent prêts à diminuer leur 
consommation de produits d’origine animale, 
mais pas à aller plus loin, et comme les seconds 
sont très rarement passés au végétalisme du 
jour au lendemain, Cooney et Leenaert donnent 
l’impression de penser que le message des cam-
pagnes en faveur du végétalisme doit refléter cette 
réticence des uns et progression des autres. Ce 
qui signifie, à leurs yeux, qu’il faut commencer 
par demander de réduire sa consommation de 
produits d’origine animale, ensuite inciter à passer 
au végétarisme, enfin en arriver à une demande 
d’adoption d’une alimentation végétalienne. Mais 
c’est probablement une erreur parce que l’étin-
celle qui est le point de départ d’un changement 
de comportement est rarement une information 
édulcorée. Bien sûr, il peut être nécessaire 
après avoir explicité la nécessité éthique du 
végétalisme d’accompagner les omnivores dans 
un cheminement progressif. Mais il ne faut pas 
confondre, d’un côté, ce qui les incite à changer (la 
présentation de l’abomination de l’exploitation des 

animaux et la rigueur des arguments éthiques) et, 
d’un autre côté, les conseils qui peuvent les aider 
à franchir les étapes dans ce changement.
 Reste l’objection qu’en adoptant un dis-
cours explicitement en faveur du végétalisme, 
on dissuaderait les omnivores de changer de 
comportement tant l’objectif leur paraitrait irréa-
lisable. Il faut reconnaitre que c’est souvent ce 
que disent les omnivores eux-mêmes. Mais, tout 
bien réfléchi, n’est-ce pas aussi ce que disaient 
la plupart des personnes végétaliennes avant de 
le devenir ? Pourtant, à force d’être confrontées 
à des arguments en faveur du végétalisme, elles 
ont fini par passer le cap. Bien sûr, il se peut que 
certaines l’ont fait sous l’influence d’une approche 
réductionniste. Mais aucune donnée empirique ne 
permet d’affirmer que celle-ci a été la plus efficace 
pour elles. Ne seraient-elles pas devenues plus 
rapidement végétaliennes si elles avaient été 
confrontées plus tôt à des discours explicitement 
en faveur du végétalisme ? Là encore, personne 
ne peut répondre catégoriquement. Cela dit, la 
quasi-totalité des personnes végétaliennes disent 
rétrospectivement qu’elles le seraient devenues 
plus rapidement si elles avaient été confrontées 
plus tôt aux problèmes de la consommation de 
tous les produits d’origine animale. Du coup, 
devant cette incertitude stratégique, qui faut-il 
croire ? Les omnivores qui se refusent de devenir 
végétaliens ou les végétaliens qui ont renoncé à 
être des omnivores ? On peut penser que ceux qui 
ont changé sont plus lucides sur leur changement 
que ne le sont ceux qui se refusent à changer à 
propos d’un changement qu’ils entreprendront 
peut-être demain. Du coup, il serait dommage de 
se laisser distraire par ces discours sur les vertus 
du réductionnisme…

Thomas Lepeltier, historien et philosophe des sciences, est 
l’auteur de plusieurs livres dont La révolution végétarienne 
(Édition Sciences humaines, 2013) et L’imposture intellectuelle 
des carnivores (Max Milo, 2017). 

L’étincelle qui est le point 
de départ d’un changement 

de comportement 
est rarement une 

information édulcorée.

Guest
Rectangle



130

véganes

PHOTOGRAPHIE

Jo-Anne McArthur, 
We Animals
Sayara Thurston 
Depuis 15 ans, la photojournaliste Jo- Anne 
McArthur rend compte de la complexité de nos 
relations avec les animaux. Elle a visité des éle-
vages industriels, des zoos et des delphinariums, 
assisté à des rodéos, participé à des sauvetages 
et documenté la vie dans des sanctuaires. À 
travers ses clichés, McArthur s’efforce de mettre 
en lumière les animaux devenus invisibles : ceux 
que l’on mange, ceux dont on porte les peaux et 
les fourrures, ceux sur lesquels on fait des expé-
riences et ceux que l’on enferme.
 À la recherche de sa propre voix, Jo- Anne 
McArthur s’est aperçue que l’on avait sans cesse 
des animaux sous les yeux, sans vraiment les 
voir. Qu’il s’agisse du blanc de poulet dans notre 
assiette, d’un ours polaire dans un zoo ou de la 
fourrure qui orne nos manteaux, ces animaux et 
leurs corps font partie de notre quotidien, mais ils 
font rarement l’objet de notre considération. C’est 
pour les sortir de cette invisibilité que McArthur 

a créé We Animals, un projet photographique 
international qui témoigne de la complexité des 
relations que nous entretenons avec les animaux 
aux quatre coins du monde. En 2013, un documen-
taire, The Ghosts in Our Machine, a été consacré à 
son travail.

 Elle développe aujourd’hui Unbound Project, 
un nouveau projet qui rend hommage à ces figures 
féminines, contemporaines ou historiques, qui 
sont en première ligne de la lutte pour la cause 
animale. Le premier livre de Jo-Anne McArthur, 
We Animals, a été publié en 2014. Le second, 
Captive, est paru à l’été 2017.
 Elle vit à Toronto, au Canada, mais voyage au 
moins six mois par année à la rencontre des ani-
maux et des activistes dont l’histoire mérite d’être 
racontée. Avec son équipe, elle a récemment 
lancé We Animals Archive, une banque d’images 
gratuite accessible à tous les défenseurs de la 
cause animale.

Guest
Rectangle



131

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



132

véganes

Guest
Rectangle



133

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



134

véganes

DÉBAT

Une défense de 
l’action directe

Tiphaine Lagarde

RÉSISTANCE

Photo Dakota Langlois

Guest
Rectangle



135

magazine contreculturel

« Mais de quel droit faites-vous ça ? Allez dis-
tribuer des tracts dans la rue comme tout le 
monde ! » C’est la première phrase que nous 
a lancée l’un des employés d’Aoste1 alors que 
je participais, avec d’autres activistes, à une 
occupation du siège social de l’entreprise. Selon 
moi, elle est révélatrice de la faiblesse stratégique 
du mouvement antispéciste qui, en rejetant la 
confrontation avec le système politique et écono-
mique, se focalise sur un changement progressif 
des comportements individuels. Alors protester 
ici, auprès d’une société, qui n’a pas de sang sur 
les mains à proprement parler, suscite forcément 
l’incompréhension, car si la vindicte populaire se 
déchaine volontiers sur l’employé d’abattoir du 
Vigan, elle épargne les commanditaires en col 
blanc. La longue garde à vue qui a suivi l’évacua-
tion du site montre toutefois que le geste n’est pas 
si anodin, et ce, malgré la qualification judiciaire de 
« dégradations commises en réunion » qui permet 
de dénigrer le désordre ainsi engendré en pur acte 
de vandalisme apolitique. Alors la question est la 
suivante : la cible est-elle judicieuse ? La forme 
est-elle adaptée ?

La question qui fâche

Depuis la vive émotion suscitée par les vidéos de 
l’association L214, une avalanche de productions 
éditoriales sur la question animale a submergé 
la presse comme les étals des librairies. Les 
superlatifs s’entrechoquent sans retenue et on lit 
l’avènement d’une révolution végane à tout-va. 
Le mouvement semble être tombé amoureux de 
lui-même. Chacun.e prend pour acquis que le 
changement est en marche et que les immenses 
VeggieWorld, nouveau Disneyland pour véganes, 
préfigurent le monde de demain. Face à cet 
engouement sans précédent, les militant.e.s radi-
caux.ales apparaissent comme les rabat-joie de 
service osant poser la question qui fâche : « Mais 
au fait, qu’est-ce qui a changé pour les animaux ? »
 D’ailleurs où sont-ils passés, les animaux, dans 
cette grande vegan way of life ? Il est peut-être 
temps d’admettre que les activistes mélodrama-
tiques, habillé.e.s en noir et appelant à l’insur-
rection, sont passé.e.s de mode… Mais je ne m’y 
résous pas, car l’obsession de l’individualisme et 
du consumérisme coute cher au mouvement : elle 
récompense la prise de conscience plutôt que le 
passage à l’acte, elle met en avant le véganisme 
plutôt que l’antispécisme. L’action directe, par sa 

radicalité et ce qu’elle implique en matière d’en-
gagement, m’apparait alors comme nécessaire 
pour (re)politiser un mouvement qui s’éloigne 
dangereusement de ses fondamentaux.
 J’entends souvent qu’il faut « de tout » et que 
chaque acte étiqueté militant sert la cause, peu 
importe finalement son inscription dans une 
stratégie réfléchie. Mais n’y a-t-il pas une hié-
rarchie des méthodes employées à revoir – et une 
réflexion sur la désobéissance civile à avoir – de 
toute urgence ? La cause animale est l’un des rares 
mouvements sociaux qui néglige de s’interroger 
sur les résultats obtenus. Si je dénonce l’excès de 
modération avec une plume si acerbe, ce n’est pas 
parce que j’ai cédé au romantisme bon marché qui 
s’attache à l’action directe, mais parce que je 
pense sincèrement que respecter les limites fixées 
par l’État, et jouer le jeu des entreprises, est non 
seulement inefficace, mais aussi contreproductif 
pour contester le spécisme. Il suffit pour s’en 
convaincre de regarder le peu, voire l’absence, de 
résultats obtenus depuis 30 ans.
 Subsiste toutefois une difficulté de taille : à quoi 
mesure-t-on les progrès ou échecs du mouvement 
animaliste ? Il ne faut pas s’y tromper : l’offre gran-
dissante de produits véganes n’est pas le signe 
d’une amélioration de la condition animale, mais 
de notre condition de véganes. De même, si les 
éditoriaux proanimaux du Monde ou de Libération 
sont certes encourageants, ils n’ont malheureuse-
ment pas le pouvoir de freiner la terrible cadence 
des abattoirs. En définitive, la seule question 
importante, c’est de savoir si le nombre d’animaux 
tués baisse. Or les chiffres sont là2. Les Français.es 
achètent un peu moins de viande rouge, mais plus 
de viande de volaille, ce qui, compte tenu du poids 
relatif de ces animaux, engendre en définitive 
davantage d’individus tués. Surtout, ces études 

2 « Les Français ont mangé plus de viande en 2016 », 
Le Figaro, 27 mars 2017.

1 Entreprise française spécialisée dans la charcuterie. 

Face à cet engouement sans 
précédent, les militant.e.s 
radicaux.ales apparaissent 

comme les rabat-joie de 
service osant poser la 

question qui fâche : « Mais 
au fait, qu’est-ce qui a 

changé pour les animaux ? »

Guest
Rectangle



136

véganes

ne tiennent pas compte de la consommation hors 
foyers ; cette consommation que, précisément, 
on néglige d’attaquer. Bref, ce n’est pas vraiment 
le grand soir de la fin de l’exploitation animale. 
Quant à la production mondiale de viande, elle 
est en croissance. Dans ces conditions, comment 
espérer autre chose qu’une révolution ? 3

 L’activisme se limite aujourd’hui à un appel 
à la vertu de nos concitoyen.ne.s, faisant la part 
belle au choix individuel et à la sensibilisation. On 
encourage les gens à voir leur steak comme un 
animal mort, mais ne nous faisons pas d’illusion, 
l’humanité carnivore, pour reprendre le titre du 
dernier livre de Florence Burgat, ne disparaitra 
pas en changeant de lunettes. La tactique de 
conversion est forcément limitée : une fois 
convaincue l’infime partie de la population qui ne 
peut demeurer sourde aux arguments antispé-
cistes, que ferons-nous ?
 Il ne faut pas l’oublier : de puissants acteurs 
économiques ont intérêt à la poursuite du 
spécisme. Cela nous distingue fondamenta-
lement d’autres luttes menées pour l’égalité. 
L’exploitation animale est un système économique 
surpuissant pourvoyeur de profits et d’emplois, 
terriblement ingénieux aussi, puisque « l’offre 
crée aujourd’hui la demande ». C’est pourquoi 
l’idéologie spéciste ne doit pas être la seule cible : 
il faut aussi s’attaquer aux réalités économiques 
qu’elle dissimule. Face à un tel ennemi, les voies 
classiques de la protestation ne peuvent être un 
moyen suffisant.

« Do It Yourself » : une stratégie radicale ?

Qu’est-ce que l’action directe ? C’est la poursuite, 
extraparlementaire et non délégatrice, de la 
politique par des individus qui agissent, comme 
le disait déjà Voltairine de Cleyre en 1912, « sans 
attendre poliment des autorités compétentes 
qu’elles le fassent à leur place ». Et la célèbre fémi-
niste et anarchiste américaine de préciser : « Ils 

devront apprendre que leur pouvoir ne réside pas 
dans la force de leur vote, mais dans la capacité à 
paralyser la production. ». Voilà toute l’ingéniosité 
de l’action directe : attaquer là où ça fait mal. C’est 
ce qu’on tente, bien modestement, en occupant 
un abattoir. On affronte l’économie spéciste non 
plus symboliquement, mais très concrètement. 
Affranchie de la médiation institutionnelle, 
l’action directe libère le militantisme des pièges 
symboliques de la loi, de la représentation et de 
la négociation.
 On reproche parfois à l’action directe d’agres-
ser le public et de rebuter les militant.e.s. Elle 
serait trop radicale ou élitiste. Dans notre société 
du spectacle où faire image a pris le pas sur faire 
sens, l’étiquette d’antispéciste radical.e vous 
disqualifie d’emblée (attention aux égorgeurs 
de carnistes !). Mais brandir le mot comme un 
épouvantail, c’est oublier les leçons de l’histoire : 
les démocraties doivent le jour à la radicalité des 
idées et des peuples qui les ont défendues. Cette 
injonction constante à donner une bonne image 
de soi et à rendre notre discours complaisant 
montre bien l’effet identitaire et dépolitisant du 
véganisme, comme si l’unique stratégie que nous 
avions à proposer était la fameuse règle d’or du 
marketing : « séduire plutôt que convaincre ».
 Les adeptes de la modération ont toujours 
reproché aux radicaux.ales leurs revendications 
irréalisables, la rudesse de leurs propos. Mettre 
trop d’ardeur dans la défense de la cause pousse-
rait l’adversaire à riposter violemment. Pourtant, 
est-ce une mauvaise chose ? Il est souvent 
confortable pour celui ou celle qui ne subit pas 
directement l’oppression de penser que la solution 
la plus modérée est forcément la meilleure. Mais 
quel est le prix réel de la modération ? N’est-il pas 
temps d’ajuster très consciemment nos actions 
à l’énormité du mal que nous affrontons ? On voit 
parfois l’action directe comme la dernière phase 
d’une lutte sur le point d’être gagnée, comme la 
scène d’action finale d’un film à suspense. C’est 
pourtant tout l’inverse. L’action directe, c’est ce 
qui met le feu aux poudres. Par la situation de 
crise qu’elle est à même d’engendrer, par son 
potentiel subversif, elle mobilise durablement et 
profondément l’opinion publique sur la question 
animale – et sans réclamer que des milliers de 
personnes descendent dans la rue.

Défier l’ordre spéciste

Les associations qui tiennent le haut de l’affiche 
adoptent aujourd’hui toutes la même démarche : 
enquêtes de terrain, éducation, pressions 

3 Ainsi en Israël, l’un des pays où le nombre de véganes est 
le plus important, le « système » spéciste (dans ses volets 
économique et juridique) n’a pas été remis en cause. C’est 
l’illustration parfaite que le véganisme n’inquiète pas le 
système, mais se présente simplement comme une énième 
offre commerciale. 

N’est-il pas temps d’ajuster 
très consciemment nos 
actions à l’énormité du 

mal que nous affrontons ?

Guest
Rectangle



137

magazine contreculturel

politiques, campagnes publicitaires et manifes-
tations de rue.
 Mais quel est le réel pouvoir de subversion et 
de contestation de ces politiques qui, privées de 
tout potentiel contestataire, sont aujourd’hui « un 
spectacle public officiellement encouragé »4 ? 
Cette institutionnalisation disciplinée de la protes-
tation ne risque-t-elle pas de diluer toute la force 
de l’opposition antispéciste ? Elle nous amène en 
tout cas à nous montrer moins exigeant.e.s sur 
nos revendications et elle nous tient à distance 
des représentants du spécisme.
 L’action directe, en revanche, n’a pas peur 
de prendre position « contre ». Et il arrive que ça 
marche. En 1985, par exemple, après avoir fait 
usage des outils classiques de protestation qui 
n’avaient abouti à rien, une centaine de militant.e.s 
de l’organisation PETA décident d’occuper les 
locaux des vénérables Instituts américains de la 
santé, lesquels soutenaient et finançaient un pro-
gramme d’expériences particulièrement atroces 
sur des primates. Après trois jours d’occupation 
au cours desquels tout avait été tenté pour faire 
craquer les activistes, les Instituts américains de 
la santé furent contraints (et c’est bien le mot) de 
retirer leur soutien et de faire arrêter le programme 
de recherche. L’action directe réintègre ce type 
de conflictualité inhérente aux phénomènes poli-
tiques. Et c’est précisément, me semble-t-il, ce 

Photo Viviane De SSP

Photo Viviane De SSP

Photo Clara Nourry
4 John Berger, cité dans Richard Greeman,  

« Résister à Trump par le bas », Ballast, 2017. 

Guest
Rectangle



138

véganes

qui manque aujourd’hui au mouvement antispé-
ciste. Les gouvernants sont trop liés au secteur de 
l’exploitation animale pour agir ; l’action populaire 
directe pourrait permettre de les forcer à regarder 
vers nous.
 Gouvernants et industriels, inquiets de la mul-
tiplication des actions « antiviande », entonnent 
depuis peu des chants d’amour aux animaux 
et se gargarisent de la « protection animale », 
de « l’éthique », ou du « bienêtre animal ». Pour 
redorer son blason, le système a besoin de parte-
naires : les contestataires que nous sommes5. En 
effet, l’industrie de la viande a désormais compris 
que le maintien de son influence passait par un 
effort de relations publiques et le partenariat avec 
des associations de défense animale. La comédie 
de la repentance bat son plein. Aux États-Unis, 
des associations comme The Humane League 
ou Humane Society ont conclu des accords avec 
le géant Whole Foods. Et puisqu’il faut montrer 
aux adhérents qu’il y a des résultats, on signale 
ces pactes scellés avec le diable comme autant 
d’avancées6.
 L’action directe comporte aussi ses dangers : 
devenir, par exemple, le lieu de réalisation des fan-
tasmes insurrectionnels de militant.e.s voyant leur 
isolement comme une marque de noblesse. Mais 
à la mise en scène des idéaux, il faut toujours pré-
férer l’organisation d’un mouvement. Car, comme 
le disent les activistes de Dream Defenders, « pour 
changer la vie de nos communautés, nous avons 
besoin de pouvoir, pas seulement de followers », 
et comme l’explique le sociologue Saul Alinsky (il 
faut lire son formidable Être radical : manuel prag-
matique pour radicaux réalistes [Aden, 2012]), les 
opprimé.e.s et ceux et celles qui les représentent 
doivent mobiliser leurs deux points forts : l’organi-
sation et le collectif.

Être avec eux

Voilà ce que j’écrivais après une action à l’abat-
toir de Corbas avec 269Life Libération Animale : 
« Prendre leur place. Marcher dans ce couloir de la 
mort long et froid duquel vous ne pouvez pas vous 
échapper, sentir leur souffle, patauger dans cette 
même bauge infâme où s’entremêlent la vie et la 
mort. Se tenir devant la porte qui mène au tonneau 

d’abattage. Connaitre l’espace d’un bref instant 
la place de celui dont on porte le combat. Cette 
nuit-là, dans cet abattoir, quelque chose avait 
changé. Nous n’étions plus là pour eux mais avec 
eux. Nous étions réellement devant les couteaux, 
et pour la première fois, j’ai senti que ce que je 
faisais avait un sens. »
 Et ces notes me révèlent peut-être l’essentiel. 
Car l’action directe, c’est aussi cela : s’interposer 
physiquement, avec courage – et ce geste quasi 
sacrificiel n’est pas innocent dans le chemine-
ment d’un activiste. L’action directe amène une 
réaction : ressentir, sentir la réalité de l’oppres-
sion. L’action directe remet le corps en première 
ligne, elle le politise, elle en fait un rempart contre 
le mal. Elle nous rappelle aussi que le corps, c’est 
l’arme des pauvres, l’arme de ceux et celles qui 
n’ont ni le pouvoir ni l’argent. En ce sens, l’action 
directe est une forme d’éducation en soi : elle 
permet de s’affirmer comme sujet résistant en 
brisant le mécanisme de la passivité. Résister 
non plus symboliquement mais physiquement. 
Intervenir pour perturber le massacre là où il se 
passe, là où il se décide. Montrer sa détermina-
tion. Mais c’est surtout parce qu’elle permet de 
visibiliser davantage les animaux que ces actions 
me semblent indispensables. Elles participent à 
un effort de réflexion sur des possibilités d’action 
dans les lieux où ils se trouvent, dans le but de les 
réintégrer dans une lutte qui semble parfois les 
avoir oubliés.
 Pour finir, je voudrais évoquer un souvenir. 
C’est le petit matin dans cette ignoble bouverie 
de l’abattoir Charal. Je regarde ma montre et je 
dis aux activistes épuisés qu’à cette heure-ci, 
la chaine d’abattage devrait être en route. Mais 
pas aujourd’hui. Les premiers rayons du soleil 
percent par les carreaux sales du toit du bâtiment. 
Pour la première fois, les animaux de cet abattoir 
voient l’aube. Ils vivent encore, et c’est tout ce 
qui compte. Je me souviens les avoir regardés 
longtemps, eux qui n’avaient jamais existé, et 
m’être dit qu’aujourd’hui, leur vie importait pour 
quelqu’un. C’est peu, mais c’est tellement pré-
cieux. Ce jour-là, dans ce monde où ils ne sont 
personne, nous les avons vus, nous les avons 
entendus. Nous les avons aimés du mieux que 
nous pouvions.

Tiphaine Lagarde est doctorante en droit et porte-parole 
de l’association 269Life Libération Animale, organisation 
antispéciste qui défend et initie une stratégie offensive 
reposant sur l’action directe et la désobéissance civile au 
sein du mouvement animaliste.

5 Les mouvements de libération sont rejoints par les grandes 
marques précisément au moment où il devient opportun de 
le faire pour elles. Sur cette dérive au sujet du féminisme : 
Dawn Foster, Lean Out, Repeater Books, 2016.

6 En France, on peut penser à la campagne contestable 
de L214 contre les œufs de poules en cage dans la 
grande distribution.

Guest
Rectangle



139

magazine contreculturel

Photo 1PAKT Pictures

Guest
Rectangle



140

véganes

POLITIQUE

Le Parti animaliste 
s’installe en France
Claire Baudiffier

Guest
Rectangle



141

magazine contreculturel

Amener la question animale dans le débat politique, 
telle est l’ambition de ce nouveau parti monothéma-
tique, qui s’est lancé dans  l’Hexagone en novembre 
2016. Avec plus de 1 % des voix aux élections législa-
tives, il s’installe pour de bon.

« Le sort réservé aux animaux ne peut se résoudre 
seulement sur le plan individuel, mais doit se 
résoudre sur le plan sociétal. À cet égard, le 
travail extraordinaire et essentiel fait au quotidien 
par les associations et les militants doit pouvoir 
être transcrit dans des dispositions législatives 
et réglementaires. » Le Parti animaliste débarque 
en France et ouvre sa première conférence sur 
ces mots, dans la bouche  d’Isabelle Dudouet-
Bercegeay, cofondatrice et coprésidente. Après 
plus de deux ans de travail, de réunions, de 

rendez-vous Skype, de rencontres avec les homo-
logues  d’Europe ou d’ailleurs (Pays-Bas, Portugal, 
Espagne, Australie…), le Parti animaliste est né, 
quelques mois avant les élections (présidentielle 
et législatives). Il rejoint ainsi les 15 autres pays 
où un parti de ce type existait déjà. « Au départ, je 
n’en voyais pas l’utilité », admet Isabelle Dudouet-
Bercegeay. « Je me disais qu’il n’y avait de toute 
façon aucune chance d’avoir des élus dans un 
système électoral comme le nôtre. Et puis j’ai 
changé d’avis, en apprenant par exemple que le 
Parti animaliste néerlandais pensait, au début, 
qu’il n’aurait jamais d’élus non plus… »
 Aujourd’hui, le Parti animaliste compte déjà un 
millier d’adhérents dans  l’Hexagone et a reçu de 
nombreuses candidatures pour les législatives. 
Parmi ses mesures phares : la création d’un minis-
tère de la Protection animale et d’une Charte de 
la protection animale adossée à la Constitution, 
l’abolition de la corrida et du gavage, l’interdiction 
d’abattage des animaux sans insensibilisation, 
l’instauration d’un moratoire sur l’élevage en cage, 
la fixation d’un objectif de réduction de 25 % de 
la consommation de produits animaux en 2025… 
« Nous sommes arrivés au bon moment, la cause 
animale est devenue un vrai sujet de société. Le 

traitement médiatique a changé et le ton, aupa-
ravant moqueur, n’est plus le même. Nous avons 
d’ailleurs été très surpris, positivement, par le 
nombre d’articles de fond sur notre lancement, 
notamment dans des médias mainstream », 
analyse Melvin Josse, cofondateur du PA et doc-
torant en sciences politiques spécialisé dans les 
stratégies des Partis animalistes, justement.
 « Tous les sondages le montrent, l’intérêt des 
citoyens pour la question animale est croissant. 
Ils supportent de moins en moins le sort réservé 

aux bêtes. Un sondage IFOP publié en mars 
indiquait que 39 % des Français prendraient en 
compte le positionnement des candidats sur cette 
thématique pour leur choix. En 2012, ils n’étaient 
que 29 % », abonde Hélène Thouy, avocate près 
de Bordeaux (qui défend notamment L214 pour 
le procès de l’abattoir du Vigan), cofondatrice, 
coprésidente et candidate aux législatives 
du parti.
 « Lorsqu’un enjeu apparait – là, l’enjeu animal 
est ancien mais il se popularise –, les entrepre-
neurs de cause se posent toujours la question 
du passage au politique. La politique amène une 
audience beaucoup plus large via les médias », 
explique Daniel Boy, politologue spécialiste de 
l’écologie et de la sociologie électorale. C’est 
d’ailleurs ce qu’il s’est passé dans les années 1970, 
1980 pour les écolos : « En 1973, au moment des 
législatives, ils se rendent compte que les partis 
ne parlent jamais de “leurs” sujets et décident 
d’investir René Dumont. C’est la première fois 
que l’on parle d’écologie à la télévision. C’est une 
tribune énorme et gratuite, offerte à la cause. 
J’imagine que le Parti animaliste a fait le même 
raisonnement. »

Notre but est de montrer qu’il y a un électorat propre à 
la question animale, des gens pour qui c’est une priorité

Guest
Rectangle



142

véganes

 Si le Parti animaliste ne se lance qu’aujourd’hui, 
c’est aussi peut-être, selon Melvin Josse, parce 
que les associations manquaient jusqu’à présent 
d’intérêt pour l’action politique. « On a assisté 
longtemps à un manque de concertation et de 
structuration des associations animalistes entre 
elles, explique-t-il, mais cela commence à chan-
ger, comme on le voit par exemple avec la synergie 
de 26 associations, qui ont sorti il y a peu le mani-
feste AnimalPolitique, avec 30 propositions pour 
mettre la condition animale au cœur des enjeux 
politiques. »1

 La prise de conscience au sein de la sphère poli-
tique semble elle aussi monter petit à petit. Ainsi, 
l’UDI, le Parti de gauche, les Verts, mais aussi le 
FN, ont en leur sein des Commissions animales. « Il 
a fallu plusieurs mois pour créer cette Commission 
au sein d’EELV, qui a finalement vu le jour en mai 
2015, se souvient Fabienne Roumet, cofondatrice 
et coresponsable. On était quelques-uns, au sein 
du parti, à vouloir davantage parler de ces ques-
tions, mais celles-ci n’étaient pas suffisamment 
prises en compte. Il y a toujours une hiérarchie 
des sujets à traiter dans la tête des gens, un peu 
comme si on disait : “D’abord, on traite les problé-
matiques qui concernent les Hommes, ensuite on 
verra.” Mais le combat commence à infuser. »
 « Nous, notre but, c’est de montrer qu’il y a 
un électorat propre à la question animale, des 
gens pour qui c’est une priorité, et qui sont prêts 
à se positionner par rapport à ça. Nous voulons 

regrouper des électeurs de tous horizons, des 
militants, des abstentionnistes, des personnes 
pas forcément végétariennes ou véganes… C’est 
pour cette raison que nous avons fait le choix 
du monothématisme », détaille Melvin Josse. Le 
but du PA est aussi de titiller les autres partis 
politiques, d’amener cette thématique dans leurs 
débats et de les pousser à prendre position. Être 
une force de pression et d’influence en somme. Le 
pari semble marcher : « Nous nous sommes aper-
çus que certaines de nos positions, par exemple 
sur le fait de permettre aux personnes âgées 
d’avoir leurs animaux de compagnie lors de leur 
entrée dans une maison de retraite, avaient été 
reprises mot pour mot par l’équipe de campagne 
de Fillon, sourit le doctorant. Évidemment, ça ne 
veut pas dire que Fillon est proanimaux, loin de là, 
mais cela signifie que nous pesions, avant même 
une première élection. »

 « Nous avons été contactés par un parti poli-
tique qui a pignon sur rue », poursuit sans donner 
plus de détails Isabelle Dudouet-Bercegeay, can-
didate aux législatives à Nantes. « Mais pas ques-
tion de faire d’alliance, nous souhaitons conserver 
notre indépendance, reprend-elle. Nous sommes 
transversaux sur l’échiquier politique et notre 
but est que tout le monde se saisisse de cette 
question. »
 Côté cofondateurs, tous ont un passé militant. 
De  l’Association végétarienne de France à L214 
en passant par CIWF, ils se sont engagés – ou 
le sont encore – dans l’action associative. « On 
s’aperçoit que tant qu’on ne change pas les règles, 1 À lire sur le site du collectif AnimalPolitique.

RÉSULTATS DES LÉGISLATIVES 2017
Plus de 63 000 personnes ont voté 
pour le Parti animaliste.

Dans la première circonscription de l’étranger 
(Amérique du Nord), la candidate était nulle 
autre qu’Élise Desaulniers et son suppléant 
Renan Larue.

Le meilleur score est atteint dans la première 
circonscription de Haute-Corse avec 2,87 %.

À Paris, c’est la dix-huitième circonscription 
avec 1,89 %.

Avec plus de 1 % des voix dans plus de 50 cir-
conscriptions, le parti sera désormais financé 
à hauteur de 1,40 € par an et par voix.

LES PARTIS ANIMALISTES DANS D’AUTRES PAYS
Le Partij voor de Dieren, aux Pays-Bas = 
cinq députés au Parlement.

Le Pessoas-Animais-Natureza (PAN), au Portugal 
= un député national.

Animal Justice Party, en Australie = un sénateur.

Les scores du Partido Animalista, en Espagne, 
sont en constante hausse.

En Allemagne, un eurodéputé (qui a quitté 
depuis le Parti animaliste allemand mais qui 
agit néanmoins pour les animaux).

Guest
Rectangle



143

magazine contreculturel

les pouvoirs publics et les décideurs en place ne 
tiennent pas compte de la mesure de l’enjeu », 
estime Hélène Thouy, citant l’exemple du foie 
gras. « Une directive européenne de 1998 interdit 
d’alimenter des animaux en leur causant des souf-
frances. Clairement, cela visait donc le gavage et 
d’ailleurs, cela a conduit plusieurs pays à interdire 
cette pratique. Nous devions donc transposer 
dans notre droit français cette directive. Cela n’a 
pas été fait, mais en revanche, le législateur a 
créé un article dans le Code rural, dans lequel il 
définit le foie gras comme un produit élaboré par 
gavage. Donc, en posant une définition, de fait, on 
fait obstacle à cette directive. Parfois, c’est plus 
sournois, car on ne transpose pas ou on attend 
pour transposer… »
 « On voit notre parti comme un outil, en plus de 
l’action associative, pas en remplacement », pro-
longe Melvin Josse. Mais, à l’heure du vote utile 
pour « faire barrage », un parti monothématique 
peut-il réellement se faire une place dans le pay-
sage politique français ? « Cela peut fonctionner 
pendant un moment », souligne le politologue 
Daniel Boy, citant l’exemple des écologistes. « Au 
début, les Verts ne parlaient que d’écologie et 
d’environnement, mais à partir du moment où ils 
ont présenté des candidats, ils ont été interrogés 
par la société sur d’autres thèmes. Dans les 
années 1980, ils ont ainsi été amenés à répondre 
à d’autres questions, sur la défense par exemple, 
etc. Dès qu’on veut franchir un certain seuil, on 
est obligés d’élargir son audience et ainsi d’aller 
sur d’autres sujets, sinon on n’a pas beaucoup 
d’avenir en politique. »
 C’est ce qui s’est passé pour le Parti animaliste 
des Pays-Bas, qui compte aujourd’hui cinq dépu-
tés. « Ils ont élargi leur programme, en parlant 
plus largement d’environnement et de mesures 
sociétales, car ils étaient en position d’être élus 
grâce à un système électoral totalement propor-
tionnel. Notre système, en France, est différent, 
donc notre stratégie aussi », précise Melvin Josse.
 Si le système électoral venait à changer, ou bien 
lors des prochaines européennes, sur lesquelles 
mise beaucoup le Parti animaliste du fait de 
son scrutin à la proportionnelle, la question des 
alliances pourrait se poser, principalement avec 
EELV, estime Daniel Boy. Certaines personnes 
de la Commission animale d’EELV (pour laquelle 

il n’y a pas forcément besoin d’être adhérents) 
sont devenues candidates aux législatives sous la 
bannière PA.
 Une centaine de personnes se sont ainsi pré-
sentées un peu partout en France, et notamment 
dans les grandes villes. « Tous les âges et toutes 
les professions sont représentées, les profils 
sont très variés et tous ne viennent pas du milieu 
associatif. Nous avons deux tiers de femmes », 
souligne Isabelle Dudouet-Bercegeay. Parmi elles, 
Orianne Vatin, 33 ans, engagée de longue date 
dans la protection animale. « Petite, je me faisais 
déjà sermonner par les profs car je défendais les 
pigeons dans la cour », rit-elle. Très intéressée 
aussi par la politique, elle a longtemps scruté 
les divers programmes des courants politiques 
français pour lire leurs propositions sur cette 
thématique. « Soit il n’y avait rien, soit je n’étais 
pas d’accord sur tout, soit j’étais plutôt d’accord 
mais l’idéologie générale du parti ne me convenait 
pas. » Elle trouve important que le PA ne se place 
pas sur l’échiquier politique, pour attirer le plus de 
sensibilités possible.
 Boris Douchin, lui, est candidat dans la neu-
vième circonscription de Paris. À 29 ans, cet 
imprimeur végane ne se définit « pas vraiment 
comme militant », même s’il s’intéresse de près 
à la politique depuis des années. « J’attendais 
depuis longtemps qu’un parti représente ma sen-
sibilité. Je n’ai donc pas hésité longtemps avant de 
proposer ma candidature. »
 Le Parti animaliste, s’il ne bénéficie pas des 
moyens financiers de ses ainés installés depuis 
longtemps, compte d’abord sur les adhésions et 
les dons pour financer les campagnes. Il reven-
dique déjà plus de 20 000 abonnés sur sa page 
Facebook (plus que sur la page de son homologue 
hollandais), se montre très actif sur les réseaux 
sociaux en général – et affirme qu’il faudra comp-
ter sur lui comme force de pression sur la scène 
politique dans les prochaines années.

Claire Baudiffier est journaliste indépendante et écrit pour 
diverses publications en France. Elle a longtemps travaillé à 
Terra eco, média de référence sur l’écologie, et s’intéresse 
notamment à tous les sujets liés à l’agriculture et l’alimentation.

J’attendais depuis longtemps qu’un parti représente 
ma sensibilité. Je n’ai donc pas hésité longtemps 

avant de proposer ma candidature.

Guest
Rectangle



144

véganesPhoto Kéven Poisson

Guest
Rectangle



145

magazine contreculturel

Tintin et  
le barbier végane
Charles Beauchesne

REPORTAGE

—  Allo, Charles, ça te dirait d’écrire un article  
à propos du barbier végane, rue Rachel ?

—  Euh… Je veux bien, mais malheureusement, 
je ne suis pas végane moi-même. Vous êtes 
 certains que je suis votre meilleur ambassadeur 
sur le tas ?

—  Honnêtement, tu n’as qu’à te rendre là-bas, 
profiter de la coupe de cheveux gratuite, 
faire un compte rendu rigolo, et avec un peu 
de chance, ça devrait faire triper un ou deux 
hipsters français…

Guest
Rectangle



146

véganes

Et voilà ! Une semaine plus tard, 10 h 30, je me 
trouvais devant la sympathique vitrine munie 
de cette espèce de gizmo cylindrique à motif de 
canne de bonbon rouge et bleu qui « spinne » du 
La Chapelle salon de barbier, fin prêt à vivre la 
seule et unique expérience de barbier végane à 
Montréal. Dominic, le propriétaire, vient m’ouvrir 
(casquette, tattoos dans face, jusqu’ici tout me 
semble décorum). J’en profite pour lui faire un brin 
de jasette en visitant les lieux.

— Il y a vraiment beaucoup de cadres de tatouages 
traditionnels, étais-tu tatoueur avant ?

— En fait, je suis aussi proprio d’un studio de 
tatouage (Tatouage Royal sur Saint-Denis), c’est 
une passion qui m’a suivi jusqu’ici. Veux-tu une 
tasse de café ?

— Volontiers, merci. Est-ce que le studio de 
tatouage est végane aussi ?

— Oui, presque à 100 %, je pense que c’est impor-
tant d’être conséquent sur ces affaires-là.

Entre alors en scène William, mon barbier attitré 
(tuque, moustache, tattoos, tout est dans l’ordre). 
Il m’invite à m’assoir dans la chaise de Sweeney 
Todd alors que j’essaie de peine et de misère 
à faire fonctionner l’option dictaphone de mon 
téléphone comme un australopithèque.

— Je vais le laisser sur la table, déposez pas vos 
tasses de café trop fort, OK ?

— On te fait quoi comme coupe ?

— Court sur les côtés, long au-dessus, mais le 
moins 2014 possible, ça se peut ?

— Yes, monsieur.

Et c’est pas mal exactement à ce moment-là que 
j’ai réalisé que j’avais jamais vraiment pris le temps 
de m’informer sur ce qui faisait du barbier végane 
un endroit végane (top journalisme, Charles…). 
C’est con, mais « végane » étant un terme que 
j’ai 99 % du temps entendu être utilisé dans un 
contexte alimentaire, je me retrouvais un peu 
perplexe face aux options véganes de tout autre 
type de commerce.

— En gros, tous les produits qu’on utilise sont 
éthiques, m’explique William, en patentant mon 
tour d’oreilles. Rien n’est issu de l’exploitation 
animale, de produits animaux ou encore de tests 
en labo sur des animaux, ce qui est malheureuse-
ment quand même fréquent dans le domaine des 
produits capillaires.

Dominic poursuit en m’expliquant qu’ils font 
même leur propre huile à moustache et pommade 
à cheveux sans cire d’abeille.

Photos Kéven Poisson

Guest
Rectangle



147

magazine contreculturel

— On utilise de la cire de candelilla à la place, 
ça fait la même affaire pis on n’a pas stressé 
d’abeilles.

— C’est drôle, je comprends que vous êtes pas là 
pour m’endoctriner dans un culte, mais je réalise 
qu’on n’aurait pas parlé de véganisme si je ne 
ramenais pas constamment le sujet sur la table. 
C’est cool, j’ai pas l’impression d’être un monstre 
à qui on met de la pression.

— C’est sûr qu’en le mettant dans la vitrine, on 
voulait faire un stance, mais on veut pas non plus 
que la chaise soit un lieu où on va nécessairement 
parler de véganisme pendant une heure, m’ex-
plique William. D’abord et avant tout, les gens 
viennent ici pour se payer un peu de bon temps.

Effectivement, s’il y a quelque chose qui règne au 
La Chapelle, c’est cette espèce d’idée nostalgique 
du salon de barbier comme spot où relaxer en 
jasant peinard sous le prétexte d’une coupe de 
cheveux. Presque cette idée du salon à Harlem 
(désolé, mon seul référent de salon de barbier me 
vient d’Un prince à New York…) plein de réguliers 

qui viennent partager avec des gens aux valeurs 
similaires.

— Au-delà de ça, rajoute Dominic, nous, on est 
ouverts à tout le monde. Fut une époque où les 
salons de barbier, c’était uniquement une affaire 
de gars et c’est vraiment pas notre philosophie. 
Au-delà de ça, nous, les filles sont les bienvenues. 
Les filles, les trans, le spectre au complet LGBTQ, 
nous, on s’en fout. Tsé, on offre des services de 
salon de barbier, on fait pas les cheveux longs, 
pas de couleur, mais les filles ont les cheveux 
courts aussi.

— Ben voyons, votre vibe est donc ben le fun !

— Ouais, mais là, par contre, tu pourras plus trop 
jaser, c’est le « boute » où on te met des serviettes 
chaudes dans face.

— Puisque vous insistez…

Charles Beauchesne est humoriste, auteur et ermite notoire 
depuis 2010.

En gros, tous les produits qu’on utilise sont éthiques, 
m’explique William, en patentant mon tour d’oreilles. 

Guest
Rectangle



148

véganes

SOCIÉTÉ

Beaucoup de Juifs ont 
vécu et vivent encore leur 
judaïté, le fait d’être juif, 
à travers une forme d’enga-
gement inconditionnel.

C’est ce qui explique, d’un point de 
vue à la fois sociologique, historique et 
philosophique, leur surreprésentation 
dans de nombreuses causes, comme 
les révolutions des XIXe et XXe siècles, le 
développement de l’espéranto ou la lutte 
auprès des Noirs pour les droits civiques 
aux États-Unis (du milieu des années 
1950 à 1968). On trouve aussi beaucoup 
de personnalités juives dans l’essor du 
mouvement antispéciste. Est-ce lié à 
leur judaïté ?
 Bien entendu, il n’est aucunement 
question de prétendre à un quelconque 
monopole des Juifs dans l’essor de 
l’antispécisme ou du véganisme, 
simplement d’exposer comment, pour 

certaines personnes, l’engagement pour 
la cause animale a pu fournir une cohé-
rence identitaire. Pour beaucoup, être 
juif suppose d’adopter la religion juive. 
Dans son essai sur Le végétarisme et 
ses ennemis, Renan Larue consacre une 
dizaine de pages au « dieu omnivore » 
des Juifs, un peu moins spéciste que 
celui des chrétiens, mais sans prendre 
en compte le fait que bon nombre de 
Juifs sont athées ou agnostiques, l’esprit 
des Lumières devant pour eux prévaloir. 
Isaac Bashevis Singer (1902-1991), par 
exemple, résume sa position dans cette 
maxime : « Une voix du ciel devrait être 
ignorée si elle ne vient pas du côté de 
la justice ». Écrivain de langue yiddish, 
lauréat du prix Nobel de littérature en 
1978, il déclare dans un de ses textes : 
« Je ne peux jamais accepter l’inconsis-
tance ou l’injustice. Même si cela vient 
de Dieu. » Or, il s’agit de la préface d’un 
livre… sur le végétarisme ! Ses mots sont 
clairs : « Ceci est ma protestation contre 
la conduite du monde. Être végétarien, 

c’est ne pas être d’accord — refuser 
aujourd’hui l’ordre des choses1. » Dans 
quatre de ses nouvelles, il fait d’ailleurs 
intervenir le végétarisme et l’une des 
répliques d’un personnage de « The 
Letter Writer » (1982), s’adressant à une 
souris, a fait couler beaucoup d’encre :

Que savent-ils, tous ces érudits, tous 
ces philosophes, tous les dirigeants 
de la planète, que savent-ils de 
quelqu’un comme toi ? Ils se sont 
persuadés que l’humain, l’espèce 
la plus pécheresse entre toutes, est 
au sommet de la création. Toutes 
les autres créatures furent créées 
uniquement pour lui procurer de 
la nourriture, des peaux, pour être 
martyrisées, exterminées. Pour ces 
créatures, tous les humains sont des 
nazis ; pour les animaux, la vie est un 
éternel Treblinka.

Il y a bien des similitudes dans le 
fonctionnement des abattoirs et des 
camps d’extermination qui ne peuvent 

Antispécistes,  
juifs et athées

Jérôme Segal

Guest
Rectangle



149

magazine contreculturel

être ignorées : un savant mélange de 
tromperie, d’intimidation, de violence 
corporelle et de rapidité est par exemple 
nécessaire pour réduire autant que 
possible le risque de panique ou de 
résistance qui pourrait gêner le « bon 
déroulement » du procédé exécuté à la 
chaine. Le travail à la chaine a d’ailleurs 
été conçu au début des années 1920 
dans les abattoirs de Chicago, avant 
d’être repris par Henry Ford dans l’in-
dustrie automobile. Il n’est pas anodin 
non plus que le dernier commandant du 
camp d’extermination de Treblinka, Kurt 
Franz, ait été boucher de formation2.
 Cette comparaison établie pour la 
première fois si clairement par Isaac 
Bashevis Singer, audacieuse pour les 
uns, choquante pour les autres – cela 
dépend surtout du locuteur, de l’ob-
jectif et du contexte –, est essentielle. 
On la retrouve chez de nombreux 
penseurs comme Theodor Adorno qui 
écrivait « Auschwitz commence lorsque 
quelqu’un regarde un abattoir et se dit : 
ce ne sont que des animaux. » Bien sûr, 
ce parallèle ne vise en rien à diminuer 
l’horreur des camps nazis. Il s’agit plutôt, 
comme avec les vidéos tournées dans 
les abattoirs, de dénoncer des horreurs, 
de faire prendre conscience au public 
de la souffrance animale, en général 
invisible à cause d’une fétichisation de 
la marchandise : la barquette de viande 
en supermarché ne laisse rien entrevoir 
des conditions de sa production.

Judaïté et judaïsme

La judaïté décrit l’ensemble des façons 
d’être juif et ne peut se résumer au 
judaïsme, une simple religion parmi 
d’autres. Les Juifs athées cherchent en 
général ailleurs que dans la Torah le fon-
dement de leur identité. Cela peut-être 
dans le cosmopolitisme, le souvenir de 
la Seconde Guerre mondiale, l’attache-
ment à des traditions, mais aussi, pour 
certains, dans une solidarité incon-
ditionnelle et un sentiment de révolte 
exacerbé face aux injustices. Dans ce 
dernier cas, le combat anti spéciste peut 
jouer un rôle primordial. Les Juifs ne 
sont bien sûr pas les seuls à s’engager 
dans l’antispécisme ; ils ont cependant 

joué un rôle essentiel. N’est-ce pas un 
juif qui a signé La Libération animale, 
en 1975 ? Interrogé sur le rôle éventuel 
de sa judaïté dans sa démarche, Peter 
Singer, qui se définit comme « juif 
athée », répond :

 Mon point de vue et mon état 
d’esprit ont certainement été déter-
minés par le fait que j’étais juif, mais 
pas d’une manière consciente. Dans 
le mouvement de libération animale, 
j’ai trouvé beaucoup de gens d’ori-
gine juive. Je ne sais pas très bien 
pourquoi. Je veux dire, il y a des rai-
sons négatives : je pense que dans un 
contexte spécifiquement catholique 
les gens ont été élevés en pensant 
que les animaux étaient inférieurs et 
ne comptaient pas vraiment, car ils 
n’avaient pas d’âme et n’étaient pas 
faits à l’image de Dieu3.

 Pour Peter Singer, l’antispécisme 
est un nouvel humanisme. Il s’inscrit 
par là dans une tradition, très présente 
chez les Juifs athées, marquée par la 
domination de la raison et de l’éthique 
sur le religieux ou le superstitieux.
 Pour des dizaines d’autres Juifs, 
c’est l’expérience des persécutions et 
des camps qui explique l’engagement 
dans la cause animale. Ainsi, Lucy 
Kaplan, fille de deux rescapés qui se 
sont connus juste à la fin de la guerre, en 
Autriche dans un « camp de personnes 
déplacées », explique qu’elle est « cer-
taine d’avoir en partie été attirée par la 
libération animale parce qu’elle perçoit 
des similitudes entre l’exploitation 
institutionnalisée des animaux et le 
génocide nazi4 ».
 Pour sa part, après avoir magistra-
lement décrit dans Si c’est un homme 
comment les déportés se sentaient 
devenir proches des animaux non 
humains, Primo Levi leur a consacré pas 
moins de 11 essais. Dans un texte intitulé 
« Contre la douleur », il écrit notamment :

 Les animaux doivent être 
respectés […]. Non parce qu’ils sont 
« bons » ou parce qu’ils nous sont 
utiles (tous ne le sont pas), mais 
parce qu’une loi gravée en nous, et 
reconnue par toutes les religions 
et codes de lois, suppose que nous 
évitions de causer de la douleur aux 
humains et à toute créature capable 
de la ressentir. […] Je ne pense 
pas que la vie d’un corbeau ou un 
criquet vaille autant que celle d’un 
humain ; on peut même douter qu’un 
insecte sente la douleur de la même 
façon que nous, mais les oiseaux 
ressentent probablement la douleur 
et les mammifères avec certitude. 
C’est la tâche difficile de tous les 
êtres humains que de réduire autant 
que possible le volume énorme de 
cette « substance » qui empoisonne 
toutes les vies, la douleur sous toutes 
ses formes5.

 Dans cette perspective, les tech-
niques d’abattages rituels des animaux, 
qu’il s’agisse du rituel casher pour 
les juifs ou halal pour musulmans, ne 
peuvent être considérées que comme 
des archaïsmes indéfendables, à ranger 
avec la corrida, la chasse à courre, les 
mutilations sexuelles sur mineurs (cir-
concision, excision…) ou les combats 
de coqs. Dans tous ces domaines, des 
voix juives se font entendre, des voix qui 
montrent qu’on peut notamment être 
antispéciste car on se sent juif et athée.

Jérôme Segal est historien, journaliste 
et auteur de Athée et Juif. Fécondité d’un 
paradoxe apparent (Éditions Matériologiques, 
2016), ouvrage dans lequel il développe en un 
chapitre les idées évoquées dans ce texte.

1 Steven Rosen, Food for the Spirit: 
Vegetarianism and the World Religions, 
Bala Books, 1987, p. I.

2 Tout ceci fait l’objet du livre de Charles 
Patterson, Un éternel Treblinka. Des 
abattoirs aux camps de la mort, Calmann-
Lévy, 2008. On y retrouve en exergue la 
citation d’Isaac Bashevis Singer.

3 Entretien avec Peter Singer à Vienne, 
Autriche, le 19 juin 2016.

4 Dans le chapitre 6 du livre de Charles 
Patterson.

5 Primo Levi, « Contro il dolore », 
dans L’altrui mestiere, Saggio, 1985.

Être végétarien, c’est 
ne pas être d’accord — 

 refuser aujourd’hui 
l’ordre des choses

Guest
Rectangle



150

véganes

BÉDÉ

Bédé Rosa B. (Insolente Veggie)

Guest
Rectangle



151

magazine contreculturel

ÉCONOMIE

Faire objection 
de croissance !

Yves-Marie Abraham

Est-il raisonnable de pro-
duire toujours plus de mar-
chandises ? Décroissance, 
capitalisme et véganisme.

La décroissance est avant tout un 
slogan provocateur lancé contre l’idée 
que la croissance économique serait la 
condition sine qua non du bonheur de 
l’humanité. Ressassée tel un mantra 
par nos « responsables » politiques et 
économiques, cette idée est pourtant 
absurde. Comment en effet prétendre 
croitre à l’infini dans un monde fini ? 
Certes l’univers est immense, mais 
notre espèce n’a pas d’autre endroit 
pour vivre que la Terre, au moins pour 
le moment. Dès lors, et sauf à nier les 
lois de la physique ou à entretenir une 
croyance aveugle dans les progrès de 
la technique, il n’est pas raisonnable 
de vouloir produire toujours plus de 
marchandises. À terme, nous risquons 
l’effondrement de notre civilisation, par 
épuisement de ressources cruciales ou 
par excès de déchets en tous genres. Et 
ce terme pourrait bien être très rappro-
ché à présent.
 Cela dit, même si la croissance 
pouvait encore durer, serait-elle 
souhaitable ? Rien n’est moins sûr. Un 
rapport du Programme des Nations 

unies pour le développement concluait 
récemment : « Le monde est plus inéga-
litaire aujourd’hui qu’il ne l’a jamais été 
depuis la Seconde Guerre mondiale » 
(L’humanité divisée, 2013), alors même 
que la croissance économique mondiale 
n’a jamais été plus forte que depuis la 
fin des années 1940. À cette injustice 
intragénérationnelle s’ajoute une 
injustice intergénérationnelle, puisque 
les humains du futur vont devoir subir 
les conséquences des dégradations 
profondes et durables que nous infli-
geons à notre habitat terrestre. Mais 
nous ne sommes pas seulement en 
dette vis-à-vis des générations à venir. 
La richesse occidentale n’a été possible 
qu’au prix d’une exploitation souvent 
très violente de millions d’humains et 
de leurs territoires, au Nord comme au 
Sud, que ce soit dans le cadre du sala-
riat, du servage, de l’esclavage ou du 
péonage. Comme l’écrivait Franz Fanon : 
« L’Europe est littéralement la création 
du tiers monde. »
 Par ailleurs, quiconque n’est pas 
« productif », c’est-à-dire ne contribue 
pas au PIB, doit se contenter d’une 
position marginale et dominée dans nos 
sociétés. C’est le cas des enfants, des 
retraités, des femmes au foyer et bien 
sûr des chômeurs. Pour éviter cette 
marginalité, il faut avoir « une job », 
quitte à ce qu’elle n’ait aucun intérêt, 

excepté celui de récolter de l’argent ; 
quitte à s’y épuiser au point de sombrer 
dans la dépression ou le burnout comme 
c’est si souvent le cas aujourd’hui. La 
discipline que nous impose la course à 
la croissance dans laquelle nos sociétés 
sont engagées a donc quelque chose de 
profondément aliénant : elle nous rend 
étranger.ère.s à nous-mêmes. Robert 
Kennedy l’avait dit avec force quelques 
mois avant son assassinat, en 1968 : 
« Le produit national brut ne tient pas 
compte de la santé de nos enfants, de la 
qualité de leur éducation et du bonheur 
de leur jeu. Il ne considère pas la beauté 
de notre poésie ou la solidité de nos 
mariages, l’intelligence de nos discus-
sions publiques ou l’intégrité de nos 
magistrats. Il ne mesure ni notre esprit, 
ni notre courage, ni notre sagesse, ni 
notre connaissance, ni notre compas-
sion, ni notre dévotion à notre pays. En 
clair, il mesure tout sauf de ce qui rend la 
vie vraiment digne d’être vécue. »
 Par respect pour la vie, par souci 
de justice et par amour pour la liberté, 
il faut donc faire « objection de crois-
sance », il faut refuser cette course à la 
production de marchandises, ce qui ne 
peut s’accomplir que collectivement. 
Tel est l’essentiel du mot d’ordre 
que font passer les promoteurs de la 
décroissance depuis une quinzaine 
d’années maintenant. Évidemment, 

Guest
Rectangle



152

véganes

il ne s’agit pas de s’engager dans une 
décroissance infinie, qui n’aurait pas 
plus de sens que l’objectif opposé. Le 
moment de la décroissance est conçu 
comme un moment de transition vers 
des sociétés humaines plus soutenables 
sur le plan écologique, plus égalitaires 
et plus émancipatrices. À défaut d’un 
plan prédéfini, trois grands principes se 
retrouvent généralement au fondement 
des projets décroissancistes : produire 
moins, partager plus, décider vraiment 
de nos manières de vivre ensemble.

Décroissance et véganisme, 
même combat ?

Si l’on veut vraiment éviter de consom-
mer des produits issus des animaux ou 
de leur exploitation, il faut refuser cette 
course à la production de marchandises 
dans laquelle l’humanité tout entière est 
aujourd’hui embarquée. La croissance 
économique phénoménale des deux 
derniers siècles est étroitement liée à 
l’industrialisation de notre monde. Ce 
processus consiste à traiter tous les 
êtres non humains (vivants ou pas) 
comme de purs moyens à notre service 
et à les transformer de manière massive 
en produits, ou à les éliminer s’ils ne 
sont d’aucune utilité immédiate dans 
le cadre de cette vaste entreprise de 
marchandisation du monde.
 En ce qui concerne la vie animale, 
l’industrialisation de notre mode de 
vie a deux conséquences principales : 
la destruction accélérée des animaux 
sauvages d’une part, la surproduction 
d’animaux destinés à satisfaire des 
besoins humains (alimentation, compa-
gnie, expérimentations…) d’autre part. 
Consommer des produits industriels, 
même s’il ne s’agit pas de produits issus 
des animaux, implique inévitablement 
de participer à ces deux processus, 
donc de causer beaucoup de souffrance 
aux autres êtres sentients qui peuplent 
notre planète.
 Produire du soja de manière 
industrielle, par exemple, suppose un 
système technique (engrais de syn-
thèse, machines, carburant fossile…), 
des pratiques agricoles (déforesta-
tion, pesticides…) et des modes de 

transformation/distribution qui nuisent 
considérablement, de manière directe 
ou indirecte, au bienêtre des animaux 
non humains. Il faut, entre autres, éli-
miner un nombre considérable de petits 
rongeurs pour simplement récolter et 
préserver en quantités industrielles 
cette plante si essentielle aux régimes 
végétaliens. Dans notre monde, c’est se 
mentir à soi-même que de croire que le 
simple fait de ne pas consommer de pro-
duits issus d’animaux nous innocente de 
toute souffrance animale.
 Un véganisme cohérent ne peut 
qu’être un antiproductivisme et un 
anti-industrialisme. Il doit déboucher 
sur l’objection de croissance. Cela ne 
vaut pas seulement pour les personnes 
qui adoptent ce mode de vie pour des 
raisons écologiques ou morales, mais 
aussi pour celles qui invoquent des 
raisons sanitaires. Le souci de notre 
santé ne peut que nous conduire à 
rejeter la civilisation thermoindustrielle 
dans laquelle nous vivons depuis deux 
siècles, tant ses effets pervers sont 
nombreux sur le plan sanitaire. Une très 
grande partie des maladies chroniques 
qui affectent les membres de nos 
sociétés, par exemple, sont directement 
imputables à l’industrialisation de nos 
modes de vie (André Cicollela, Toxique 
planète, 2013).
 À l’inverse, les objecteurs de 
croissance devraient très logiquement 
envisager le véganisme comme l’une 
des manières de contester notre crois-
sancisme et d’adopter un mode de vie 
plus cohérent avec leurs idées. Il faut 
bien reconnaitre que ce n’est pas tou-
jours le cas. Sans être spéciste, l’idéo-
logie de la décroissance est à l’origine 
plutôt anthropocentrée et assez peu 
préoccupée par les questions de justice 
animale. Elle aurait cependant tout inté-
rêt à intégrer ce type de considérations 
à sa critique de notre civilisation et à ses 
réflexions sur la manière de bâtir des 
sociétés postcroissance.
 S’efforcer vraiment de réduire la souf-
france animale implique au minimum de 
remettre en question l’élevage indus-
triel, très problématique d’un point de 
vue écologique, ainsi que la destruction 
des milieux de vie de la faune sauvage. 

C’est on ne peut plus cohérent avec l’im-
pératif de soutenabilité et avec les deux 
premiers principes que les objecteurs de 
croissance mettent de l’avant : produire 
moins (de marchandises) et partager 
plus (notre planète). Quant au fait de 
reconnaitre aux animaux un pouvoir de 
décision sur leur existence, comme cer-
tains promoteurs de la justice animale 
le réclament (on pense ici en particulier 
à l’excellent Zoopolis, de Donaldson 
et Kymlicka), il rejoint et enrichit cette 
troisième revendication fondamentale 
du mouvement de la décroissance : 
décider vraiment de nos manières de 
vivre ensemble.
 Véganes et décroissants ont donc à 
priori tout pour s’entendre et unir leurs 
forces. Un risque de divergence provient 
toutefois de la manière dont ils s’ex-
pliquent la destruction écologique en 
cours et la violence infligée à un nombre 
gigantesque d’êtres sentients. Dans 
leur grande majorité, les objecteurs de 
croissance mettent en cause un modèle 
de société, phénomène contingent de 
l’histoire de l’humanité : le capitalisme. 
Les véganes ont plus souvent tendance 
à mettre en cause l’espèce humaine. 
Les premiers vont prôner avant tout la 
transformation radicale de nos sociétés, 
tandis que les seconds vont fréquem-
ment d’abord souhaiter qu’il y ait moins 
d’humains sur terre.
 Il s’agit cependant d’une opposition 
aisément dépassable. D’une part, ces 
deux exigences n’ont rien d’incom-
patible, au contraire. La croissance 
démographique exponentielle des deux 
derniers siècles est un sous-produit du 
capitalisme industriel. En abolissant 
cette forme de vie sociale, on mettra 
un terme à la prolifération des êtres 
humains. D’autre part, on peut à la fois 
reconnaitre, avec les véganes, que les 
humains sont collectivement de mons-
trueux bourreaux à l’égard des autres 
animaux, et avec les objecteurs de crois-
sance, qu’ils sont aussi les victimes d’un 
modèle de civilisation profondément 
autodestructeur.

Yves-Marie Abraham est professeur de 
sociologie à HEC Montréal. Il a notamment 
codirigé Creuser jusqu’où ? Extractivisme 
et limites à la croissance (Écosociété, 2015). 

Guest
Rectangle



153

magazine contreculturel

Au Maroc, la consomma-
tion de viande est large-
ment inférieure à celle  
des pays occidentaux.

On y mange notamment 17,4 kg de 
viandes rouges1 par habitant par an 
contre 60 kg en France. La transposition 
des modèles occidentaux d’élevage et 
de production carnée dans les pays en 
voie de développement n’en est pas 
moins dantesque : encore moins sani-
taire et encore plus inhumain. Pourtant, 
l’étude de l’histoire quotidienne du 
Maroc précolonial nous révèle une diète 
quasi végétarienne aux antipodes des 
habitudes actuelles des Marocain.e.s.
 Dans Le Maroc végétarien  de 
Mohamed Houbaida2, le ou la Marocain.e 
se nourrit de céréales, de légumes secs, 
de racines et de légumes frais. Docteur 
en histoire de l’université Bordeaux-
Montaigne, Mohamed Houbaida centre 
ses recherches sur l’histoire précolo-
niale et l’histoire de la vie quotidienne. 
Il nous décrit une diète frugale dans un 
pays où se multiplient les disettes.

Les hiérarchies de table

Au Maroc du XVe au XVIIIe siècle, la 
viande était considérée comme un luxe. 

Loin d’être honnie, elle était au centre 
de toutes les célébrations. Aux trois « n » 
de la justification carniste de Melanie 
Joy (naturel, nécessaire et normal), 
nous serions tentés d’en ajouter un 
quatrième : noble. Seules les classes 
nobles pouvaient se permettre le luxe 
de la viande. À l’époque, le mouton, plus 
estimé que le bœuf, n’était surpassé que 
par le veau de lait, un mets réservé aux 
plus nantis. La volaille était un plat de 
luxe, servi aux grandes occasions. Dans 
les régions présahariennes, on mangeait 
surtout du chameau. Le poisson, malgré 
des ressources abondantes, demeurait 

un plat marginal – peut-être parce que 
certains ulémas craignaient de perdre 
leur intelligence en le mangeant.
 En fait, le ou la Marocain.e consom-
mait surtout de la viande au moment 
des célébrations comme l’Aïd el-Kebir 
ou l’Ouzi’a, cette coutume où un groupe 
d’hommes achetait collectivement un 
mouton ou un bœuf pour s’en parta-
ger la viande en lots égaux, tradition 
toujours maintenue dans certaines 
régions du pays. Le reste de l’année, les 
Marocain.e.s mangeaient essentielle-
ment des végétaux, socialement pauvres 
mais diététiquement riches. Et c’est 

Le Maroc végétarien 
et la décolonisation 

alimentaire
Fedwa Bouzit

SOCIÉTÉ

Guest
Rectangle



154

véganes

moins un choix qu’une nécessité faite 
loi. Des céréales comme le blé et l’orge 
étaient au centre de cette alimentation : 
bouillies, couscous ou pains. Les légumi-
neuses complétaient cette base céréa-
lière : lentilles, fèves, haricots blancs et 
pois chiches. Des légumes frais et des 
fruits venaient également agrémenter 
la table marocaine d’antan. Durant 
les périodes de disette, on se tournait 
vers les plantes vertes auxquelles on a 
appris à donner du gout : blette, lauve, 
pourpier, cardon, etc. Les lipides étaient 
surtout des végétaux, tels que les huiles 
d’olive. Malgré une diète essentiellement 
végétale, on avait recours à des produits 
d’origine animale au quotidien tels que le 
lait et le beurre rance.

 Le Maroc végétarien révèle plusieurs 
hiérarchies de table : entre les riches 
et les pauvres, entre les citadin.e.s et 
les villageois.e.s, mais aussi entre les 
hommes et les femmes. Dans le Maroc 
précolonial et encore aujourd’hui dans 
les contextes plus traditionnels, les 
hommes sont les premiers servis. Ils 
s’emparent des morceaux de choix : aux 
femmes de se partager les restes.

L’influence de la colonisation

À plusieurs égards, la diète du Maroc 
précolonial ressemble à celle de  l’Europe 
préindustrielle. Bien qu’un système de 
boucheries bien organisé existe depuis 
le XVe siècle, ce n’est que sous la colo-
nisation que le pays voit apparaitre les 
abattoirs modernes. En 1912, le Maroc 
est mis sous protectorat par  l’Espagne 
et la France. En 1922, le premier abattoir 
digne de ce nom débute son activité à 
Casablanca3. L’influence sur les modes 
de production et de consommation 
alimentaires est indéniable. Comme 
dans les autres pays en voie de déve-
loppement, l’adoption des méthodes 
d’élevage intensif rend l’alimentation 
carnée plus accessible. La viande alors 
occasionnelle devient quotidienne et 
les mets de célébration deviennent le 
pain quotidien.

Les limites de la décolonisation 
alimentaire

Comme dans beaucoup de pays en 
voie de développement, l’arrivée des 
Européen.ne.s a imposé un nouveau 
paradigme alimentaire : tout s’organise 
désormais autour des produits carnés. 
Une question doit être posée : faut-il 
en appeler à une décolonisation ali-
mentaire ? Pour Mohamed Houbaida, 
l’alimentation précoloniale, bien que 
perçue comme pauvre, apportait bien 
des avantages pour la santé. Elle prému-
nissait notamment les gens contre des 
maladies courantes de nos jours comme 
le diabète de type 2 et les maladies 
cardiovasculaires.
 Mais ce n’est pas le seul argument 
pour refuser cet héritage colonial. « Au 
même temps que notre terre, nos corps 
ont été colonisés », déplore Claudia 
Serrato4, chercheuse en anthropologie 
et initiatrice du projet Decolonial Food 
for Thought. Comme plusieurs véganes 
décoloniaux.les, Serrato pousse ce rai-
sonnement plus loin et en fait l’argument 
central dans sa promotion d’un régime 
strictement végétarien. Elle appelle à 
un retour aux sources, en particulier 
par la décolonisation de l’alimentation, 
afin de permettre aux populations de 

se réapproprier leurs corps et pour se 
défaire des effets délétères d’un régime 
occidental riche en protéines animales.
 Mais cette approche a ses limites. 
Bien qu’un régime végétarien ou 
végétalien équilibré soit nutritionnel-
lement complet et même avantageux 
à certains égards, il n’en découle pas 
automatiquement que le végétarisme 
pur soit essentiel au maintien d’une 
bonne santé. Ensuite, calquer notre 
alimentation sur celle qu’ont conçue 
nos ancêtres à tâtons, dans les limites 
de leur environnement, n’est pas justi-
fiable. Nous avons aujourd’hui accès à 
une plus grande variété alimentaire et 
à une science nutritionnelle plus déve-
loppée pour construire une alimentation 
végétalienne équilibrée. Ce serait une 
forme de conservatisme difficile à jus-
tifier. Enfin, la décolonisation ne règle 
pas tout du problème moral. Comme 
nous l’avons vu, le Maroc précolonial 
était majoritairement végétarien par 
nécessité. Ce n’était pas pour épargner 
les animaux que les gens se privaient 
de viande.
 Il n’en demeure pas moins que 
l’idée d’une décolonisation alimentaire 
est salutaire. Nous devons inciter les 
populations locales à reprendre en 
main leurs modes de production et 
de consommation. Nous devons nous 
réapproprier nos corps. Cela amènerait 
certainement un pays comme le Maroc 
à un régime beaucoup moins carné. Et 
moins les gens contribueront à l’indus-
trie animale, plus ils seront ouverts à sa 
remise en question.

Fedwa Bouzit est éditrice junior à Casablanca, 
au Maroc. Elle s’intéresse aux questions 
de justice sociale, d’intersectionnalité et 
d’éthique animale.

RECETTE DE 
LA KHOUBIZA
Cette recette, traditionnellement faite 
à base de mauve, peut être réalisée 
avec n’importe quel autre légume 
vert feuillu, ou une combinaison de 
différents légumes verts, et permet 
d’en faire apprécier le gout.

1. Laver et découper la mauve ou 
tout autre légume vert feuillu.

2. La cuire à la vapeur avec des 
gousses d’ail non épluchées.

3. Une fois cuite, la mettre dans 
une poêle avec les gousses d’ail 
épluchées et écrasées.

4. Ajouter de l’huile d’olive, du 
sel, du paprika, du cumin, de 
la harissa et de la coriandre 
fraiche coupée finement.

5. Faire revenir sur feu doux une 
dizaine de minutes.

6. Arroser avec le jus d’un 
demi-citron et enlever du feu.

7. Laisser refroidir et servir 
décorée avec des olives rouges 
ou noires et des quartiers de 
citron confit.

1 Viandes rouges, Fellah Trade.
2 Mohamed Houbaida, Le Maroc végétarien : 

15e-18e siècles, Casablanca, Wallada, 
2005.

3 Les entreprises coloniales françaises, 
Société générale des abattoirs municipaux 
et industriels au Maroc, Paris, 2017 [2014].

4 Jodie Layne, Decolonizing our Diets, 
The Manitoban, 2012.

Guest
Rectangle



155

magazine contreculturel

JE NE VOLERAI PLUS LA NATURE

Le grand poète arabe Abul ‘Ala Al-Ma‘arri (975-1067) 
se préoccupait déjà des animaux non humains.

Ne mange pas injustement le 
poisson que la mer a rejeté,

et ne désire pas comme nourriture 
la chair des animaux égorgés,

Ou le lait blanc des mères qui destinaient ce pur 
breuvage à leurs petits et non aux nobles dames.

N’afflige pas les oiseaux confiants en prenant leurs œufs ;
car l’injustice est le pire des crimes.

Épargne le miel que les abeilles ont industrieusement 
recueilli de la fleur des plantes parfumées ;

Car elles ne l’ont pas conservé pour 
qu’il puisse appartenir à d’autres,

pas plus qu’elles ne l’ont amassé par 
générosité ou pour en faire don.
J’ai lavé mes mains de tout cela ;

et je souhaite avoir trouvé ma voie avant 
que mes cheveux soient devenus gris !

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Illustration Maëva Tur

essais,  
romans

CRITIQUES DE LIVRES

Guest
Rectangle



158

véganes

CRITIQUES

Un programme 
politique pour 
les animalistes
Manifeste animaliste
Corine Pelluchon
Alma éditeur, 2017

La philosophe Corine 
Pelluchon se propose de 
donner un cap et une feuille 
de route à la cause animale.

Ce livre a pour but de poser et réaffirmer 
les fondements philosophiques de l’ani-
malisme et de l’inscrire dans un projet 
de société plus large. Un projet basé sur 
le respect des individus humains et non 
humains et l’égale prise en compte de 
leurs intérêts. Il cherche à démontrer 
en quoi ces intérêts convergent et sont 
interdépendants. Il se veut un outil 
de vulgarisation et de synthèse de ce 
qu’est la cause animale et du contexte 
dans lequel elle s’inscrit, ainsi qu’une 
plateforme de propositions concrètes 
à court et long terme sur les objectifs 
à poursuivre et sur les moyens de les 
atteindre.
 Tâche ambitieuse pour un livre assez 
court, destiné aux animalistes de longue 
date comme aux néophytes. Il a ainsi les 
qualités de ses défauts : si l’absence de 
notes de bas de page et la rareté des 
références à d’autres ouvrages rendent 
la lecture facile et agréable, en voulant 
résumer des pensées complexes (celles 
de l’auteure comme celles du mouve-
ment), il opère parfois des raccourcis, 
dont certains seront plus aisément 
entendus des initiés quand d’autres 
pourront laisser perplexe.
 L’ouvrage procède en trois étapes. La 
première introduit la cause animale et la 
définit comme une problématique trans-
versale, montrant son lien avec d’autres 
luttes pour les droits humains, ainsi que 
son importance, tant intrinsèque qu’ins-
trumentale, pour la justice humaine. 

L’auteure engage ici une réflexion glo-
bale sur l’état de nos sociétés, inscrivant 
la condition actuelle des animaux dans 
un contexte de montée des individua-
lismes et des nationalismes, de perte de 
repères et de quête de sens.
 La seconde partie traite de la poli-
tisation de la cause animale. Corine 
Pelluchon reprend de nombreux 
concepts développés par Sue Donaldson 
et Will Kymlicka dans Zoopolis, un 
ouvrage majeur de l’éthique animale 
des années 2010, dont elle a écrit la 
postface à l’édition française. Mais 
elle est également critique à plusieurs 
égards, développant une vision qui 
lui est propre du modèle de société à 
atteindre et de la manière d’y parvenir. 
Pour Corine Pelluchon, les animaux ne 
peuvent pas être considérés comme 
nos concitoyens, parce qu’ils n’ont pas 
conscience d’appartenir à une com-
munauté politique. Ils n’en demeurent 
pas moins des sujets politiques qui, 
du fait de leur agentivité – ils ont des 
préférences et sont capables de les 
communiquer –, devraient voir leurs 
intérêts représentés en politique par des 
personnes dédiées, ce qu’elle appelle 
l’agentivité dépendante. On retrouve 
là une idée développée pour d’autres 
catégories – comme les générations 
futures – par des auteurs tels qu’Andrew 
Dobson ou Kristian Skagen Ekeli. Corine 
Pelluchon imagine qui pourrait être 
désigné pour une telle tâche, ainsi que 
les modalités de mise en place d’une 
telle réforme.
 La dernière partie est un véritable 
programme politique, qui se veut le plus 
concret possible. Paradoxalement, la 
philosophe excelle là où on aurait pu l’at-
tendre le moins. Son réquisitoire pour la 
fin de la captivité des animaux sauvages, 
de la corrida ou de la chasse à courre est 
clair, juste, et extrêmement efficace. En 
particulier, son appel à tenter de com-
prendre, désamorcer et répondre aux 
inquiétudes des acteurs de l’exploitation 
animale sonne juste. Il faut les accompa-
gner et les emporter dans le mouvement 
vers un nouveau modèle de société. Tout 
militant animaliste gagnerait à le lire s’il 
veut convaincre au-delà de ses rangs, 
et notamment des publics que nous 

avons parfois tendance à délaisser, 
voire à dénigrer. Pour Corine Pelluchon, 
pas de grand soir : seuls des processus 
démocratiques permettront d’atteindre 
nos objectifs, de même que l’inclusion 
des intérêts des animaux dans les consi-
dérations politiques rendra la société 
plus démocratique. Aussi, on ne saurait 
accéder à une société plus apaisée et 
plus juste (« l’âge du vivant », selon ses 
termes) sans aider les exploiteurs à se 
reconvertir et sans les valoriser, eux 
et leurs compétences. C’est ainsi que 
la philosophe imagine les dresseurs, 
soigneurs et chercheurs des delphina-
riums mettre leurs connaissances des 
cétacés au service de l’éducation du 
public et aider à leur réintroduction et à 
leur conservation.

 Finalement, le seul reproche que l’on 
pourrait faire à Corine Pelluchon, c’est 
de définir l’animalisme selon sa propre 
vision. À l’écouter, les animalistes 
seraient nécessairement antispécistes, 
voire anticapitalistes. Sa pensée est 
extrêmement intéressante et offre un 
point d’entrée et des recommandations 
pertinentes et enrichissantes. Mais 
ce faisant, elle opère en quelque sorte 
un holdup sur ce terme, de la même 
manière que Gary Francione a pu le faire 
avec la notion d’abolitionnisme (qui est 
maintenant largement assimilée, dans le 

Guest
Rectangle



159

magazine contreculturel

monde anglo-saxon, au seul abolition-
nisme fondamentaliste, ou « exclusif »). 
C’est dommage, car le terme « anima-
liste » est, en français, le seul qui soit 
immédiatement compréhensible, tout 
en permettant de rassembler les divers 
courants de pensée rencontrés dans la 
cause animale, tels que le welfarisme et 

les deux formes d’abolitionnisme (réfor-
miste ou « inclusif », et fondamentaliste).
 On n’en conseillera pas moins la lec-
ture aux curieux comme aux militants, et 
paradoxalement peut-être tout particu-
lièrement à ces derniers, tant ils auraient 
à gagner de la sagesse, du pragmatisme 
et de l’espoir qu’insuffle cet ouvrage : 

« En rendant justice aux animaux, c’est 
notre âme que nous sauvons et notre 
avenir que nous assurons. Nous avons 
un monde à y gagner ».

Melvin Josse est doctorant en sciences 
politiques à l’université de Leicester et 
auteur de Militantisme, politique et droits des 
animaux (Éditions Droits des animaux, 2013).

Oui au droit 
de vote pour 
les cochons ?
Zoopolis : une théorie politique 
des droits des animaux
Sue Donaldson et Will Kymlicka
Alma éditeur, 2016

Vous devez lire Zoopolis 
de Sue Donaldson et 
Will Kymlicka ! Paru en 
décembre 2011, il s’est 
immédiatement imposé 
comme un classique. Il 
est désormais disponible 
en français (traduction 
Pierre Madelin).

Donaldson et Kymlicka veulent aller 
vers un avenir où tous les animaux 
seront protégés par la loi contre les 
atteintes délibérées des humains à 
leur vie, leur liberté, leur intégrité. En 
clair : un avenir où la pêche, l’abattage, 
l’expérimentation, la chasse, etc., seront 
interdits. De telles positions sont com-
munes dans le mouvement des droits 
des animaux. Zoopolis s’est imposé 
comme un ouvrage majeur parce qu’il 
en contient d’autres, plus novatrices, et 
qui à certains égards vont à l’encontre 
d’habitudes de pensée bien implantées 
dans ce mouvement.
 Les auteurs se distinguent par leur 
façon de casser l’éternelle partition 
entre un nous assimilé aux humains et 

un eux regroupant les animaux. C’était 
déjà fait, direz-vous. Le mouvement de 
libération animale tout entier soutient 
que la possession de la sentience est 
le critère fondamental délimitant les 
êtres méritant la considération éthique. 
Il invoque Darwin pour attester de la 
parenté entre les humains et les autres 
animaux, et se réclame d’un principe 
d’égalité animale. Certes, mais dans le 
même temps, il reste dans un schéma 
de pensée où le pôle actif se réduit aux 
humains, qu’ils soient saisis dans le rôle 
des bourreaux (auteurs de l’exploitation 
dont les bêtes sont victimes) ou dans 
celui des bienfaiteurs secourant des 
êtres sans défense. Les militants de la 
cause animale sont « la voix des sans 
voix », les agents moraux qui luttent 
pour ces patients moraux négligés que 
sont les animaux. On parle volontiers 
d’éthique de la responsabilité s’agissant 
de nous-les-humains, et d’éthique de la 
vulnérabilité à propos d’eux-les-ani-
maux. Quand on en vient au chapitre 
« égalité animale », on s’empresse de 
préciser qu’il ne s’agit pas de donner le 
droit de vote aux cochons.
 Donaldson et Kymlicka, pour leur 
part, s’inquiètent de la pauvreté d’une 
vision qui ne saisit les animaux qu’à 
travers un seul de leurs attributs : la 
capacité à souffrir. Or, ils ont aussi des 
individualités : des traits de caractère, 
des talents ou des faiblesses qui leur 
sont propres. Ils sont doués de volonté, 
il leur importe de pouvoir prendre 
l’initiative dans des situations ou rela-
tions auxquelles ils participent, ou de 
pouvoir refuser les situations aversives. 
Il leur importe de pouvoir choisir entre 
différentes options sur la manière de 
mener leur vie. Ils veulent, comme vous 
et moi, que leurs actions intentionnelles 

atteignent leur but. On parle d’agentivité 
pour désigner cette capacité (et aspira-
tion) à être acteur de ce qui vous arrive. 
Concernant spécifiquement les animaux 
sociaux (et tous les animaux domes-
tiqués de longue date appartiennent à 
des espèces sociales), on peut ajouter 
qu’ils apprennent des normes de 
comportement en société, qu’ils savent 
communiquer avec des tiers et peuvent 
établir des relations de confiance avec 
eux. L’enseignement à tirer de ce qui 
précède est que lorsqu’on bâtit un avenir 
commun, il faut le faire avec tous ceux 
qui aspirent à en être acteurs.
 Mais pourquoi cet avenir devrait-il 
être commun ? Eh bien, regardez la 
réalité qui vous entoure. Correspond-
elle plutôt au schéma A ou au schéma B 
ci-après ?
 Objectivement, la réponse est B. Le 
schéma A peut être lu au mieux comme 
un historique de l’évolution des men-
talités en univers spéciste : il décrit le 
cercle en expansion de la considération 

Guest
Rectangle



160

véganes

morale, où les plus tardivement pris en 
compte par les « moi » humains sont 
les autres animaux. Mais dans la vraie 
vie, vous habitez dans le monde B. 
Socialement, dès que vous sortez du 
petit cercle du moi, vous êtes dans un 
milieu mixte. C’est peut-être le cas au 
sein même de votre foyer s’il comporte 
des non-humains. En tout cas, la société 
à laquelle vous appartenez est humani-
male, puisqu’y sont inclus depuis des 
millénaires des animaux dits domes-
tiques : chèvres, poules, moutons, 
canards, chevaux… D’autres animaux, 
dits liminaires, sont géographiquement 
vos voisins, même s’ils sont socialement 
des étrangers : les crapauds du jardin, 
par exemple. Il n’y a que les animaux 
sauvages (les poulpes des océans, par 
exemple) qui sont loin de vous à la fois 
géographiquement et socialement. Ils 
sont néanmoins affectés par ce que 
font les sociétés humanimales. Où que 
vous traciez la frontière entre « nous » et 
« eux », selon un axe allant des proches 
aux lointains, « nous » est pluri-espèces.

 Zoopolis a pour sous-titre Une 
théorie politique des droits des ani-
maux. Pour ses auteurs, il est grand 
temps de déplacer la réflexion de la 

philosophie éthique à la philosophie 
politique. Ils s’inspirent de l’expérience 
des démocraties, de principes de droit 
international, du droit des migrants, de 
faits et idées relatifs aux enfants, aux 
humains handicapés, ou aux commu-
nautés multiculturelles, pour imaginer 
un avenir plus juste et plus gai pour 
le « nous » pluri-espèces qui englobe 
notre « moi ». Leurs propositions sont 
différentes concernant les animaux 
sauvages, liminaires et domestiques. 
C’est à propos de ces derniers que la 
thèse avancée est la plus innovante et la 
plus travaillée. En deux mots, la voici. Le 
problème est que les animaux domes-
tiques sont en position d’esclaves, 
soumis à la tyrannie des humains. Quel 
doit être le but ? Non pas de les bannir 
(où ça et de quel droit ?), mais d’en faire 
des membres à part égale et entière 
d’une société mixte qui est aussi la leur. 
Dispose-t-on d’un outil pour cela ? Oui, 
pour les animaux domestiques, comme 
pour d’autres groupes en position de 
caste subordonnée, l’égalité passe par 
l’accès à la citoyenneté.
 Je vous sens frémir. « M’enfin, ils 
ne veulent tout de même pas donner 
le droit de vote aux cochons, ces deux 
illuminés ? » Non, pas si vous prenez ce 
droit au sens littéral. Mais ce qui définit 
le citoyen n’est pas l’art de glisser des 
papiers imprimés dans les urnes pré-
vues à cet effet. Le citoyen est un agent 
politique, c’est-à-dire un coauteur 
reconnu de l’organisation sociale, qui 
dispose à ce titre de moyens d’influer 
sur le devenir de la communauté. Par 
ailleurs, il s’insère dans la coopération 

sociale : il rend des services matériels 
ou immatériels à ses concitoyens (qui 
ne doivent pas relever du travail forcé). 
Il bénéficie de droits sociaux et de droits 
à la sécurité. Il jouit de libertés et d’op-
portunités qui favorisent son autonomie 
dans la conduite de sa propre existence.
 La zoopolitique de Donaldson et 
Kymlicka n’est pas celle de Corine 
Pelluchon, qui signe la postface de 
l’édition française de leur ouvrage 
et le commente à nouveau dans son 
Manifeste animaliste. Pelluchon tient 
à marquer l’asymétrie fondamentale 
entre nous-les-humains (décideurs) et 
eux-les-animaux (bénéficiaires) dans 
sa manière de défendre l’inclusion 
des bêtes dans la définition du bien 
commun. Et vous ? Resterez-vous sur 
les rails familiers du « non au “droit de 
vote” des cochons » ? Ou bien juge-
rez-vous qu’une zoopolitique expurgée 
de la citoyenneté animale est à peu près 
aussi engageante qu’une sauce harissa 
sans piment ? Pour le savoir, vous devez 
lire Zoopolis !

Estiva Reus est membre de la rédaction des 
Cahiers antispécistes depuis 1998. Outre de 
nombreux articles, elle a publié une introduc-
tion à Zoopolis : Quels droits politiques pour les 
animaux ? (Les Cahiers antispécistes, no 37).

Donaldson et Kymlicka, 
pour leur part, 

 s’inquiètent de la pauvreté 
d’une vision qui ne saisit 
les animaux qu’à travers 

un seul de leurs attributs : 
la capacité à souffrir.

animaux

humanité

nation humaine

tribu humaine

famille humaine

moi

ax
e 

p
ro

ch
e 

–
 lo

in
ta

in

animaux

pays/nation
pluri-espèces

voisins/connaissances/
amis pluri-espèces

famille
pluri-espèces

moi

Schéma A Schéma B

CRITIQUES

Guest
Rectangle



161

magazine contreculturel

« J’agis comme 
je peux »
Les animaux ne sont 
pas comestibles
Martin Page
Robert Laffont, 2017

Paru en avril 2017 chez 
Robert Laffont, le dernier 
ouvrage de Martin Page 
frappe l’œil avec sa couver-
ture bien rouge, colère ou 
saignant, et son titre lancé 
comme une affirmation 
évidente : « Les animaux ne 
sont pas comestibles ».

Jugement de fait et de valeur, dans le 
même énoncé. Jugement qui fera sans 
doute lever des sourcils, en froncer 
d’autres, voire même clore des regards 
devant l’évidence qu’on doive envisager 
autrement notre rapport à ce qu’on met 
dans nos assiettes. Qu’on doive surtout 
aller au-delà de l’évidence que les 
animaux nous semblent comestibles. 
Le titre présage donc d’un effort de 
la part des lectrices et des lecteurs. 
D’une possible confrontation avec 
soi-même, aussi.
 Ce que l’auteur du magnifique roman 
Comment je suis devenu stupide nous 
a proposé, ce printemps, c’est un objet 
à la confluence de l’essai et du témoi-
gnage, des mots qui se tirent d’une 
expérience, la regardent, l’expliquent, 
la réfléchissent, et y retournent, en 
43 courts chapitres qu’on peut lire et 
prendre le temps de digérer, puisqu’ils 
sont liés, mais autonomes les uns des 
autres. Certains peuvent exiger une 
pause, le temps que l’information se 
fraie un chemin, qu’elle soit acceptée, 
prenne une place dans notre manière 
de concevoir comment nous nous 
nourrissons. D’autres s’enchainent et 
s’enfilent sans qu’on ne s’en aperçoive 
trop tellement l’écriture est fluide et le 

ton quasi celui de la discussion franche 
entre ami.e.s.
 On suit ainsi l’auteur dans son 
parcours vers le véganisme, qu’il prend 
bien soin de définir en ouverture du 
livre : « Le véganisme est une philoso-
phie consistant à ne consommer aucun 
produit issu des animaux ou de leur 
exploitation, et à se battre pour leur 
libération. […] Le véganisme est un 
mouvement politique, et un art de vivre, 
de laisser vivre et de vivre avec. » Ces 
premières lignes seront complétées, 
tout au long de l’ouvrage, par une série 
de « être végane, c’est… » qui permettent 
de tracer la large limite conceptuelle, 
et la richesse, de la notion et de son 
vécu. Si une certitude se dégage de ce 
texte, c’est bien celle que le véganisme 
est une manière d’être au monde, une 
action. Constante. L’ensemble des 
considérations abordées par Page en 
témoigne, il couvre probablement tout 
ce qui peut l’être : définitions, arguments 
éthiques, souffrance animale, vie quo-
tidienne, débats, rien ne manque. Le 
corpus d’auteur.e.s cité.e.s est vaste 
et doucement intégré aux propos, en 
appui, mais aussi pour permettre l’ap-
profondissement ou encore susciter la 
réflexion. Des conversations avec des 
connaissances ou encore avec Coline, sa 
conjointe, ponctuent le texte, créent une 
dynamique dans la lecture, ramènent à 
« l’ordinaire vie de tous les jours », ce que 
c’est que d’être végane. La nourriture, la 
composition des repas abondent un peu 
partout au travers du reste, manières de 
révéler le détail des jours, de montrer 
que le comestible a d’autres formes que 
celles auxquelles on est habitué.
 L’une des très grandes forces du 
narratif, c’est d’être plein d’indulgence, 
ce qui, pour une personne néophyte 
ou en plein processus de conversion 
vers le véganisme, peut être rassurant. 
De même que pour ceux et celles qui, 
dedans, vivent parfois des dilemmes 
ou des écarts : « Pas besoin d’être 
parfait pour être militant, ce n’est pas 
tout ou rien, pas besoin d’être 100 % 
végane tout de suite non plus, on peut 
avoir des difficultés, on peut y aller pas 
à pas, on peut rebrousser chemin et 
retenter plus tard. » Le care transcende 

tous les mots de ce livre. Celui pour les 
animaux est martelé et l’auteur rappelle 
constamment, notamment pour contrer 
une certaine perception du véganisme, 
qu’être « militant animaliste, c’est se 
préoccuper des êtres humains. Car si on 
considère les êtres humains comme des 
animaux, alors la logique nous pousse à 
nous battre pour eux. Mon engagement 
pour la libération animale est lié à mon 
engagement pour les êtres humains. » 
On comprend très tôt que c’est à une 
nouvelle manière de concevoir et de 
vivre le fait humain que l’on est convié, 
avec plus d’empathie, de sollicitude, de 
justice sociale, de sensibilité à toutes les 
formes d’oppressions : « D’une certaine 
manière, renoncer à tuer les animaux et 
à les manger, c’est quitter l’humanité 
telle qu’on l’a connue et s’inventer en 
nouvelle espèce. ».
 La transparence des intentions est 
aussi un élément important du livre, 
Page se dévoile et assume, à grands 
coups de répétitions pédagogiques, ce 
qu’il souhaite et ce que le mouvement 
souhaite : « … je ne veux pas que nous 
soyons l’espèce de la cruauté », « [nous] 
voulons qu’il ne soit plus légal de man-
ger de la viande », « [ce] qui compte c’est 
comment mettre fin au massacre ». Et 
tout cela sans complaisance et avec 
beaucoup de lucidité quant à la difficulté 

Guest
Rectangle



162

véganes

du chemin, de la lutte, en passant par les 
doutes, les inconforts, des maladresses, 
au fait que, parfois, oui, au même titre 
que l’on peut rater son pâté chinois 
carné, il arrive que des repas exempts 
de produits animaliers soient un échec : 
« Déception. C’est sec, fade, mou. Aucun 
intérêt. » C’est à un plaidoyer contre 
l’impuissance que les lectrices et les 
lecteurs sont ainsi invité.e.s : « J’agis 
comme je peux. » Devant la situation 
insoutenable de la souffrance animale, 
beaucoup peut se faire à partir du 
moment où l’on choisit de ne pas ou de 
ne plus y participer et il faut reconnaitre 
la force de chaque moyen, de chaque 
action, de chaque personne qui prend 
part au combat : « Les êtres raison-
nables nous éveillent patiemment à des 
questions importantes, mais le monde 
a aussi besoin de ceux qui se laissent 
emporter. ».
 On termine l’ouvrage avec l’impres-
sion d’avoir pu sentir, ressentir, intel-
lectualiser des données, des émotions, 
du vécu, des analyses, ce qui ajoute 
à l’efficacité de la forme choisie. On 
comprend ce qui est gagné dans cette 
voie, pas seulement ce qui est perdu, à 
quel point tout est lié, que cette bataille 
a des visées globales, même lorsqu’elle 
œuvre dans le particulier de notre 
garde- manger. Les militant.e.s y retrou-
veront le réconfort de la résonance, sans 
doute, celui aussi de la communauté ; 
celles et ceux qui souhaitent s’informer 
et réfléchir à la question y puiseront des 
ressources et un socle sur lequel s’ap-
puyer ; dans tous les cas, le lire et s’en 
laisser imprégner contribuera à ce désir 
bien légitime : « [Notre] ambition est de 
devenir banal. »

Véronique Grenier

Ces vies 
qui comptent
Biographies animales.  
Des vies retrouvées
Éric Baratay
Seuil, 2017

Il faudrait lire deux fois les 
Biographies animales d’Éric 
Baratay. Une première 
fois sans les notes pour se 
laisser embarquer par les 
récits, une deuxième fois in 

extenso pour s’en appro-
prier la matière scientifique.

La description du combat  d’Islero, tau-
reau qui tua le torero Manolete à Linares 
en 1947, est haletante, émouvante aussi 
tant elle traduit les incompréhensions 
interespèces et la détresse du supplicié. 
Alternant phrases brèves, explications 
sommaires entre crochets et réactions 
des humains avec un retrait de para-
graphe, il nous permet d’être avec Islero. 
Son entrée dans l’arène a quelque chose 
d’inédit : « Soudain, lumière… course 
pour sortir, voir {50 % des informa-
tions sensorielles}, repérer […], lente 
accommodation des yeux… vue d’un 
flanc l’autre {panoramique}… devant, 
obstacles étagés {vision binoculaire, 
profonde, en relief} : hommes séparés, 
légers mouvements […], regarder : 
présences-obstacles tout autour… 
entendre, oreilles dressées, mobiles : 
clameurs partout, inhabituelles, aiguës, 
stressantes, sentir museau à l’horizon-
tale : effluves inconnus au loin, d’urine 
de congénères plus près {dégageant 
des phéromones de stress}… vif senti-
ment de péril, d’alerte au prédateur, de 
panique d’herbivore… fuir !… obstacles 
tout autour […] forte émotion, agitation 
cardiaque, transpiration… ».
 Professeur à  l’Université Jean Moulin 
Lyon 3, Éric Baratay est le spécialiste 
d’une histoire animale en France. Depuis 

la publication en 2001 de son essai Le 
point de vue animal, une autre version 
de l’histoire (Seuil, 2012), il rend compte 
de la réalité concrète des vécus et des 
ressentis des animaux. En croisant 
sources historiques et études étholo-
giques ou zootechniques, il construit 
un espace de compréhension pour ces 
autres damnés de la terre.
 Chaque récit de ces Biographies ani-
males est une brique dans l’élaboration 
d’une « histoire décentrée », celle de ces 
autres que l’on dévalorise souvent pour 
mieux les exploiter. Dans un monde spé-
ciste, une telle entreprise est un double 
défi : sortir de la catégorie indifférenciée 
de l’« animal » – concept « qui n’existe 

pas dans les champs ou les rues », selon 
Baratay –, gommant les différences 
entre les espèces non humaines, et 
embrasser l’irréductible spécificité de 
chaque individu.
 Cet ouvrage hybride restitue le destin 
d’animaux aussi connus que la girafe 
de Charles X ou l’ânesse du voyage de 
R. L. Stevenson dans les Cévennes. 
Travail d’enquête, cette « restitution 
des existences » est passionnante. 
Son originalité et sa force résident 
dans sa dimension expérimentale. 
« Nos flagrantes limites » à comprendre 
dans leur totalité ces individus d’une 
autre espèce et d’une autre époque ne 

CRITIQUES

Guest
Rectangle



163

magazine contreculturel

sauraient être une justification pour ne 
pas essayer de sortir du « nombrilisme 
humain » : « Ces biographies animales 
seront donc des lieux d’expérimentation 
de la forme, du maniement des docu-
ments, de la recherche des faits, de la 
mise en scène et de l’écriture. »
 Baratay reconnait une parenté 
avec l’entreprise littéraire. « Une part 
d’imagination contrôlée » et le « jeu 
d’écriture » sont nécessaires pour mieux 
« se projeter à côté de l’individu ». La 
langue est un outil de domination. Avec 
des expressions et formulations bizarres 
traduisant l’étrangeté de l’expérience 
de l’individu animal, Baratay tente de 

décentrer le regard de son lecteur : 
« Pour passer du côté des autres vivants, 
c’est aussi une manière d’écrire qu’il faut 
construire. »
 Serait-il possible d’entreprendre un 
tel travail pour les milliards d’animaux 
envoyés à l’abattoir chaque année ? 

L’horreur du carnisme qui invisibilise 
les besoins physiologiques et psycho-
logiques de ces anonymes réside aussi 
dans sa capacité à en faire des numéros 
et gommer leur individualité. Parions 
que celui ou celle qui parviendra à 
retrouver ces vies (Des vies retrouvées 
est le sous-titre de cet essai) disposera 
d’une arme inédite pour détruire l’idéo-
logie spéciste : un genre littéraire alliant 
l’autorité des arguments rationnels à la 
force de l’émotion.

Clémence Laot

Mesurer 
l’intelligence 
animale ?
Sommes-nous trop 
« bêtes » pour comprendre 
l’intelligence des animaux ?
Frans de Waal
Les liens qui libèrent, 2016

Le célèbre primatologue 
fait le point sur la cognition 
animale et la propension 
trop humaine à se voir 
comme mesure de 
toute chose.

« Qui testerait la mémoire d’un enfant 
en le jetant dans une piscine pour voir 
s’il se rappelle comment on en sort ? 
Pourtant, la piscine de Morris est un 
test de mémoire classique utilisé tous 
les jours dans des centaines de labora-
toires. » C’est là la pierre angulaire du 
nouvel ouvrage de Frans de Waal : les 
expériences de mesure d’intelligence 
animale, qu’elles soient violentes ou 
non, semblent bien en creux nous 
en dire davantage sur notre propre 

humanité que sur l’animalité qu’elles 
affirment vouloir mettre à l’épreuve. 
Pourtant, du langage à la mémoire, en 
passant par la reconnaissance faciale, 
la permanence de l’objet, le processus 
de la pensée, l’utilisation d’outils ou 
encore la recherche de solutions à 
d’épineux problèmes que des enfants ne 
parviennent pas à résoudre, ces récits 
d’expériences qui constituent le fil rouge 
du livre montrent que des primates aux 
insectes, les animaux repoussent les 
limites qu’on leur supposait.
 Frans de Waal montre combien 
les partisans de l’éthologie ou de la 
cognition animale, qui travaillent avec 
ouverture d’esprit et respect de l’animal, 
se heurtent à une communauté scienti-
fique sceptique ou méprisante, quand 
bien même elle fait face aux résultats les 
plus factuels et probants. On les accuse 
« d’être non scientifiques, anthropomor-
phiques, d’attribuer des projets et des 
intentions à des animaux qui de toute 
évidence n’en avaient pas. » Il en va 
tristement de même pour les domaines 
où la souffrance animale, passée sous 
silence ou invisible du grand public, se 
doit d’être démontrée pour être arrachée 
à sa supposée exception.
 Mais le processus expérimental 
dérange en lui-même. Qui sommes-
nous pour prétendre que les animaux 
ont à répondre à nos épreuves 
d’intelligence, qu’ils contournent ou 
renversent bien souvent par ailleurs ? 

L’exemple du cheval allemand qui savait 
compter, surnommé Hans le malin, est 
à ce titre déconcertant. Le cheval à qui 
le propriétaire posait des opérations 
mathématiques répondait correcte-
ment en frappant le sol de son sabot le 
nombre de coups équivalent, non pas 
parce qu’il comptait, mais parce qu’il 
avait appris à lire sur le visage de son 
propriétaire l’imperceptible satisfac-
tion, inconsciente de celui-ci, survenue 
au moment où il atteignait le nombre 
juste. « Cette histoire ne rabaissait pas 
l’intelligence animale, elle prouvait au 
contraire une incroyable sensibilité. » 

En croisant sources his-
toriques et études étholo-
giques ou zootechniques, 
il construit un espace de 
compréhension pour ces 

autres damnés de la terre.

Guest
Rectangle



164

véganes

L’anecdote est révélatrice : les proto-
coles scientifiques qui se proposent, 
ironiquement, de mesurer ou de trouver 
un propre de l’humain oublient systé-
matiquement de prendre la sensibilité 
animale au sérieux. Comme souvent 
lorsque l’humain est en rapport avec 
l’animal, l’émotion est bannie, pour 
éviter de verser dans le subjectif, voire 
pire : l’anthropomorphisme.
 Si aujourd’hui les travaux de Frans 
de Waal et ses pairs sont unanimement 
reconnus, l’étude de la cognition ani-
male reste souvent considérée comme 
une « science douce ». Récemment 
encore on dissuadait les jeunes scienti-
fiques de choisir un objet d’étude aussi 
risqué. « Attendez d’être titulaires », leur 
disaient les professeurs.
 Au jeu de l’expérimentateur expéri-
menté, les animaux nous rient au nez. 

C’est avec beaucoup d’humilité et de 
bienveillance qu’il faut reconsidérer la 
prétention humaine de mesurer autrui. 
Car comment éviter l’écueil de ne vouloir 
se mesurer soi-même comme au centre 
de toute chose ? Bien plus qu’un miroir, 
les animaux nous offrent alors la chance 
de ne plus nous regarder nous-mêmes, 
mais de nous mettre à la place d’autrui.
 Et Frans de Waal de nous rappeler 
l’importance de l’empathie : « Elle 
est le ciment de sociétés entières et 
nous relie à ceux que nous aimons et 
auxquels nous tenons. Elle est bien 
plus fondamentale pour la survie que 
la connaissance de ce que les autres 
savent. Mais, puisqu’elle appartient à 
l’immense partie immergée de l’iceberg 
– aux caractéristiques que nous parta-
geons avec tous les mammifères –, elle 
ne bénéficie pas du même respect. »

 Frans de Waal ne nous apprend pas 
comment mesurer l’intelligence de 
l’animal, mais bien plus ce que l’animal 
mesure de nous-mêmes lorsque nous 
manquons cruellement d’empathie à 
son égard. De quoi revoir radicalement 
nos schémas actuels d’agencement du 
monde et notre position face à ceux, 
silencieux, qui nous observent agir.

Audrey Jougla

Constellation 
écoféministe
Reclaim : recueil de textes 
écoféministes
Anthologie dirigée  
par Émilie Hache
Cambourakis, 2016

Comme son sous-titre 
l’indique, Reclaim est bien 
une anthologie de textes 
écoféministes, et non pas 
un essai sur ce mouvement.

Philosophe et maitresse de conférence à 
l’université de Nanterre, Émilie Hache a 
pourtant choisi de s’écarter des carcans 
académiques pour faire de ce recueil 
une porte d’entrée vers un corpus 
extrêmement divers, très riche et encore 
méconnu en France.
 L’ouvrage s’ouvre sur une longue et 
superbe introduction  d’Émilie Hache qui 
permet d’une part de se familiariser avec 
des éléments factuels du mouvement 

écoféministe souvent ignorés de ce 
côté de  l’Atlantique, mais aussi de 
situer avec finesse les débats qui ont 
conduit à des scissions internes. Pour 
l’auteure, il n’est pas justifié de faire 
la distinction entre un « bon écofémi-
nisme », sous-entendu légitime en tant 
qu’objet de recherche universitaire, et 
un écoféminisme « illégitime », parce 
qu’apparaissant comme étrange ou 
sortant des sentiers battus. L’originalité 

de la démarche  d’Émilie Hache consiste 
à donner toute leur place aux écrits et 
aux productions intellectuelles multiples 
issues du mouvement écoféministe 
étatsunien en insistant sur la conver-
gence initiale de ce qui était avant tout 
un mouvement social d’émancipation et 
de résistance. Le verbe reclaim – titre 
du recueil – résume et englobe ce geste 
écoféministe : « Il signifie tout à la fois 
réhabiliter et se réapproprier quelque 
chose de détruit, de dévalorisé, et le 
modifier comme être modifié par cette 
réappropriation. Il n’y a ici, encore une 
fois, aucune idée de retour en arrière, 
mais bien plutôt celle de réparation, de 
régénération et d’invention, ici et main-
tenant. » Si plusieurs entrées du recueil 
explorent spécifiquement les fractures 
qui ont traversé l.es écoféminisme.s, le 
mouvement est d’abord donné à voir en 
tant que constellation.
 Nous sommes là en présence d’une 
pensée vivante, donc forcément com-
plexe, qui s’est élaborée au contact de 
luttes locales parfois de très grande 
ampleur. En effet, le contexte histo-
rique d’émergence de l’écoféminisme 
étatsunien – au tout début des années 
1980 – est marqué par des mobili-
sations antinucléaires massives, qui 

CRITIQUES

Bien plus qu’un miroir, 
les animaux nous offrent 

alors la chance de ne 
plus nous regarder nous-

mêmes, mais de nous 
mettre à la place d’autrui.

Guest
Rectangle



165

magazine contreculturel

se poursuivront pendant plus d’une 
décennie. Cette période coïncide avec 
la poussée néolibérale incarnée par le 
tandem Reagan-Thatcher, la course à 
l’armement nucléaire de la guerre froide 
finissante, et parallèlement avec la prise 
de conscience de plus en plus aigüe des 
dégradations écologiques et des mani-
festations d’une mondialisation inique, 
mais présentée comme « heureuse ». 
C’est donc au travers d’une intrication 
profonde entre activisme et réflexion 
théorique que s’élabore l’écoféminisme. 
On le (re)découvre sous des plumes 
diverses – citons notamment Susan 
Griffin, Starhawk, Ynestra King ou Ariel 
Salleh – qui tissent au fil de ce recueil un 
entrelacs de textes de nature très diffé-
rente : récits, poèmes, analyses théo-
riques, prises de position politiques, etc. 
Pour Émilie Hache, il était fondamental 
de mettre en relief les dimensions mul-
tiples de l’écoféminisme et de rendre 
accessibles certains textes écofémi-
nistes des années 1980 « s’adressant à 
nos corps comme à nos âmes ». C’est 
pour cette raison que les textes compi-
lés dans ce recueil incarnent les formes 
théoriques, politiques, poétiques, 
thérapeutiques, historiques des pro-
ductions élaborées pendant des années 
de lutte, de discussions collectives, de 
réflexions communes.
 Le constat des écoféministes 
nord-américaines est sombre : nous 
nous trouvons aux prises avec une 
culture de guerre qui entretient un 
rapport d’exploitation et de destruction 
du vivant humain et non humain. À cela 
s’ajoute une oppression spécifique 
des femmes, qui passe par diverses 
formes de violence, mais aussi par leur 
disqualification au regard des valeurs 
dominantes de rationalité, de maitrise, 
de culture. Or, ces deux formes d’op-
pression ne sont pas contemporaines 
de façon contingente. Elles sont liées 
entre elles, et elles se renforcent 
mutuellement : l’assignation des 
femmes à leur « nature » irrationnelle et 
inférieure tout comme la féminisation de 
la représentation de la nature servent à 
asseoir le système patriarcal capitaliste 
qui aggrave chaque jour un peu plus les 
dégradations écologiques en cours.

 Ce recueil entre en résonance par-
ticulière avec le monde d’aujourd’hui. 
Par leurs formes et leurs messages, les 
textes choisis racontent et incarnent 
à la fois un déplacement du regard qui 
impose de s’attaquer aux racines des 
oppressions qui structurent nos sché-
mas culturels. Cela conduit à remettre 
en cause ces dominations structurelles 
politiques, économiques et sociales, 
qui sont toutes imbriquées. De la même 
manière que le véganisme, parce qu’il 
invite à une reconsidération profonde de 
la définition de l’humain, l’écoféminisme 
porte en lui une véritable puissance 
révolutionnaire. En lisant Celene Krauss 
ou Susan Saxe, on ressent la force 
d’entrainement de mouvements qui ont 
su élaborer des outils pour dépasser 
le désespoir ambiant : en acceptant 
la peur et la colère face à la désolation 
écologique, en trouvant des réponses 
politiques, mais aussi spirituelles, col-
lectives, drôles, vibrantes, aux attaques 
répétées d’un système hétéropatriarcal 
qui place une froide raison calculatrice 
au service d’un profit illimité. Ainsi que 
le résume Ynestra King : « La question 
de savoir qui fait de la politique, com-
ment on la fait, et quels intérêts cela 
représente, autant que le besoin urgent 
d’autres manières de penser et d’agir, 
créent un contexte dans lequel la vision, 
la pensée critique, et le processus 
politique inventif du mouvement fémi-
niste pour la paix n’ont jamais été plus 
pertinents ni plus nécessaires. »
 Les textes qui composent Reclaim 
portent tout aussi bien sur l’avènement 

de la domination de la terre par la tech-
nologie pour « exploiter son ventre » 
(Carolyn Merchant), les manières 
« d’agir avec le désespoir environne-
mental » (Joanna Macy), les réactions 
intervenues après l’ouragan Katrina 
(Starhawk) que sur les communautés 
séparatistes lesbiennes rurales en 
Oregon (Catriona Sandilands). On 
regrette un peu que cette anthologie 
ne comporte pas de texte écoféministe 
traitant explicitement du végétarisme ou 
du véganisme ; il en existe pourtant de 
nombreux. Néanmoins, toute personne, 
en devenir végane ou non, intéressée 
par la mise en récit de réflexions sur les 
ressorts d’un activisme politique créatif 
et protéiforme, trouvera dans ce recueil 
de quoi penser, rire, pleurer, et ressentir 
ses connexions au monde vivant se 
renforcer, se complexifier, se ramifier 
vers des domaines inconnus ou oubliés, 
auxquels Reclaim donne une place.

Margaux Le Donné

L’assignation des femmes 
à leur « nature » irration-

nelle et inférieure tout 
comme la féminisation 

de la représentation de la 
nature servent à asseoir 

le système patriarcal 
capitaliste qui aggrave 

chaque jour un peu 
plus les dégradations 
écologiques en cours.

Guest
Rectangle



166

véganes

Ultra végane
L’ultramarathon pour la vie
Rich Roll
Marabout, 2017

Rich Roll a rejoint les rangs 
de Scott Jurek et Brendan 
Brazier comme l’un des ath-
lètes d’endurance véganes 
les plus influents, au travers 
notamment de son podcast, 
de ses livres de cuisine 
et de son autobiographie 
Finding Ultra, maintenant 
traduite en français.

Roll, peu avant ses 40 ans, a saisi un 
moment d’essoufflement dans ses esca-
liers comme une révélation et l’occasion 
d’une double conversion — sportive et 
diététique. Deux ans plus tard, il fran-
chissait la ligne de  l’Ultraman, triathlon 
d’environ deux fois la distance d’un 
Ironman réparti sur trois jours. L’année 
suivante, il était élu par le magazine 
Men’s Fitness l’un des 25 hommes les 
plus fit au monde. Ancien nageur de 
compétition universitaire à Stanford, 

Roll, alors avocat surmené et en sur-
poids, est devenu triathlète « ultra » de 
haut niveau et végane, tout en restant 
amateur. L’ultramarathon pour la vie 
revient en détail sur cette histoire et 
sur deux épreuves hors du commun, les 
Ultraman 2008 et 2009, qui marquent 
le renouveau sportif de Roll, et le défi 
EPIC5 où, en sept jours, Roll et son ami 
Jason Lester ont complété l’équivalent 
de cinq Ironman sur cinq iles d’Hawaï. 
C’est le récit poignant et captivant 
d’une jeunesse tumultueuse, d’abord 
obsédée par la natation, puis abimée 
par l’alcoolisme ; le récit d’échecs, de 
ruptures, d’autodestructions, mais 
aussi de rencontres, de révélations et 
d’efforts persistants qui ont fait le Rich 
Roll qu’on connait.
 Roll dispense également de précieux 
conseils de nutrition, pour les athlètes 
et tous les autres, exposant minutieu-
sement les fondements de sa méthode 
« Plantpower ». Hormis quelques écarts 
regrettables sur les méfaits du gluten, 
du soja et des OGM, on consultera 
avec grand profit les appendices de 
l’ouvrage sur une nutrition végane 
saine et équilibrée, à mille lieues de la 
junk food et parfaitement adaptée aux 
rigueurs de l’entrainement. On mentirait 
en prétendant que suivre à la lettre ses 
recommandations est chose aisée. On 
regrettera aussi de grands absents. Le 
« pourquoi » de la méthode se réduit à 
des considérations de santé, de bienêtre 
personnel et de performance athlétique. 
Yoga, méditation et gratitude, pièces 
centrales du renouveau, n’y font rien : 
on peine à faire sortir Roll de son cercle. 
La méthode est plus centrée sur soi et 
les siens que sur ceux que le véganisme 
entend protéger, les animaux, dans un 
livre qui cherche pourtant à donner du 
sens à l’alimentation et au sport. Mais 
on ne peut que se réjouir de voir Roll 
rejoindre Jurek et son Eat and Run au 
rang des athlètes véganes traduits en 
français, illustrant, s’il en était encore 
besoin, la possibilité d’exceller tout en 
évitant de nuire aux êtres sensibles et à 
la planète.

Nicolas Delon

Caricaturer 
le spécisme
L’antispécisme c’est pas  
pour les chiens !
Rosa B.
La Plage, 2016

L’existence d’un mouve-
ment structuré se reconnait 
à son incarnation dans 
un concept.

Passé le temps de la montée de sen-
sibilités éparses, de la multiplication 
d’actions convergeant vers le même 
but, vient celui du mot qui dit la chose, 
celui qui, d’un seul coup, exprime une 
théorie et une pratique. L’antispécisme 
enseigné à ceux qui ne se prennent pas 
pour des chiens est le sujet du livre de 
Rosa B. Ce concept exprime à la fois la 
critique d’une thèse, la fondation d’une 
contre-thèse (anti) et ses conséquences 
pratiques (le véganisme) ; et c’est tout 
cela qui est contenu dans le nouveau 
recueil de Rosa B. Rien ne manque dans 
ces leçons : les droits fondamentaux, 
le propre de l’humain, l’évolution lue 
depuis son sommet, le salon de l’agri-
culture – anéanti en un dessin –, la mort 
bio, qui prévoit des tapis antidérapants 
dans les abattoirs, etc. L’espèce chérie 
du spécisme est l’espèce humaine, mais, 
lorsque les sociétés humaines consi-
dèrent les animaux, elles se montrent 
encore spécistes, comme l’illustre la 
première « petite leçon de spécisme ».
 L’entreprise de Rosa B. consiste à 
exposer, par ses dessins vifs, nerveux, 
et les dialogues minimaux de ses per-
sonnages, l’attitude spéciste. Il s’agit 
d’un tour de force qui demandait tout 
son talent, car la difficulté tient évidem-
ment dans l’illustration d’une thèse par 
le biais des situations les plus triviales, 
puisque le spécisme colore, à la façon 
d’une encre sympathique qui ne devient 
visible que sous l’effet d’un processus 
chimique – en l’occurrence la plume de 

CRITIQUES

Guest
Rectangle



167

magazine contreculturel

Rosa B. —, l’ensemble de nos propos, 
de nos habitudes de faire et de penser. 
Nous sommes spécistes tout le temps, 
et donc sans nous en apercevoir, comme 
nous le découvrons au fil de ces pages.
 Les lieux communs, les clichés, les 
sempiternels arguments, les sophismes 
(tout un chapitre leur est consacré), les 
cocasseries, la stupidité, l’arrogance 
sont passés en revue et impitoyable-
ment tournés en ridicule, grâce au 
regard aigu de l’humour, cette forme 
d’esprit railleuse seule capable de faire 
apparaitre et se heurter les facettes 
d’une situation, ses présupposés, ces 
non-dits, ces sous-entendus. Nous nous 
promenons dans un monde dévoilé, 
où tout est caricatural et faux, et au 

voilement duquel tous concourent. Il 
est piquant de reconnaitre, au détour 
d’une page, certains personnages dont 
l’existence réelle n’est pas fortuite. À 
chacun de deviner leur identité…
 Mais l’humour fait plus encore, avec 
une audace périlleuse, lorsqu’il s’empare 
de la mise à mort des animaux. Le trait 
qui dessine ceux qui sont électrocutés, 
dépouillés, tués au matador, manifeste 
(on ne sait comment d’ailleurs) une 
horreur qui ne doit rien au réalisme. 
C’est peut-être là que l’auteure atteint 
l’acmé de son art. Avec une remarquable 
économie de moyens, elle ébranle tout 
un monde.

Florence Burgat

La pensée 
métaféministe  
de bell hooks
De la marge au centre : 
théorie féministe
bell hooks
Cambourakis, 2017

S’il a fallu plus de dix 
ans avant d’obtenir une 
traduction française de 
l’essai Gender Trouble 
de Judith Butler tant la 
pensée queer contrevenait 
(et contrevient encore) à 
l’hétérosexisme du monde 
francophone, alors que 
dire des trois décennies 
qu’il a fallu attendre avant 
de pouvoir accéder en 
français à la pensée de la 
féministe afro-américaine 
bell hooks1 ?

Le monde littéraire, intellectuel et 
militant français a résolument peur des 
femmes noires et souffre d’un racisme 
que les éditions Cambourakis tentent 
depuis peu de corriger2. Le deuxième 
essai de l’intellectuelle, Feminist 
Theory : From Margin to Center, publié 
originalement en 1984, vient effective-
ment d’être traduit par Noomi B. Grüsig. 
Préfacé par Nassira Hedjerassi, il s’agit 
d’une traduction fidèle de l’ouvrage, qui 
a préservé le style accessible d’écriture 
et de vulgarisation de la pensée de 
hooks. L’œuvre nous est offerte dans 
une jaquette magnifique à travers un 
petit format invitant à la lecture.
 L’ouvrage, globalement, offre une 
critique du féminisme dominant à 
travers une perspective décoloniale et 
révolutionnaire. hooks, en 12 parties qui 
facilitent la lecture, les temps de pause 
et la compréhension de sa pensée, sou-
tient que le but commun des féministes 
devrait être la fin de l’oppression sexiste 
et non pas la recherche d’une égalité 
homme-femme qui ne changerait rien 
à une domination inscrite dans la struc-
ture même de nos sociétés occidentales.

 L’auteure dénonce le fait que les 
femmes blanches de classes sociales 
moyennes et riches aient fondé un 
mouvement féministe autour d’enjeux 
qui ne touchaient qu’elles, tels que l’ac-
cès au monde du travail, dans lequel les 
femmes noires ou pauvres se trouvaient 
depuis longtemps déjà. Ces dernières 
n’y trouvaient pas une façon de se libé-
rer de l’oppression qui, pour elles, n’était 
pas seulement sexiste, mais également 
raciste et classiste. hooks dévoile donc 
dans cet ouvrage les biais des féministes 
blanches qui ont orienté le féminisme 

CRITIQUE

1 Il s’agit d’un pseudonyme qui s’écrit bien 
avec des minuscules. Il est inspiré de sa 
grand-mère maternelle.

2 En 2015, la maison a traduit sous le titre 
Ne suis-je pas une femme ? le premier 
ouvrage de bell hooks, Ain’t I a Woman?, 
publié originalement en 1981.

Guest
Rectangle



168

véganes

autour de leurs seuls intérêts. Elle prône 
une révolution du mouvement féministe, 
qui doit s’ouvrir aux réalités de femmes 
de tout horizon. Le cadre d’analyse de 
l’auteure l’amène à revisiter des notions 
comme celles de pouvoir, de travail, de 
parentalité, de solidarité et d’oppression 
sexuelle, et ceci, tant dans des configu-
rations hétérosexuelles que lesbiennes. 
Elle présente également l’éducation des 
femmes comme une action féministe.
 L’essai aborde des enjeux toujours 
actuels et significatifs, tant au Québec 

qu’en France. C’est notamment le cas 
lorsqu’il s’attarde, par exemple, à la 
place des hommes dans les mouve-
ments féministes, aux bons et mauvais 
effets de la formation de safe spaces 
ou aux conditions nécessaires à la for-
mation de solidarités entre femmes de 
différentes communautés culturelles. 
L’auteure utilise un ton accrocheur et 
percutant (qu’elle a maintenu au cours 
des années) en droite ligne avec sa 
théorie selon laquelle les féministes ne 
devraient pas craindre de se critiquer les 

unes les autres ni de ménager leur sus-
ceptibilité, surtout celle des Blanches ou 
des personnes qui peuvent passer pour 
telles. hooks, dans cet ouvrage comme 
dans ceux qui suivront, se base souvent 
sur ses propres expériences (intimes, 
personnelles et professionnelles) en tant 
que femme noire. Elle valorise ainsi sa 
réalité comme source de savoir et nous 
invite à faire de même : à trouver notre 
émancipation dans la validation de nos 
propres expériences.

Mariève Maréchale

Précis de 
la pensée 
réactionnaire 
prospéciste
L’imposture intellectuelle 
des carnivores
Thomas Lepeltier
Max Milo, 2017

Dans son précédent 
ouvrage, La révolution 

végétarienne, paru en 2013 
aux Éditions Sciences 
Humaines, l’historien et 
philosophe des sciences 
Thomas Lepeltier faisait le 
constat suivant : puisque 
l’exploitation animale n’est 
pas nécessaire à la survie, 
les souffrances que celle-ci 
implique pour les animaux 
ne sont pas acceptables 
moralement.

Ainsi, il ne saurait tarder avant que la 
société arrête de produire et de consom-
mer des produits d’origine animale. 
Mais cette révolution se fait attendre et 
l’opinion publique reste toujours large-
ment opposée à toute idée de libération 
animale. Doit-on chercher l’explication 
du côté des habitudes alimentaires, des 
publicités qui invisibilisent les animaux, 
ou bien du côté du poids politique de 
l’industrie agroalimentaire ? Thomas 
Lepeltier propose une explication 
supplémentaire à l’inertie carnivore : les 
intellectuel.le.s. Son nouvel ouvrage, 
L’imposture intellectuelle des carni-
vores, passe en revue les philosophes, 
éthologues, agronomes et autres socio-
logues convoqués par les médias pour 
ramener le calme lorsque des livres ou 
des vidéos viennent perturber la tran-
quillité spéciste.
 Le panorama est remarquablement 
exhaustif. On y croise tout autant les 
apparents soutiens du véganisme ou 
du droit des animaux qui retournent 
leur veste lorsqu’il s’agit de critiquer la 
production de viande (Boris Cyrulnik, 
Michel Onfray, Franz-Olivier Giesbert) 
que les personnalités qui fustigent 
régulièrement la libération animale du 
haut de leur position d’expert, comme le 
philosophe Raphaël Enthoven, le gastro-
nome Périco Légasse ou l’anthropologue 
Jean-Pierre Digard. On y découvre aussi 
des intellectuels ayant développé une 
pensée originale en réaction à l’anima-
lisme : le philosophe Francis Wolff et 
son « nos devoirs vis-à-vis des animaux 

dépend de l’usage que l’on fait d’eux », la 
sociologue Jocelyne Porcher et la « réci-
procité du don » dans l’élevage, les phi-
losophes Luc Ferry et Dominique Lestel.
 Il est difficile de dire laquelle de ces 
attitudes nuit le plus à l’antispécisme, 
mais dans le livre de Thomas Lepeltier, 
rien n’est laissé au hasard : répartis 
dans sept chapitres thématiques, les 
arguments qu’exposent ces intellectuels 
sont passés au crible. Et force est de 
constater qu’ils résistent difficilement 
aux mises au point scientifiques et phi-
losophiques que leur oppose l’auteur. En 
plus de poursuivre l’entreprise critique 
menée par les antispécistes, l’ouvrage 
de Thomas Lepeltier se distingue en 
dévoilant la dynamique qui ancre le 

CRITIQUES

Guest
Rectangle



169

magazine contreculturel

discours prospéciste dans l’opinion 
publique : « L’université approuve. 
[Les médias apportent leur] soutien. 
Les grands noms de la recherche 
adoubent. »
 Cependant, au cours de la lecture, on 
en vient à se demander à qui s’adresse 
l’auteur. Les personnes convaincues 
par l’éthique antispéciste apprécieront 
la mise en pièce des « arguments » 
prospécistes, mais l’ouvrage est alourdi 
par un ton moralisateur qui détournera 
sans doute celles et ceux qui se ques-
tionnent simplement sur les arguments 
avancés en faveur de l’exploitation 
animale. On devine déjà les réactions de 
ces personnes lorsque l’auteur illustre 
la fausseté des raisonnements qu’il 
critique en les transférant aux violences 
intrahumaines (viol, esclavage, violence 
contre les enfants), ou lorsqu’il présente 
les végétaliens comme ceux qui « ont 
compris », qui se sont mis à réfléchir, 
qui ont « un minimum de conscience ». 
L’opinion opposée, elle, est décrite 
avec des mots très chargés émotion-
nellement (« massacre », « cruauté », 
« délire », « caprice »), et on peut 
craindre que la critique récurrente de la 
« méchanceté » des intellectuels cités ne 

détourne le lecteur non convaincu de la 
fausseté des arguments dénoncés.
 Quoi qu’il en soit, Thomas Lepeltier 
nous donne un aperçu de la coalition 
prospéciste qui prend forme dans le 
paysage médiatique français et on 
peut grâce à son travail distinguer deux 
dynamiques que les militants antispé-
cistes apprécieraient de voir s’amplifier. 
D’une part, une mise à l’écart dans 
les revues les plus réactionnaires du 
paysage médiatique français (Le Point, 
Causeur, Le Figaro), comme c’est le 
cas actuellement pour les discours 
les plus virulents. Et d’autre part, un 
dévoilement petit à petit de l’arbitraire 
de la pensée spéciste, comme l’illustre 

Francis Wolff qui refuse d’accorder des 
droits aux animaux sous prétexte qu’ils 
« [n’]agissent [pas] au nom de valeurs », 
mais qui ne considère évidemment pas 
qu’il soit légitime de priver de droits 
les humains qui seraient dans la même 
incapacité.
 L’imposture intellectuelle des 
carnivores décortique les discours 
« carnivores » en exposant ce qu’ils 
ont d’incorrect, mais aussi ce en quoi 
ils servent à justifier une violence que 
l’auteur juge « immorale ». L’insistance 
mise sur le second point pèse sur la 
lecture et éloignera surement de nom-
breux lecteurs potentiels, ce qui soulève 
la question suivante : la communauté 
antispéciste devrait-elle exiger un 
discours prospéciste intellectuellement 
correct sachant qu’elle en repoussera de 
toute façon les conclusions ? Lepeltier 
nous donne sa réponse lorsqu’il confie 
dans l’épilogue ses espoirs pour les 
« débats de demain » : non pas que les 
intellectuels qu’il cite produisent une 
défense cette fois-ci rigoureuse de 
l’élevage, mais qu’ils ou elles cessent 
bel et bien de défendre cette institution.

Loïs Boullu

Déjà là
V comme vegan
Théo Ribeton
Éditions Nova, 2017

Les statistiques récentes 
sur les avancées de l’ani-
malisme nous disent beau-
coup en nous disant peu.

Il est bien sûr encourageant d’ap-
prendre, à la lecture de pourcentages 
souvent cités, que de plus en plus de 
gens adoptent une alimentation végéta-
rienne ou végétalienne, même si tous ne 
le font pas pour des raisons morales et 
sont sensibilisés aux droits des animaux 

non humains. Ces réalités chiffrées, de 
même que les arguments en faveur 
d’une alimentation sans viande, Théo 
Ribeton les énumère en bloc dès les pre-
mières pages de V comme vegan, expli-
quant aux lectrices et lecteurs que c’est 
« ce dont le livre ne traitera pas ». Parce 
que c’est plutôt un « état des lieux social 
et culturel » du véganisme en France que 
propose Ribeton, préférant mesurer les 
percées concrètes du mouvement dans 
les paysages médiatique, publicitaire, 
gastronomique ou politique.
 C’est dans cette optique qu’il 
recense notamment la première men-
tion du végétarisme sur un plateau de 
télévision français en 1962 et décor-
tique l’apparition en ces mêmes lieux 
de la figure archétypale du végétarien 
au début des années 1990. Décrivant 
cette scène plutôt loufoque, Ribeton 
explique pourquoi ce végé de la télé 

Les arguments qu’expo-
sent ces intellectuels 
sont passés au crible. 

Et force est de constater 
qu’ils résistent diffici-
lement aux mises au 
point scientifiques et 
philosophiques que 
leur oppose l’auteur.

Guest
Rectangle



170

véganes

sera presque systématiquement repré-
senté comme un illuminé « en guenilles, 
maigrichon et peu soigné ». Mais bien 
qu’il s’attaque à certains stéréotypes 
véhiculés par les médias au sujet du 
véganisme, l’auteur n’entreprend pas 
d’en dénoncer la végéphobie, notion 
qui, selon lui, « renvoie à une forme de 
souffrance sociale qui n’a [aujourd’hui] 
plus cours au même degré et selon les 
mêmes termes ». Il faut le dire, V comme 
vegan est un livre profondément positif 
quant à l’avenir de l’animalisme. Ribeton 
se réjouit entre autres choses de l’ap-
parition de « professionnels du contre 
spécialisés dans la sauvegarde de la 
viande », y déduisant là « le signe que 
la bidoche est perçue comme menacée 
de déclin et qu’elle a besoin d’avocats 
pour plaider sa défense. » Il voit aussi 
d’un bon œil le fait qu’un restaurant ait 
annoncé sans gêne un burger de bœuf 

avec sauce végane, puisque l’ajout du 
terme montrerait bien « [qu’il] est jugé 
positif, attrayant, et bien sûr vendeur. » 
Pour Ribeton, l’analyse de ces compor-
tements et habitudes liées au véganisme 
permet donc de saisir l’ampleur du 
phénomène et d’y entrevoir une suite 
encourageante. Bien qu’essentiellement 
centré sur les avancées en sol français, 
Ribeton fait toutefois un saut du côté 
de  l’Amérique du Nord, consacrant 
une section à l’École de Montréal, ville 
qu’il qualifie de « foyer intellectuel sans 
équivalent dans le monde francophone » 
pour l’animalisme. On notera d’ailleurs 
une mention fort positive du magazine 
que vous tenez entre les mains et des 
travaux de plusieurs de ses collabora-
trices et collaborateurs.
 À travers de nombreux exemples 
d’évolution des mentalités, Théo 
Ribeton trace donc le portrait d’un 

nouveau monde végane qui se définit, 
qui hésite, qui se fortifie, mais qui est 
déjà là. Par moments, on sent que l’écri-
ture manque d’engagement, l’auteur 
n’hésitant pas à se classer lui-même 
parmi ce « monde qui hésite », passant 
d’un sujet à l’autre sans grande consis-
tance. Certaines contradictions peuvent 
également agacer, par exemple : d’un 
côté, une virulente critique de la gas-
tronomie sans viande ; de l’autre, l’idée 
qu’un régime « seulement vivable sans 
être absolument optimal doit suffire 
à celui qui considère qu’on n’est pas 
[végane] pour soi mais pour autrui ». Il 
reste que V comme vegan est un livre 
que plusieurs journalistes des médias 
généralistes devraient lire, ne serait-ce 
que pour éviter de parler encore une fois 
de nouvelle tendance ou de reprendre 
des clichés de plus en plus lassants.

Maude Lefebvre

Bible végane
Planète végane
Ophélie Véron
Marabout, 2017

Le voici, le voilà : le livre 
 d’Ophélie Véron, alias 
Antigone XXI.

Après un livre de cuisine (végétalienne, 
bien entendu) et un autre pour les 
parents végés, elle publie maintenant 
Planète végane, un ouvrage sans 
recettes pour expliquer les raisons 
d’un mouvement sans cruauté animale. 
L’essai de 500 pages deviendra certai-
nement le livre sacré de tout.e végane, 
ou presque.
 L’auteure commence avec un cha-
pitre nommé « Pourquoi végane ? ». On 
y trouve de nombreux points théoriques 
intéressants. Cela débute par un his-
torique assez complet du mouvement 
végétarien. S’ensuit une ébauche des 

grandes approches philosophiques et 
l’auteure développe différents argu-
ments au profit des droits des animaux. 
La dernière partie de ce chapitre évoque 
les objections les plus courantes au 
véganisme. Du « si tu as besoin de B12, 
ce n’est pas naturel » à « que ferons-nous 
de toutes ces vaches ? », Ophélie Véron 
tourne en dérision certains propos 
et approfondit les critiques les plus 
entendues. Des pages boucliers, qui 
s’avèreront souvent bien utiles…
 Le premier chapitre légitimise le 
mouvement végane et déconstruit 
par-là la croyance d’une mode passa-
gère. Ceux qui suivent répondent aux 
problèmes concrets : Quoi manger ? 
Quoi porter ? Quoi utiliser ?
 L’ouvrage se transforme ici en 
trousse de premiers secours. Ophélie 
Véron s’attaque à toutes nos croyances 
et nos questions pour y répondre en 
détail. Elle propose même une liste 
d’épicerie, un tableau des symboles 
vraiment cruelty-free, des conseils pour 
économiser sur ses provisions, des 
astuces pour discuter de son alimenta-
tion avec son entourage, et plus encore. 
Et une fois que le lecteur ou la lectrice n’a 

plus rien à objecter, l’auteure propose 
dix moyens d’entamer une transition 
végétalienne. Plus d’excuses : tout est 
là pour construire « un monde où chacun 
de nos gestes n’induirait ni la souffrance 
de milliards d’êtres sensibles, ni la des-
truction de notre environnement ».
 Enfin, une dernière section touche 
aux questions du « vivre » végane. 

CRITIQUES

Guest
Rectangle



171

magazine contreculturel

Ophélie Véron traite de la végéphobie 
(en déconstruisant ce concept) et 
des activités sociales autour de la 
nourriture. Elle aborde aussi le thème 
de la culpabilité de ne pas être le ou la 
parfait.e végane. Elle y partage ainsi ses 
expériences et ses conseils.
 Assurément, ce livre est à l’image de 
son auteure : multifacette. Ophélie Véron 
a un parcours universitaire hors du com-
mun : de la géographie à la philosophie, 
elle s’intéresse à tous les sujets et son 
livre en est une nouvelle preuve. Tout 
comme son blogue est un melting-pot 
d’idées et de recettes, son essai traite 
tous les aspects de ce que serait une 
planète végane.

 C’est d’ailleurs là tout l’intérêt de 
l’ouvrage, mais aussi sa limite. On peut 
trouver qu’il y en a trop : un travail de 
recherche impressionant, une documen-
tation folle et une pléthore d’anecdotes 
très personnelles. On peut ainsi penser 
à une version bodybuildée des livres Le 
défi végane 21 jours d’Élise Desaulniers, 
Voir son steak comme un animal mort de 
Martin Gibert ou encore Vivre végane de 
Gwendoline Yzèbe. Une bible végane, en 
somme. Néanmoins, il n’est pas indiqué 
d’offrir cet essai à votre grande tante 
curieuse de votre façon de vivre. Dans 
cette masse de contenu, le lecteur ou 
la lectrice peut se retrouver perdu.e, 
étouffé.e par le trop d’informations…

 En revanche, si l’intérêt est déjà 
là, Planète végane a tout pour plaire. 
Ophélie Véron utilise un style simple qui 
fait de ces 500 pages un véritable plaisir 
littéraire. Elle a une approche pédago-
gique bien développée, notamment 
avec un système de cadres qui viennent 
préciser des termes ou donnent la parole 
à d’autres intervenant.e.s. La seule cri-
tique que l’on peut faire à Ophélie Véron, 
c’est peut-être d’avoir eu les yeux plus 
grands que le ventre. Mais on parle là 
d’un bien maigre défaut.

Anastassia Depauld

Initiation 
au véganisme
Le défi végane 21 jours
Élise Desaulniers
La Plage, 2017

Et si on se lançait le défi 
de devenir végane pour 
21 jours ? C’est ce que nous 
propose Élise Desaulniers 
avec ce guide pratique 
complet, maintenant 
adapté pour la France.

En moins de 200 pages, ce livre fait le 
point : pourquoi et comment devenir 
végane ? Les débutant.e.s pourront l’uti-
liser comme un petit précis pour avancer 
en toute tranquillité. De leur côté, leurs 
proches, tout comme les curieux.ses, y 
trouveront de précieux éclaircissements 
pour appréhender le véganisme.
 Pour ma part, pensant simplement 
lire quelques lignes pour me faire une 
première idée, je l’ai dévoré d’une 
traite avec un délicieux sentiment 
d’exaltation. À chaque page, je prenais 
davantage conscience que j’avais dans 

les mains le livre idéal à conseiller 
et à offrir à tou.te.s pour démystifier 
le véganisme !
 Grâce à un sérieux travail de 
recherche, Élise Desaulniers nous pro-
pose un livre parfaitement documenté. 
Et, qui plus est, cette petite encyclo-
pédie de poche se lit comme un roman. 
C’est fluide, bien construit et vivant. 
Les références et encadrés se mêlent 
parfaitement aux anecdotes et petites 
histoires. Pour ce qui est du contenu, 
tout y est. On voit le pourquoi et bien 
sûr le comment. On pousse même plus 
loin que l’assiette avec des informations 
sur l’habillement et les cosmétiques. 
L’auteure nous prodigue aussi des 
conseils avisés pour changer nos habi-
tudes. Elle sait de quoi elle parle – elle 
est passée par là.
 Mais, une fois qu’on est dans le bain, 
où trouver des protéines ? La grande 
question des protéines… Le chapitre 
sur l’alimentation donne la solution et 
résume les grandes lignes des choses 
à savoir pour être en santé : vitamine D, 
B12, fer, iode, etc. Et pour apprendre 
« cette nouvelle langue », rien de tel 
que de bons petits plats. Marie-Noël 
Gingras, du blogue Vert et fruité, a 
apporté sa contribution en concoctant 
21 recettes pour véganiser simplement 
son assiette, maintenant adapté pour 
la France. Pour couronner le tout, on 
trouve des idées de menus, et même des 

tableaux pour bien cuire les céréales et 
légumineuses.
 Non contente de résumer tout ce qu’il 
faut savoir sur le sujet, Élise Desaulniers 
prend aussi le temps d’un chapitre pour 
sauver des vies sociales. Elle nous 
explique, en particulier, comment désa-
morcer une discussion pour garder des 
relations harmonieuses, avec des pistes 
pour se comprendre et se respecter les 
un.e.s les autres.
 Ce Défi végane 21 jours recèle aussi un 
joyau pour les débutant.e.s : les réponses 
aux questions les plus fréquentes que 
rencontrent les véganes. Depuis « si 

Guest
Rectangle



172

véganes

tu étais sur une ile déserte… » à « on 
mange de la viande depuis toujours », en 
quelques lignes, l’auteure propose des 
répliques simples et avisées.
 En bref, on l’aura compris, cet 
ouvrage est à conseiller les yeux fer-
més. Il promet de devenir, comme son 
auteure, une référence incontournable 
en matière de véganisme.

Melle Pigut

Le véganisme en 
« Que sais-je ? »
Le véganisme
Valéry Giroux et Renan Larue
Presses universitaires de France,  
collection « Que sais-je ? », 2017

Qu’est-ce que le véga-
nisme ? Qui sont les 
véganes ? Quelles sont 
les prémisses normatives 
sous-tendant le refus de 
l’exploitation animale ?

Telles sont certaines questions aux-
quelles tente de répondre l’ouvrage Le 
véganisme de Valéry Giroux et Renan 
Larue, paru dans la fameuse collection 
« Que sais-je ? » des Presses universi-
taires de France. Incontestablement très 
bien documenté, rigoureux et accessible, 
l’ouvrage a le grand mérite de vulgariser 
certains des enjeux les plus complexes 
du refus de l’exploitation animale.
 Défini par les auteur.e.s comme 
mode de vie consistant « à ne pas 
œuvrer, dans la mesure du possible, 
à l’assujettissement, aux mauvais 
traitements et à la mise à mort d’êtres 
sensibles », le véganisme ainsi s’op-
pose au carnisme, cette idéologie qui 
autorise et normalise l’exploitation 
et la violence envers les animaux non 
humains. Plus précisément, l’idéologie 
carniste s’incarne, d’une part, dans le 
« paradoxe de la viande », qui est cette 

attitude répandue chez les consomma-
teurs et consommatrices qui se voient 
encourager des industries cruelles et 
pourtant massivement condamnées 
moralement à l’aide de mécanismes 
psychologiques de déni. D’autre part, 
le carnisme s’incarne à une plus large 
échelle, notamment dans l’apologie 
médiatisée et publicisée des nourritures 
animales ou dans les tentatives de l’in-
dustrie agroalimentaire d’invisibiliser et 
de légitimer la souffrance des animaux, 
auxquelles tente de faire contrepoids le 
mouvement végane.
 Selon les auteur.e.s, il va sans dire 
que les véganes s’appuient sur des pré-
misses normatives différentes de celles 
du carnisme en se dotant d’une idéo-
logie résolument antispéciste, c’est-à-
dire qui s’oppose aux discriminations 
arbitraires basées sur l’espèce. Ainsi, au 
second chapitre de leur ouvrage, après 
avoir exposé les limites du mode de vie 
végétarien et les origines historiques 
du mouvement végane, les auteur.e.s 
livrent une analyse éclairante des argu-
ments sous-tendant le véganisme. Sans 
être philosophiquement homogène 
et consensuel, le mouvement végane 
refuse l’exploitation animale, et ce refus 
peut être justifié sur des bases éthiques 
telles que : (1) la prise en compte de la 
sensibilité animale, (2) le rejet des souf-
frances jugées non nécessaires infligées 
aux animaux d’élevage, (3) l’adoption 
d’une vision égalitaire des différentes 
espèces animales non humaines et 
humaine, (4) la considération morale 
des intérêts similaires des animaux et 
(5) la reconnaissance de droits invio-
lables aux animaux non humains.
 Se réunissant ainsi autour de valeurs 
et prémisses normatives communes, 
les véganes, qui partagent comme 
traits communs une sensibilité accrue 
à la souffrance d’autrui et un désir de 
progrès moral, forment également un 
mouvement social et politique qu’ex-
plore le quatrième chapitre de l’ouvrage. 
Dès lors, l’idéologie antispéciste, avec 
ses effets directs et indirects concrets, 
s’incarne à la fois dans les choix quoti-
diens des véganes ainsi que dans des 
revendications communes promues par 
des tactiques politiques diverses, allant 

des simples vigiles aux actions directes 
plus risquées.
 Par ailleurs, si l’oppression des ani-
maux n’est pas sans lien avec celle dont 
sont victimes certains individus humains 
– comme les travailleurs et travailleuses, 
les femmes, les personnes racisées et 
les personnes en situation de handicap 
–, le véganisme se pose comme un 
mouvement sociopolitique : il fait la 
promotion d’une justice sociale globale 
motivée par la considération morale 
de la souffrance de tous les individus 
sensibles, non humains et humains. Il 
va sans dire que la prise en compte de 
l’intersectionnalité des oppressions per-
met ainsi de combattre diverses formes 
d’injustice, parmi lesquelles on peut 
compter, par exemple, certains propos 
discriminatoires tenus à l’encontre du 
peuple chinois dans le cadre du festival 
gastronomique de Yulin, durant lequel 
de la viande de chien est servie. Le 
véganisme, compris comme mouvement 
sociopolitique, rejette la hiérarchisation 
des oppressions et implique, « par 
conséquent, de se soucier autant des 
malheurs des animaux que nous nous 
préoccupons – ou devrions nous préoc-
cuper – du sort de nos congénères. »

Virginie Simoneau-Gilbert

CRITIQUES

Guest
Rectangle



173

magazine contreculturel

Les véganes 
se cachent  
pour mourir
Even Vegans Die : A Practical 
Guide to Caregiving, Acceptance, 
and Protecting Your Legacy of 
Compassion
Carol J. Adams, Patti Breitman 
et Virginia Messina
Lantern Books, 2017

En 2015, la publication 
de How Not To Die du 
Dr Michael Greger a suscité 
un certain débat dans les 
corridors du mouvement 
végane.

L’éditeur Martin Rowe avait alors publié 
un statut Facebook sans ambiguïté : 
« Je considère le titre de ce livre comme 
une insulte aux regrettées Lisa Shapiro 
et Rynn Berry et d’autres véganes qui 
souffrent du cancer et de maladies 
chroniques. Est-ce qu’elles étaient 
de mauvaises véganes pour avoir le 

courage d’être malades ou, pire, de 
mourir ? Personne ne prendra le mes-
sage de santé végane au sérieux (et avec 
raison) si ceux qui devraient être les plus 
avisés prétendent que le véganisme est 
une panacée. » S’en sont suivis quelques 
commentaires qui rappelaient l’humour 
de Greger et l’importance des titres 
accrocheurs. Mais aussi des témoi-
gnages troublants, comme celui d’une 
femme qui montrait à quel point Rowe 
avait visé juste : « Quand j’ai été diagnos-
tiquée avec un cancer du sein, certaines 
connaissances véganes ont suggéré que 
je pourrais avoir “triché” puisque les 
véganes n’ont pas le cancer. »
 À peine 18 mois plus tard, la nutri-
tionniste Virginia Messina en compagnie 
des militantes et autrices Patti Breitman 
et Carol J. Adams publient Even Vegans 
Die [Même les véganes meurent], un 
guide pratique qu’elles présentent 
comme un « manifeste pour construire 
une communauté végane plus compa-
tissante, diverse et efficace ». Préfacé 
par nul autre que Michael Greger, le 
livre est publié par Martin Rowe chez 
Lantern. Les trois femmes avaient 
déjà signé Never Too Late to Go Vegan 
[Jamais trop tard pour devenir végane] 
en 2014, destiné aux personnes du 
troisième âge, où elles abordaient déjà la 
honte qui accable les véganes malades. 
Elles poussent ici l’idée un peu plus loin 
en traitant, entre autres, de grossopho-
bie, des soins de fin de vie et du destin 
de nos animaux de compagnie après 
notre mort.
 Si l’alimentation végétalienne est 
une « ceinture de sécurité » qui réduit 

l’incidence de certaines maladies 
comme le rappelle Greger dans sa 
préface, elle n’élimine pas totalement 
le risque d’être gravement malade. Il n’y 
a aucun moyen d’avoir un contrôle total 
sur sa santé. Even Vegans Die nous aide 
à accepter la fatalité de la maladie et à 
nous y préparer.
 Le véganisme, nous rappellent 
Messina, Breitman et Adams, est loin 
d’être la solution à tous les maux et ne 
soigne pas toutes les maladies non plus. 
Au lieu de conseiller des diètes qui n’ont 
aucun fondement scientifique à leurs 
amis gravement malades, les véganes 
devraient plutôt passer du temps 
avec eux et les aider dans les tâches 
qu’ils ne peuvent accomplir. Ne pas 
manger d’animaux n’est pas non plus 
une fontaine de jouvence. La fixation 
sur les véganes de 65 ans qui ont l’air 
d’en avoir 40 et pèsent 50 kg n’aide 
en rien la cause. Pourtant, les véganes 
mises de l’avant sont le plus souvent 
des femmes à l’apparence jeune et 
mince, bien maquillées, avec une peau 
rayonnante sans rides. Les autrices ont 
raison d’insister sur le fait que notre 
apparence physique dépend beaucoup 
plus de notre bagage génétique que 
de notre alimentation. Les véganes 
ne ressemblent pas toutes à Michelle 
Pfeiffer. Elles sont différentes en taille 
et en poids, certaines sont malades, 
d’autres veilles et mourantes. L’accepter 
et le valoriser comme nous encouragent 
à le faire les autrices de Even Vegans Die 
est essentiel au mouvement.

Élise Desaulniers

Guest
Rectangle



Guest
Rectangle



Photo Bianca Des Jardins

cinéma, 
photographie, 

bédé

ARTS

Guest
Rectangle



176

véganes

CINÉMA

Au cinéma comme ailleurs, le véganisme est une 
question de technologie. Vous voulez libérer les 
chevaux ? Inventez la voiture. Suivre un régime 
végétalien ? Attendez les cachets de B12 ! Et faire 
un film sans exploiter d’animaux ? Ne bougez pas : 
robots et images générées par ordinateur arrivent 
à la rescousse. De la même manière qu’une partie 
de la gastronomie végane consiste à simuler le gout 
de la viande, de nombreux films imitent désormais 
l’aspect des animaux avec un réalisme toujours 
plus saisissant.

Une petite histoire 
des simili-animaux
Camille Brunel

Guest
Rectangle



177

magazine contreculturel

Sans remonter à Georges Méliès ou Walt Disney, 
la tendance consistant à laisser tranquilles les 
animaux pour les représenter au cinéma ne date 
pas d’hier. Pour un Cheetah ayant passé sa vie 
exploité sur les plateaux de la MGM, combien de 
figurants humains anonymes dans des costumes 
de singe ? Mais la raison en était avant tout pra-
tique : l’une des plus célèbres règles  d’Hollywood 
voulait qu’un réalisateur fasse en sorte, autant 
que possible, d’éviter les enfants et les animaux, 
véritables sacs de nœuds juridiques.
 En 2000, cependant, lorsque Joaquin Phoenix 
réclame que son armure soit en faux cuir pour son 
rôle d’empereur dans Gladiator, c’est pour des 
raisons éthiques qu’il le fait. Or si dans le même 
film, le tigre que l’on voit se faire poignarder par 
Russell Crowe est un robot, cela n’empêche pas 
quelques fauves bien réels de passer des heures 
au bout d’une chaine devant des fonds bleus, pour 
les plans précédant la mise à mort – et dans les 

nombreuses scènes de bataille, les chevaux sont 
en chair et en os.
 En réalisant 15 ans plus tard un nouveau 
péplum, Exodus, Ridley Scott révèle ainsi le che-
min parcouru depuis Gladiator. Cette fois, même 
les simples bœufs attelés aux charrettes sont 
des robots. Lorsque les dix plaies  d’Égypte se 
déchainent, les chèvres mortes sont en plâtre, les 
grenouilles en latex ; crocodiles et mouettes sont 
en images de synthèse, de même que la plupart 
des chevaux – dès qu’il s’agit de plans larges.
 Présents dans le moindre film historique, les 
chevaux ont en effet toujours posé un problème 
délicat aux réalisateurs. Avant leur numérisation 
parfaite dans la trilogie du Seigneur des Anneaux 
– où il s’agissait de représenter cavalcades et 
accidents sans blesser personne, mais aussi à 
moindres frais –, il arrivait qu’on ait recours à des 
mannequins équins pour les plans fixes (devant 
les diligences à l’arrêt de Maverick, le western de 
Richard Donner) ou les cascades – voir le saut 

Pour les besoins du tournage en 1928 du rugissement donnant le coup d’envoi aux films  
parlants de la MGM, un plateau fut construit autour de la cage de la lionne Jackie.

Guest
Rectangle



178

véganes

dans les douves de William Wallace et son cheval 
rigide dans Braveheart, ou même La Trace, film 
pourtant français de 1983 dans lequel Richard 
Berry voit son mulet chuter, le long d’une pente 
enneigée. On peut distinguer que c’en est un faux 
à 50 kilomètres, mais c’est l’intention qui compte.
 Film « pourtant » français dans la mesure où 
les avancées animalistes au cinéma sont géné-
ralement le fait du cinéma anglo-saxon, pour ne 
pas dire américain. Début 2017, un certain Mark 
Rappaport était récompensé par  l’Académie des 
Oscars scientifiques et techniques pour un cheval 
mécanique capable de simuler le galop dans les 
gros plans avec un parfait réalisme (mécanique 
récemment utilisée dans Lone Ranger, The 
Revenant ou le remake des Sept Mercenaires). 
Mais c’est surtout les animaux du remake du Livre 
de la Jungle sorti en 2016 qui feront date, lauréats 
quant à eux de la récompense suprême, l’Oscar 
des meilleurs effets visuels : en dehors du fameux 
petit d’homme, pas un seul animal n’était présent 
sur le plateau.
 Là où ça devient intéressant, c’est que l’Oscar 
des meilleurs effets visuels a souvent encouragé 
la création d’animaux synthétiques. En 2013, le 
tigre, l’orang-outan, les suricates et autres pen-
sionnaires numériques du bestiaire de L’Odyssée 
de Pi se virent récompensés – tandis que les deux 
plans où un véritable tigre avait été utilisé faisaient 
scandale, celui-ci ayant manqué la noyade. En 
2008, À la croisée des mondes – la boussole d’or 
était lui aussi récompensé pour ses ours polaires, 
sa panthère et son singe de synthèse. On peut 
remonter ainsi jusqu’à Babe, en 1996 – dont 
le propos d’ensemble était animaliste, l’acteur 
végane James Cromwell incarnant le fermier –, 
tout en passant par le King Kong de Peter Jackson, 
en 2006.
 En matière d’animaux synthétiques, on peut 
dire que les différents King Kong auront d’ailleurs 
tout essayé. Tout commence en 1933, avec les 

marionnettes animées en image par image par 
Willis O’Brien. Puis, en 1976, lorsque King Kong 
épluche Jessica Lange, on se contente de mettre 
un homme dans un costume. Le remake de Peter 
Jackson obéit au même principe : toujours pas de 
vrai gorille sur le plateau, mais un homme servant 
de référence aux mouvements de l’animal, à ceci 
près que cette fois, c’est un costume de motion 
capture qui est nécessaire, tandis que le singe est 
ajouté en images de synthèse photoréalistes. Les 
singes du Tarzan sorti en 2016 et du King Kong 
sorti en 2017 (Skull Island) marquent une nouvelle 
évolution puisque, cette fois, les primates sont 
animés comme les félins de L’Odyssée de Pi ou 
du Livre de la Jungle, c’est-à-dire sans référent 
humain derrière, en image par image – à la 
manière de Willis O’Brien, en quelque sorte.
 Côté cinéastes véganes, on continue de 
valoriser les alternatives. Dans Noé, de Darren 
Aronofsky, les seuls animaux réels sont des 
images d’archives, employées pour montrer les 
animaux libres, après le déluge. Ceux que l’on 

voit monter dans l’arche (en forme de gros disque 
dur flottant !) sont des images de synthèse. Le 
symbole est fort : sauver les animaux, au cinéma, 
passe aujourd’hui par leur simulation par ordi-
nateur. En France, Maud Alpi s’est donné dans 
Gorge Cœur Ventre un mal inédit pour faire croire 
à la mise à mort d’une vache en train d’accoucher, 
en se procurant notamment la dépouille semi- 
taxidermisée d’une vache morte de sa belle mort. 
L’effet est saisissant.
 De l’effet de montage à l’image de synthèse, 
en passant par les robots, les moyens d’éviter 
l’exploitation d’animaux au cinéma sont de plus en 
plus courants. Il n’y a qu’à voir les mains de Mowgli 
interagir avec les poils de sa mère louve dans le 
dernier Livre de la Jungle pour se convaincre 
qu’on n’y perd rien. Les faux animaux sont ceux 
que l’on enferme et que l’on dresse, pas ceux que 
l’on dessine.

Camille Brunel est journaliste et critique de cinéma. Il écrit 
notamment pour la revue de prospective Usbek & Rica, la revue 
en ligne Vegactu, et tient une chronique animaliste pour la 
revue du Café des Images, Le Café en Revue.

Légende de l’image

Sauver les animaux, au 
cinéma, passe aujourd’hui 

par leur simulation 
par ordinateur.

Guest
Rectangle



179

magazine contreculturel

BÉDÉ

Guest
Rectangle



180

véganes

Guest
Rectangle



181

magazine contreculturel

CINÉMA

Inuk en colère
Ignorer les Inuits ou 
oublier les phoques : 
une alternative 
à dépasser
Axelle Playoust

Le mouvement animaliste fait encore trop souvent 
piètre figure lorsqu’il s’agit de solidarité avec les 
autres mouvements sociaux. Nous avons tendance 
à imposer notre agenda militant aux minorités, sans 
dialogue préalable et sans considération pour le 
contexte politique et économique dans lequel elles 
sont plongées.

Guest
Rectangle



182

véganes

La vente des peaux de phoques représente l’un des rares 
moyens leur permettant de se procurer de l’essence 

pour la chasse de subsistance et autres produits 
indispensables à la vie loin des grandes villes. 

Guest
Rectangle



183

magazine contreculturel

Inuk en colère met des images et des mots sur ce 
problème en donnant la parole aux communautés 
inuites de l’archipel arctique canadien affectées 
par les campagnes anti-chasse aux phoques de 
grandes ONG telles que Greenpeace ou IFAW. Le 
rapport de pouvoir est écrasant : ces organismes 
brassent des millions de dollars, bénéficient de 
l’appui de personnalités publiques et mènent 
leurs campagnes loin des réalités quotidiennes 
autochtones. Face à ces lobbyistes géants, la 
réalisatrice Alethea Arnaquq-Baril brise les clichés 
et nous présente un peuple moderne et mobilisé, 
maitrisant les réseaux sociaux et prêt à se dépla-
cer jusqu’au Parlement européen pour représenter 
les intérêts de ses membres.
 Le contexte est le suivant : en 2009, suite à 
la décision européenne de bannir l’importation 
des produits issus de la chasse aux phoques et 
malgré une exception prévue pour les produits 
des populations autochtones, les prix du marché 
sont divisés par deux. Les conséquences écono-
miques s’avèrent désastreuses pour les Inuits : la 
vente des peaux de phoques représente l’un des 
rares moyens leur permettant de se procurer de 
l’essence pour la chasse de subsistance et autres 
produits indispensables à la vie loin des grandes 
villes. Ce bouleversement économique porte une 
atteinte directe à leur autonomie et intensifie des 
problèmes sociaux tels que la pauvreté et le sui-
cide, dont les taux sont déjà parmi les plus élevés 
à l’échelle internationale1.
 Le documentaire ne permet aucun doute : les 
façons de faire des ONG antichasse contribuent à 
renforcer des dynamiques racistes et coloniales. 
Elles le font notamment en entretenant l’image 
d’un peuple inuit rétrograde et prémoderne 
que l’on peut se passer de consulter au sujet du 
marché mondial auquel il participe pourtant et 
dont il dépend. Malgré les nombreuses tenta-
tives de militants inuits pour faire valoir leurs 
revendications, les ONG s’obstinent dans une 
stratégie d’évitement et ferment les yeux sur 
l’existence autochtone.
 Si Inuk en colère soulève de façon brillante ces 
enjeux antiracistes et anticoloniaux, il reste que le 
film fait l’impasse sur un aspect pourtant attendu 
dans un tel documentaire : les relations entre 
animaux humains et non humains. L’absence des 
phoques en tant qu’individus rappelle tristement 

à quel point les non-humains continuent d’être 
exclus des enjeux politiques, même de ceux qui 
les concernent directement. Du phoque, ça, il y 
en a : de la peau, de la viande. Objets d’échange, 
nourriture, ressources. Des phoques par contre, 
il n’y en a aucun. Pas un seul phoque vivant, 
individué, n’est montré à l’écran. Pas un mot sur 
le fait que ce sont des êtres qui ont une vie qui leur 
est propre et non des ressources à exploiter ou à 
prélever. Dans Inuk en colère, ces êtres sentients 
sont, comme dirait Carol J. Adams, de parfaits 
référents absents.
 Au service de cette invisibilisation, le 
documentaire entretient une confusion entre 
revendications écologistes et revendications ani-
malistes. Les deux termes sont utilisés de façon 
interchangeable tout le long du documentaire : 
la campagne antichasse des animalistes serait 
illégitime, puisque la chasse aux phoques est une 
chasse écologique… Ce fâcheux glissement, les 
antispécistes y ont affaire depuis longtemps2 et 
l’insistance des activistes inuits sur cet argument 
écologiste (irréfutable) leur permet d’esquiver 
de façon plus ou moins habile l’encombrante 
sentience des phoques.
 Ce qui en apparence pourrait ressembler à 
un dilemme (sauver les phoques ou sauver les 
Inuits ?) nous empêche finalement d’envisager 
une troisième option : refuser de collaborer à 
l’effacement colonial des populations autochtones 
sans pour autant renoncer au projet antispéciste, 
à la volonté politique d’aménager les intérêts de 
tous les individus concernés par la chasse aux 
phoques, phoques compris.
 Comme dans toute lutte politique, et encore 
davantage lorsque des coalitions politiques sont 
requises, aucune recette n’est donnée d’avance. 
Mais gardons en tête que les communautés 
autochtones ne sont ni homogènes ni figées. Rien 
n’empêche que se développe un véritable projet 
politique antispéciste au sein même des popula-
tions qui dépendent aujourd’hui de la chasse aux 
phoques pour vivre. Soyons des alliés en direction 
de ce projet, plutôt que des white vegans persua-
dés de notre propre supériorité morale.

Axelle Playoust est activiste et étudiante en sociologie et 
études féministes à  l’Université du Québec à Montréal.

1 Une étude de mai 2016 révèle que le taux de suicide 
est 20 fois plus élevé chez les Inuits que chez les 
autres résidents non autochtones de la région 
Terre-Neuve-et-Labrador.

2 Voir à ce sujet « Pourquoi je ne suis pas écologiste » 
de David Olivier sur le site des Cahiers antispécistes.

Guest
Rectangle



184

véganes

PHOTOGRAPHIE

La photographe américaine Jayanti Seiler a fait incur-
sion dans l’univers des zoos ambulants, des sanc-
tuaires et autres lieux de contact entre les humains et 
les autres espèces animales. C’est après avoir long-
temps œuvré comme bénévole dans des centres de 
réadaptation de la faune qu’elle entame la série Of One 
and The Other (en cours depuis 2013), qui explore les 
paradoxes inhérents à de telles rencontres.

Jayanti Seiler  
Au-delà du mur 
de l’espèce
Julia Roberge Van Der 
Donckt

Guest
Rectangle



185

magazine contreculturel

Guest
Rectangle



186

véganes

Tout en nuances, les photographies de Seiler1 
tracent les contours de nos relations complexes 
avec les animaux, oscillant entre compassion et 
asservissement. Il ne s’agit pas d’un hasard si ses 
images sont souvent structurées au moyen de 
clôtures, de barreaux ou de grillages. Ces dispo-
sitifs de mise à distance illustrent les frontières, 
arbitraires ou non, que l’on établit entre humains 
et animaux : pour préserver leur caractère sau-
vage, pour s’en protéger, ou encore pour mieux 
les dominer.
 L’isolement de la captivité apparait comme 
une sentence particulièrement cruelle pour des 
êtres dont le seul crime a été de se retrouver entre 
les mains des humains. Si elle ne se revendique 
pas précisément du genre documentaire, Seiler 
adopte toutefois l’attitude la plus neutre possible 
lorsqu’elle entreprend une séance de travail sur 
le terrain. Le résultat est poignant. Comment ne 
pas éprouver de malaise face à ces jeunes filles 
du programme 4-H2, visiblement affligées au 
moment de faire leurs adieux au cochon qu’elles 

ont élevé depuis la naissance, sachant pertinem-
ment qu’elles le conduisent à la mort ? Mais les 
images de Seiler offrent aussi un regard sur des 
relations plus respectueuses avec les animaux non 
humains, mettant en lumière des moments d’une 
rare beauté, comme cette bénévole du Journey’s 
End Animal Sanctuary qui donne le bain à un 
chien paralysé.

Julia Roberge Van Der Donckt : Comment votre 
expérience en tant que bénévole dans un refuge 
a-t-elle influencé votre travail de photographe ?

Jayanti Seiler : Le bénévolat m’a permis d’appro-
cher mon sujet de manière plus éclairée, de lever 
en quelque sorte le voile sur l’expérience singulière 
du monde du sauvetage. J’ai remarqué plusieurs 
paradoxes au sein de ces environnements, plus 
particulièrement dans les centres de réadaptation 
destinés aux oiseaux de proie et dans les cas où 
des personnes avaient converti leur résidence en 
refuge pour animaux de la faune. Ma série intitulée 
Clemency Raptor a d’ailleurs mené à mon projet 
actuel, dans lequel je m’intéresse aux rencontres 
entre humains et animaux dans une perspective 
plus large. En ce qui concerne les centres de 
réadaptation de la faune, je me suis concentrée 

1 www.jayantiseilerphotography.com
2 L’organisation 4-H, qui rassemble plus de six millions de 

membres aux États-Unis, vise notamment à former les 
enfants au métiers de l’agriculture, y compris l’élevage.

Guest
Rectangle



187

magazine contreculturel

sur la fragile harmonie sur laquelle repose le 
contact avec les humains, la mise en captivité 
étant traumatique pour les animaux blessés, mais 
nécessaire à leur retour en liberté. J’ai eu l’occa-
sion de constater chez les employées un mélange 
d’altruisme et de détachement clinique (provoqué 
par le haut taux de décès avec lequel elles doivent 
composer au quotidien). C’est ce qui a orienté la 
manière dont j’ai choisi de concevoir les images. 
Ébranlée émotionnellement par cette réalité, j’ai 
voulu représenter les rares moments où le « mur » 
séparant les humains et les animaux tombe, 
où l’on peut voir de la tendresse, où une réelle 
connexion s’établit. J’ai également rencontré 

plusieurs oiseaux arrivés comme juvéniles – qui ne 
peuvent donc être relâchés – et qui résident dans 
des habitats artificiels. Des liens étroits unissent 
ces animaux et les personnes qui partagent leur 
quotidien, si bien que les oiseaux en viennent à 
manifester des traits humains dans leur vocalisa-
tion et leur comportement.

JRV : Le dévouement et l’amour dont font 
preuve les individus qui travaillent auprès des 
animaux sont palpables dans toute la série. 
Dans le cas des zoos ambulants et des « proprié-
taires » d’animaux sauvages, on pourrait parler 
de la mince frontière séparant la fascination 
de l’exploitation. Y voyez-vous une forme de 
dissonance cognitive ?

JS : Oui, les espèces de la faune exercent certaine-
ment une fascination sur nous tous. Mais certaines 
personnes vont plus loin. Elles veulent en faire des 
animaux de compagnie (ce qui est par exemple 
impossible pour les grands félins et des loups), 
bien souvent sans prendre en considération leurs 
besoins véritables. Cette vision romantique du 
rapport à la nature, déguisée sous un prétexte 
de conservation de la faune, a des résultats 
désastreux pour les animaux. Comme il est 

Je n’ai pas envie de montrer 
des images d’atrocités 
commises envers les 

animaux : elles pourraient 
repousser les gens plutôt 
que provoquer une réelle 

prise de conscience.

Guest
Rectangle



188

véganes

PHOTOGRAPHIE

Guest
Rectangle



189

magazine contreculturel

malheureusement très facile de se procurer des 
animaux exotiques aux États-Unis, une grande 
partie d’entre eux vivent dans des conditions 
déplorables. Les plus chanceux finiront dans des 

sanctuaires, mais ceux-ci peinent à répondre à la 
demande. Les animaux, au même titre que celles 
et ceux qui en ont la responsabilité, se retrouvent 
ainsi dans un cercle vicieux. Ils peuvent en ce sens 
être considérés comme des hybrides, inexora-
blement pris entre deux mondes : incapables de 
survivre dans la nature, ils sont condamnés à la 
captivité. Or tout n’est pas noir ou blanc, j’ai vu 
des gens faire d’énormes sacrifices pour le bien 
de leurs animaux.

JRV : Sans être explicitement violentes, 
certaines de vos images montrent des animaux 
qui semblent inconfortables, parfois même en 
position d’extrême vulnérabilité par rapport 
aux humains, ce qui peut être troublant à regar-
der. Je lisais par exemple les commentaires 
figurant au bas d’un article au sujet de votre 
travail sur le site du New York Times et j’ai été 
frappée par les réponses enflammées suscitées 
par vos œuvres, mais aussi par les échanges 
constructifs qui ont suivi. Les images que vous 
créez peuvent devenir le point d’amorce d’un 
dialogue sur les relations interspécifiques et 
même sur le véganisme. Est-ce qu’il s’agit là 
d’une stratégie délibérée afin d’aller au-delà de 
la fatigue compassionnelle que les gens peuvent 
ressentir lorsqu’ils sont confrontés à une 
abondance d’images d’animaux en souffrance 
(dans les médias sociaux notamment) ?

JS : Exactement, je suis moi-même incapable de 
supporter la souffrance animale sans ressentir de 
trauma émotif. L’objectif premier de mon travail 
est de toucher un maximum de personnes, issues 
de tous horizons. Je n’ai pas envie de montrer 
des images d’atrocités commises envers les ani-
maux : elles pourraient repousser les gens plutôt 

que provoquer une réelle prise de conscience. Je 
vois par exemple des organisations comme PETA 
perdre du terrain en raison de leurs méthodes radi-
cales. En même temps, la question de l’exploita-
tion animale requiert une attention urgente. Cette 
réalité doit être exposée, mais j’ai moi-même opté 
pour une approche plus subtile. En ce qui a trait 
aux commentaires générés en ligne, je crois que 
ces réactions intenses peuvent être bénéfiques au 
sens où mes images favorisent le débat. Mais d’un 
autre côté, je ne veux pas que l’on se méprenne 
sur la nature de mes intentions. La question de la 
représentation des animaux est très complexe et 
je dois par conséquent faire preuve de prudence.

JRV : Selon vous, quel est le rôle des artistes 
dans le mouvement de libération animale ?

JS : Je crois que les projets artistiques qui 
adoptent une approche engagée peuvent être 
des outils de sensibilisation efficaces. Les œuvres 
qui suscitent la discussion peuvent certainement 
être des atouts pour le mouvement. Les images 
n’ont pas nécessairement à être explicites pour 
marquer les gens et avoir un impact. Par ailleurs, 
des artistes comme moi ne se contentent pas de 
réaliser des œuvres et s’impliquent de manière 
concrète. Mon engagement va donc bien au-delà 
de mon travail photographique. Je me suis alliée 
à des activistes pour les droits des animaux qui 
mènent de front des investigations sur des cas 
de maltraitance. Une poursuite a notamment été 
intentée contre un sanctuaire de Floride qui a 
violé à répétition la loi sur le bienêtre animal. J’ai 
été appelée comme témoin dans cette affaire en 
raison de plaintes déposées auprès de la Florida 
Fish and Wildlife Conservation Commission (FWC) 
et du US Department of Agriculture (USDA). Le 
sanctuaire organisait des rencontres payantes 
avec des tigreaux : les photographies que j’ai 
conçues pour Of One and The Other ont même été 
utilisées lors du procès. Cette visibilité inattendue 
m’a paru très intéressante, d’autant plus que le 
sanctuaire a été mis à l’amende et on lui a ordonné 
de cesser ses activités illégales. Je souhaite ainsi 
pouvoir contribuer au mouvement animaliste en 
faisant de mon art un catalyseur de discussion. Le 
changement sera lent, mais il est bien en marche.

L’artiste souhaite remercier les organismes suivants : Audubon 
Center for Birds of Prey, Mainland, Floride ; Big Cat Rescue, 
Tampa, Floride ; Journey’s End Animal Sanctuary, Deland, 
Floride ; Shy Wolf Sanctuary, Naples, Floride ; Tiger Encounter 
and Rehabilitation Sanctuary (TEARS), Mims, Floride.

Julia Roberge Van Der Donckt est doctorante en histoire 
de l’art et bénévole à la SPCA de Montréal.

J’ai voulu représenter 
les rares moments où 
le « mur » séparant les 
humains et les animaux 
tombe, où l’on peut voir 
de la tendresse, où une 

réelle connexion s’établit.

Guest
Rectangle



190

véganes

VERMINES

Si tu as lu mes chroniques précédentes, tu sais que 
j’ai de la sympathie pour les malaimés, au point où 
mes bibittes préférées sont souvent les plus craintes 
ou méprisées : araignées, scutigères, cloportes, 
et même les infâmes punaises de lit. Par contre, je 
dois t’avouer que j’ai encore de la misère à aimer les 
moustiques. Mais j’y travaille, promis…

Lora Zepam te 
parle des Culicidae

Illustrations Samuel Jacques

Guest
Rectangle



191

magazine contreculturel

Le cycle de vie des moustiques

Aussi appelés maringouins au Québec, ces char-
mants diptères (Diptera, « deux ailes ») sont de 
la famille des Culicidae, qui compte 57 espèces 
répertoriées au Québec et plus de 3 500 dans le 
monde. Ce sont des insectes holométaboles, ce 
qui signifie qu’ils subissent une métamorphose 
dite complète. Pour se reproduire, les moustiques 
adultes forment des essaims érotiques1 au crépus-
cule. La femelle, qui sera fécondée une seule fois 
au cours de sa vie, emmagasine le sperme dans sa 
spermathèque et peut vivre plusieurs mois, tandis 
que le mâle a une espérance de vie de seulement 
quelques jours. Une fois la copulation terminée, 
la maringouine sera entièrement responsable du 
succès de l’accouplement, car elle doit pomper 
du sang à un vertébré pour permettre à ses œufs 
de se développer. C’est ici qu’elle devient une 
nuisance pour Homo sapiens et plein d’autres 
espèces animales. Si c’était pas de leur obligation 
de nous vampiriser, on vivrait très bien avec 
les Culicidae.
 Mais bon, c’est pas comme ça que ça marche. 
Quand une femelle moustique réussit à faire un 
prélèvement de ton sang, elle va pondre ses œufs 
dans l’eau environ deux jours plus tard. Selon l’es-
pèce, ça peut être à la surface d’une eau stagnante 
ou courante, dans un vieux pneu rempli d’eau de 
pluie, un marécage, un fossé, une flaque, trou 
d’arbre, gouttière, etc. Elle a souvent l’embarras 
du choix. Un ou deux jours après la ponte, les œufs 
éclosent et les petites larves se mettent à gigoter 
dans l’eau, à moins que le lieu de ponte ne se des-
sèche, et là, non, je t’avertis, les œufs ne meurent 
pas, ils peuvent même survivre jusqu’à cinq ans.
 Au stade larvaire, la plupart des espèces se 
nourrissent de phytoplancton, de bactérioplanc-
ton et diverses matières organiques, tandis que 

d’autres vont chasser les larves d’autres espèces 
de Culicidae. Quatre mues plus tard, les larves 
se métamorphosent en nymphes. À ce stade, 
les insectes sont normalement immobiles — une 
chrysalide de papillon, c’est tranquille en s’il vous 

plait —, mais les moustiques sont des osseties, et 
leurs nymphes le sont aussi. Elles peuvent donc 
se déplacer pour fuir un danger. Par contre, elles 
ne s’alimentent pas. La mue imaginale — lorsque 
l’insecte atteint le stade adulte, l’imago — a 
lieu à la surface de l’eau, où le moustique peut 
enfin apparaitre sous sa forme la plus badass. 
Au Québec, le cycle des moustiques s’étend sur 
deux à quatre semaines, et certaines espèces 
produisent plusieurs générations par année. Et si 
les pluies sont abondantes, alors là, on a droit à un 
méchant baby-boom.

Au cas où tu te demanderais pourquoi 
ça existe…

Pour bien comprendre l’importance des mous-
tiques d’un point de vue écologique, il faut se 
pencher sur leur cycle de vie complet et pas 
seulement sur les insectes adultes.
 Les larves sont une source de nourriture pour 
de nombreuses espèces, comme des insectes 
aquatiques, des petits poissons, du zooplancton, 
des amphibiens et même des plantes carnivores. 
En s’alimentant de matière organique, les larves 
transfèrent la biomasse du milieu aquatique au 
milieu aérien lorsqu’elles deviennent adultes. 
De plus, les plantes aquatiques bénéficient des 
cacas de larves de moustiques, un peu comme les 
plantes terrestres apprécient ceux des lombrics 
(voir « Lora Zepam te parle des Lumbricidae » dans 
Versus no 3). Aussi, ces mêmes larves filtrent les 
eaux dans lesquelles elles se développent, ce 
qui en fait des bioépurateurs. N’est-ce pas là un 
rôle noble ?
 Une fois adultes, les moustiques sont les proies 
d’autres arthropodes, des oiseaux, des chauves-
souris, des poissons et des batraciens (j’en ai 
déjà sniffé un, mais ça compte pas pour de la 
prédation, c’était un accident). Et puisqu’ils se 
nourrissent de nectar, nos chers maringouins 
sont aussi des insectes pollinisateurs ! OK, ils 
sont peut-être pas aussi sympathiques que les 
abeilles mellifères et les jolis papillons, mais ils ont 
autant de crédit.

Les insectes les plus dangereux du monde

Oui, car ce sont eux qui transmettent le palu-
disme, la fièvre jaune — aussi appelée vomito 
negro, qui est également le nom d’un band belge 
industriel-EBM —, la dengue, le chikungunya, 
la fièvre de la vallée du Rift, la fièvre du Nil occi-
dental, des filarioses et des encéphalites, mais 
PAS le VIH (ce mythe est tenace !). Je sais que 

1 OK, je romance un peu, j’ai aucune idée si les insectes ont 
une vie érotique…

Guest
Rectangle



192

véganes

les hypocondriaques modérées sont déjà en train 
de chercher les symptômes de ces maladies sur 
internet, tandis que les hypocondriaques sévères 
les connaissent par cœur, alors si tu n’es ni l’une 
ni l’autre, sache que ces maladies-là sont bin 
plates, du genre à laisser parfois des séquelles 
ou à tuer. Les Culicidae méritent donc un peu 
leur mauvaise réputation. Certains scientifiques 
vont même jusqu’à dire qu’on aurait avantage à 
les éliminer complètement, que leur disparition 
n’aurait pas d’impact négatif considérable sur 
les écosystèmes. Toutefois, non seulement il n’y 
a pas de consensus sur le sujet, mais en plus, on 
n’a pas encore les moyens de faire disparaitre à 
jamais ces petits vampires ailés. Il semblerait que 
les moustiques soient un peu plus toffes que les 
rhinocéros de Sumatra.

Et les moustiques du Québec ?  
Sont-ils dangereux ?

Oui. Mais pas pour les mêmes raisons. Le danger 
avec nos moustiques, c’est surtout la panoplie de 
stoffes chimiques qu’on utilise pour les éloigner. 
J’ai passé tous les étés de ma vie à la campagne, 
et je me souviens avoir baigné dans un tas de 
substances chimiques dégueuses. Je pouvais par-
fois m’enduire de deux répulsifs à moustiques, en 
plus de la citronnelle, et le soir venu, mes parents 
faisaient bruler une spirale insecticide dans le 
chalet. Ça me donnait mal à la tête. Aujourd’hui, 
j’ai surtout mal au cœur de savoir qu’on s’empoi-
sonne à petites doses pour s’éviter un inconfort 
pas très grave.
 Au Québec, les moustiques peuvent trans-
mettre des encéphalites, mais celles-ci sont 
bénignes, au point où elles passent souvent 

inaperçues. Le virus du Nil occidental en 
est une. Celui-ci a créé une belle panique, 
mais ça reste un virus pas vraiment pire 
qu’une grosse grippe, parfois même 
asymptomatique. Oui, je sais que la grippe 
peut être mortelle. Malheureusement, c’est un peu 
inévitable d’être exposé à un nombre minimal de 
virus. On ne pourra jamais tous les éliminer, alors 
aussi bien faire son possible pour se muscler le 
système immunitaire. Pasteur disait : « Le microbe 
n’est rien. Le terrain est tout. » Prends soin de ton 
système immunitaire.

Comment s’en débarrasser ?

Tu es une citadine qui aime bien prendre une poffe 
de nature à l’occasion ? Évite la campagne au 
début de l’été, si possible, car c’est à ce moment 
que les femelles moustiques sont le plus avides de 
sang. Et si tu partages le même habitat qu’elles, il 
y a moyen de réduire les désagréments qu’elles 
peuvent provoquer.
 La première chose à faire, c’est de t’assurer 
que ta maison est étanche. Des moustiquaires 
bien fixés à toutes les fenêtres et aux portes qui 
restent ouvertes. Ça te fera au moins un abri où 
te réfugier à l’aube et au crépuscule, moments les 

plus propices pour péter les plombs à cause de la 
voracité des moustiques qui veulent tellement être 
mamans. Tu peux même t’équiper d’une double 
protection en installant une toile moustiquaire sur 
ton lit. Bonus : ça te fait un lit de princesse.
 L’eau étant essentielle au cycle de vie des 
maringouins, limite leurs lieux de ponte en ne 
laissant pas trainer dehors des récipients et en 
t’assurant que tes gouttières s’écoulent bien. 
Moins les moustiques pourront se reproduire 
dans ton environnement immédiat, moins tu te 
feras piquer.
 Le truc quioute : construire des condos pour 
hirondelles et pour chauvesouris. Ces petits 
animaux mignons consomment beaucoup d’in-
sectes, le jour pour les premières, la nuit pour les 
secondes.

LE SAVAIS-TU ?
Le paludisme, aussi appelé malaria, était autre-
fois présent en Europe et en Amérique du Nord. 
Le DDT a joué un grand rôle dans l’éradication 
de cette terrible maladie, ainsi que les mesures 
d’hygiène plus strictes et l’assèchement des 
milieux humides. Accessoirement, ça a un peu 
décâlissé l’environnement, mais heille, on n’a pus 
de paludisme !

 Toutefois, cette maladie est loin d’être chose 
du passé, car elle demeure l’une des premières 
causes de mortalité humaine à l’échelle 
planétaire. Parait que c’est ça qui aurait tué 
Toutankhamon. Malaria !, c’est aussi le nom d’un 
autre bon band électro- industriel expérimental 
allemand.

Le danger avec nos 
moustiques, c’est surtout 

la panoplie de stoffes 
chimiques qu’on utilise 

pour les éloigner.

Guest
Rectangle



193

magazine contreculturel

 Lorsque tu dois rester à l’extérieur dans la 
nature effrayante, plusieurs méthodes sont à ta 
portée pour te protéger des piqures, mais leur 
efficacité varie d’une personne à l’autre. Sachant 
que la femelle moustique repère sa proie grâce 
à sa forme, ses mouvements, ses couleurs, son 
émission de gaz carbonique et les diverses odeurs 
qu’elle dégage, porte des vêtements clairs et cou-
vrants, évite tout produit parfumé (tout !) ainsi que 
l’alcool et tu seras une ninja parmi les moustiques.
 La citronnelle fonctionne pour certaines, mais 
son efficacité est souvent limitée, ce qui fait en 
sorte qu’on doit appliquer une nouvelle couche 

toutes les 30 minutes. Et c’est pas parce que 
c’est naturel que c’est inoffensif ! Santé Canada 
recommande l’abandon graduel des insectifuges 
personnels à base de citronnelle qui sont appli-
qués directement sur la peau, car leur innocuité 
n’est pas prouvée. Ça reste peut-être une solution 
intéressante si on n’a pas besoin d’une protection 
de longue durée.
 Les insectifuges à base d’huile de soya 
semblent sécuritaires et efficaces, mais je ne les 
ai jamais testés personnellement. Ça me titille 
au point d’avoir hâte à la prochaine saison des 
maringouins !
 Si tu as vraiment besoin d’un insectifuge de 
longue durée, il semble que les produits à base de 
diéthyltoluamide (DEET) soient les plus appro-
priés. Par contre, des chercheurs ont rapporté des 

effets neurotoxiques du DEET sur les mammifères 
et les insectes, ce qui n’est guère rassurant. Moi 
je me dis que si j’ai la chance de vivre dans un 
milieu où les moustiques ne transmettent pas le 
paludisme, je veux bien endurer quelques piqures 
prurigineuses. Toutefois, si ces mises en garde 
ne te font pas peur ou encore si tu peux diffici-
lement fonctionner sans DEET parce que tu es 
garde-forestière en Abitibi, suis rigoureusement 
les directives sur l’étiquette.

Les trucs de grand-mère

En plus des répulsifs proposés sur le commerce, 
il y a aussi les trucs de grand-mère ! Yé ! Tu peux 
t’amuser à les essayer et les comparer.
 Quand j’étais enfant et que je passais mes 
étés au chalet avec ma famille, ma mère buvait 
de la tisane de menthe parce qu’elle disait que ça 
repoussait les maringouins. Quand elle avait fini sa 
tasse, elle nous badigeonnait, mes sœurs et moi, 
de jus de menthe avec sa poche de tisane. Mes 
souvenirs sont trop flous pour que je me rappelle 
si ça fonctionnait vraiment, mais je me souviens 
qu’on sentait un peu la pâte à dents.
 Aussi, ma mère disait tout le temps que « la 
boisson, ça attire les mouches ». Pour soutenir 
son hypothèse, elle nous pointait mononc Robin, 
buveur notoire, qui devait s’asperger de stoffe 

chimique tout l’été pour éviter d’être saigné 
à blanc. Eh bien, la science a prouvé que les 
moustiques sont en effet plus enclins à piquer les 
buveurs de bière, mais pour les autres boissons 
alcoolisées, c’est pas clair. Si c’est humainement 
possible pour toi, évite la bière.
 J’ai souvent entendu dire que la consommation 
d’aliments sucrés nous rendait plus appétissantes 
pour les moustiques. J’ai longtemps soupçonné 
que c’était juste une manière supplémentaire de 
culpabiliser les gens qui aiment trop les bonnes 
choses, alors ça m’a jamais ralentie dans mon 
ingestion de desserts. Bin, veux-tu savoir la 
meilleure ? Il s’avère que les moustiques ignorent 
plus facilement les gens dont la sueur est sucrée 
et fruitée. Moi, je trouve ça pas mal drôle…

FONNE FACTS
 – Les moustiques king size ne sont pas des 

moustiques génétiquement modifiés, ils sont 
en fait des tipules, ou cousins. Elles appar-
tiennent à une autre famille, les Tipulidae, et 
elles ne piquent pas. Malgré leur allure un 
peu suspecte, je t’assure que les tipules sont 
absolument inoffensives.

 – Tu remarques qu’un moustique a des 
antennes plumeuses ? Bravo pour ton sens de 
l’observation ! Tu viens de spotter un mâle, 
ce qui veut dire qu’il ne peut pas te piquer. 
T’es safe !

 – Chaque espèce de moustique émet sa propre 
fréquence de bourdonnement, et c’est en 
partie de cette manière que les mâles repèrent 
les femelles, qui sont les seules à bozzer 
comme ça.

La science a prouvé que 
les moustiques sont en 

effet plus enclins à piquer 
les buveurs de bière.

Guest
Rectangle



194

véganes

 Idéalement, pour éviter que les moustiques ne 
nous détectent, il faudrait cesser de dégager du 
CO2. N’allons pas jusque-là, s’il vous plait. Là où 
je veux en venir, c’est qu’il n’existe pas vraiment 
de truc miracle.
 Mais est-ce végane de tuer les moustiques qui 
nous piquent ? Si c’est de la légitime défense, je 
pense qu’on peut se permettre d’assassiner ceux 
qui viennent nous piquer… Il suffit d’un seul mous-
tique pour ruiner ta nuit, hein.
 Ce qu’il vaut mieux éviter : les lampes à électro-
cution — ça tue surtout les autres insectes, qui ne 
nous dérangent même pas — et les spirales insec-
ticides. Ça, c’est un peu dégueu. Pour débarrasser 
une pièce de ses maringouins, je recommande la 
tapette à mouches : économique, écologique, ça 
aiguise l’agilité et ça fait bouger un peu.

 Si tu croyais pouvoir te débarrasser entière-
ment des moustiques, je suis désolée de t’avoir 
déçue. C’est pas encore possible.

Comment calmer les démangeaisons

Yé ! D’autres recettes de grand-mère !
 Si ton corps est recouvert de piqures, ça peut 
être plus simple de faire un traitement global 
en ajoutant du stoffe apaisant dans l’eau de ton 
bain, comme de la calamine ou du bicarbonate de 
soude. Aussi, tu peux y faire tremper un bas de 
nylon rempli de flocons d’avoine. Sinon, tu peux 
appliquer de la glace directement sur la piqure, 
une compresse de vinaigre, un mélange d’eau 
froide et de bicarbonate de soude, de l’argile ou 
du dentifrice. Si ça te dérange pas de puer, tu peux 
aussi frotter un bulbe d’ognon ou d’ail sur la zone 
à traiter. Les sorcières herboristes proposent de 
broyer des feuilles et appliquer le petit tas de ver-
dure sur la piqure. Les plantes prescrites : persil, 
sarriette, plantain, impatiente du Cap, cassis. Le 
conseil le plus farfelu que j’ai trouvé, c’est d’ap-
procher une cigarette allumée à un centimètre de 
la piqure. Dès que les petits picotements (!) auront 
cessé, le traitement est fini. Personnellement, 
j’évite de gratter, tout simplement. Je sais que 

c’est pas si évident, alors si tu as du mal à résister 
à la tentation, tu peux toujours faire comme le 
grand-père de Bernard qui couvre ses piqures de 
duct tape2.
 Je suis très curieuse de savoir si tous ces trucs 
remplissent leurs promesses. Si tu les essaies, tu 
m’écris, han ?
 Pour terminer, garde à l’esprit que les mous-
tiques n’existent pas uniquement pour se nourrir 
de ton sang. Je suis bien consciente que je te les 
ferai pas aimer en te disant ça, mais si malgré 
tout un jour tu arrives à vivre harmonieusement 
avec les moustiques sans les tuer, comme le font 
les moines bouddhistes que mon amie Anick a 
côtoyés, tu gagnes tout mon respect. Et tu m’ins-
pires (sérieusement !).

Lora Zepam a dirigé le numéro 144 de la revue Mœbius sur 
le thème Animaux et écrit des fanzines sur des arthropodes 
malaimés. Elle habite une grotte à Montréal avec des Felidae, 
un Mustelidae et une armée de scutigères véloces.

2 Note pour les Français.es : c’est du ruban adhésif en toile.

Idéalement, pour éviter 
que les moustiques 
ne nous détectent, il 

faudrait cesser de dégager 
du CO2. N’allons pas 

jusque-là, s’il vous plait.

Guest
Rectangle



195

magazine contreculturel

SANS COMMENTAIRES

« Au total, 67 000 poules ont péri dans 
l’incendie du bâtiment où elles pondaient, 
à Chatte. Au moins 80 000 poules 
ont pu être sauvées, mais elles iront à 
l’abattoir. Personne n’a été blessé. »
Rubrique « Faits divers », France Bleu Isère.

« Le racisme débute lorsque l’on 
perçoit un individu comme le 
petit bout d’une communauté. »
Colette Guillaumin

« Il est aujour d’hui politiquement lâche 
et intellectuellement incohérent d’exclure 
les animaux de notre désir de respect. 
[…] Il est essentiel de voir que le combat 
pour les animaux n’est jamais opposé aux 
luttes sociales pour l’humanité. Tenter 
de les opposer est une autre ruse du 
système répressif que nous combattons. »
Aurélien Barreau,  
entretien dans Alternative libertaire.

« C’est l’existence même des abattoirs qu’il va 
pourtant falloir, tous ensemble, oser remettre en 
cause. Depuis 2015, le code civil affirme que “les 
animaux sont des êtres vivants doués de sensibilité” ; 
le code rural se bornait à leur reconnaitre la 
qualité d’êtres sensibles, même si le code pénal 
 réprimait aussi, de son côté, certaines  atteintes 
portées à la vie des animaux. La conjonction de 
ces deux qualités, d’être  vivant et d’être sensible, 
devrait nous conduire à rejeter le principe même 
des abattoirs, où les animaux meurent dans la 
terreur la plus effroyable, où les agneaux, attendant 
d’être massacrés, pleurent comme des bébés. »
Collectif, paru dans Libération.

« Quand je regarde un animal, je 
ne vois pas une jolie chose, un être 
sympathique et mignon, je vois 
un individu, je vois une personne 
douée d’une pensée complexe, de 
sentiments et d’émotions, d’une 
vision du monde. Être un écrivain 
antispéciste, c’est voir un monde 
qui n’existe pas pour la majorité 
et travailler à révéler ce monde. »
Martin Page,  
entretien dans la revue Ballast.

« C’est l’éleveur qui pleure 
quand un animal meurt, 
pas les gens qui sont 
dans des associations. »
Emmanuel Macron,  
président de la République 
française.

« J’ai commencé 
à éprouver une 
répulsion physique 
lorsqu’il me 
fallait amener 
mes cochons 
à l’abattoir. »
Andrew, 43 ans,  
ancien éleveur  
de porcs dans le 
Mâconnais, France.

« Concrètement, la quasi-totalité 
des “théoriciens” du véganisme / 
de l’antispécisme sont des hommes 
occidentaux, blancs, de classe moyenne 
voire supérieure et valides. Et ça joue 
dans la façon dont le véganisme est pensé 
et dans la façon dont il est perçu. »
Angry Black Vegan  
sur le blogue T-Punch Insurrectionnel.

« Plusieurs craignaient qu’il s’agisse de 
carcasses de chiens, résultat d’un cas 
de cruauté envers les animaux. Mais 
il s’agirait de coyotes, de renards, de 
pékans et de quelques ratons laveurs. »
Le Soleil, journal quotidien de la ville de Québec.

« Je m’appelle Serge. J’ai commencé 
à 18 ans. Le premier jour : un choc. 
C’est la cadence de tuerie qui fait 
que c’est violent. Je ne m’attendais 
quand même pas à quelle vitesse 
on voit les vaches se faire tuer. Pan, 
pan, pan. Ça ne s’arrête pas. »
Extrait du documentaire  
Entrée du personnel.

Guest
Rectangle



véganes

Merci à toutes celles et ceux  
qui ont collaboré à ce numéro.

1PAKT Pictures, Aaron Adams, Yves-Marie Abraham, Maud Alpi, 
Dre Josianne Arbour, Arnold, Rosa B., Christelle Baccigotti, 

Christiane Bailey, Jessica Bailey, Stéphanie Bartczak, 
Claire Baudiffier, Charles Beauchesne, Luc Belhomme, Teresa Bergen, 

Érika Bergeron-Drolet, Ariane Bilodeau, François Blais, 
Maude Bouchard, Érica Boudreau, Loïs Boullu, Fedwa Bouzit, 

Patrick Brisebois, Daphnée Brisson-Cardin, Camille Brunel, 
Catherine Brunet, Florence Burgat, Anne-Sophie Cardinal, 

Sandrine Carle-Landry, Cassandre Caron, Julien Castanié, Eva Coste, 
Marie-Jade Côté, Delphie Côté-Lacroix, Jessica Côté-Léger, 

Rachel Couture, Aurore Danielou, Catherine Davrieux, 
Mélissa de La Fontaine, Nicolas Delon, Anastassia Depauld, 
Catherine Derieux, Bianca Des Jardins, Élise Desaulniers, 

Christina Desgagné-Routhier, Ingrid Desjours, Viviane De SSP, 
Sue Donaldson, Christine Drouin, Amélie Escourrou, Faunesque, 
Mireille Frenette, Sophie Gaillard, Martin Gibert, Valéry Giroux, 

Brigitte Gothière, Véronique Grenier, Marianne Harvey, 
Stéphanie Hochet, Mario J. Ramos, Samuel Jacques, Alex James, 

Odile Joly-Petit, Melvin Josse, Audrey Jougla, Katya Konioukhova, 
Will Kymlicka, Tiphaine Lagarde, Clémence Laot, Noémie Leboeuf, 

Margaux Le Donné, Sophie Lecompte, Murielle Lecourt, 
Maude Lefebvre, Pascaline Lefebvre, Thomas Lepeltier, 
Maude Lessard, Chrystophe Letendre, Elisabeth Lyman, 

Mariève Maréchale, Patricia Martin, Jolin Masson, 
Jo-Anne McArthur, Julie Millette, Sébastien Mockle, Antonio Monaco, 

Sébastien Moro, Vérina Norodom, Clara Nourry, Catherine Otis, 
Cara Parisien, Coline Pierré, Melle Pigut, Axelle Playoust, 
Marie-Claude Plourde, Kéven Poisson, Roxanne Proulx, 

Jean-Philippe Ravenelle, Same Ravenelle, Marylène Raymond, 
Estiva Reus, Julia Roberge Van Der Donckt, Morgane Ruiz, 

Émilie-Lune Sauvé, Jérôme Segal, Jayanti Seiler, Dre Nandita Shah, 
Virginie Simoneau-Gilbert, Jean-François Tanguay, Frédéric Thériault, 
Catherine Therrien, Sayara Thurston, Amélie Tourangeau, Maëva Tur, 

Nadia Willard, Winkelmann, Lora Zepam, Librairie Zone Libre

Guest
Rectangle


