
v
er

s
u

s

magazine 
végane

m
ag

az
in

e
 v

é
g

an
e 

p
ri

n
te

m
p

s 
—

 é
té

 2
0

1
6 

n
u

m
é

ro
 t

ro
is

— 
dossier  
retour aux sources

— 
cuisine  
comfort food

— 
les trappeuses 
bea johnson 
yuval noah harari  
melanie joy 
véronique grenier  
martin page  
ophélie véron  
yves bonnardel



p
o

u
rq

u
o

i 
n

o
u

s 
so

m
m

e
s 

vé
g

a
n

e
s

versus magazine végane

Nous ne sommes pas nées véganes : nous le sommes devenues1. Et 
nous le sommes devenues au hasard de nos expériences, pour différentes 
raisons et par de multiples causes. À vrai dire, on peut être végane de bien des 
manières : parce que c’est bon pour la santé ou pour faire chier ses parents. 
Nous sommes véganes pour des raisons politiques et morales. 

Nous sommes d’abord véganes parce que nous ne sommes pas spécistes. 
Nous pensons qu’appartenir à une espèce donnée, aussi bien qu’à une « race » 
ou à un genre, n’est pas une propriété moralement pertinente. Être capable 
de ressentir des émotions, de la douleur ou du plaisir, en revanche, cela 
compte. Or, selon la Déclaration de Cambridge pour la conscience animale, 
c’est là une disposition qu’Homo sapiens partage avec au moins l’ensemble 
des vertébrés.

Nous sommes donc véganes pour des raisons d’éthique animale : parce 
que la justice et la compassion sont des vertus, parce que les animaux non 
humains ne sont ni des choses ni des marchandises, et parce que les profits 
que nous tirons de leur exploitation sont sans commune mesure avec les 
souffrances que nous leur imposons. Nous croyons dès lors qu’il y a un 
impératif moral à tenir compte des intérêts des animaux non humains lorsque 
nous prenons des décisions qui les concernent.

Nous sommes aussi véganes parce que nous nous soucions de 
l’environnement. Comme le souligne le dernier rapport de la FAO 
(l’Organisation des Nations Unies pour l’alimentation et l’agriculture), la 
consommation de produits animaux contribue davantage à nos émissions 
de gaz à effet de serre que l’ensemble des transports. On sait aussi que 
l’élevage s’accompagne de déforestation, de pollution des eaux et de pertes 
importantes de biodiversité. Nous croyons donc que quiconque envisage 
sérieusement les conséquences de l’exploitation animale sur la planète et 
ses habitantes devrait faire la promotion du véganisme.

Nous sommes véganes, enfin, parce que nous sommes écoféministes et 
humanistes. Nous condamnons toutes les formes de privilèges injustes ou 
de discriminations arbitraires : spécisme, bien sûr, mais aussi capacitisme, 
racisme, classisme, sexisme, hétérosexisme, transphobie, grossophobie, etc. 
Nous croyons que c’est à l’intersection de ces oppressions qu’il faut penser 
et lutter. Nous croyons aussi que davantage de respect envers les autres 
animaux améliorerait le sort des humains les plus vulnérables. Pour tous, ce 
serait un progrès moral.

Autrement dit, nous ne sommes pas véganes par orthodoxie alimentaire 
ou par besoin de pureté individuelle. Notre engagement est politique et 
moral. Attentives aux avancées scientifiques, nous sommes aussi critiques, 
ouvertes et pragmatiques. Nous sommes véganes pour les animaux, pour 
les humains et pour la planète. Nous le sommes parce que, au-delà de nos 
différences, nous partageons un désir de progrès et de justice. Bref, nous 
sommes véganes pour un monde meilleur.

— L’équipe de Versus

— 
rédacteur en chef  
martin gibert

directrice artistique  
same ravenelle

design graphique 
dominic blain

rédactrice en chef adjointe  
lora zepam

responsables de sections 
anne-sophie cardinal, international 
julia roberge van der donckt, art 
jean-françois tanguay, livres 

secrétaire de rédaction 
vérina norodom

illustration de couverture 
ana roy, 
anabelroy.com

graphisme 
érica boudreau, 
catherine therrien, 
dorothée franquet

— 
publicité 
publicite@versusmagazine.co 
 
distribution 
distribution@versusmagazine.co 

— 
impression 
quadriscan

dépôt légal 
bibliothèque et archives  
nationales du québec, 2016

Pourquoi  
nous  
sommes  
véganes 

III

1.
 N

ou
s 

ut
ili

so
ns

 le
 fé

m
in

in
 p

ar
 d

éf
au

t.
 



so
m

m
a

ir
e

versus magazine végane

so
m

m
a

ir
e

IV V

	 Éditorial 
6	 Abattoir : un levier puissant  
	 pour l’abolition 
	 Brigitte Gothière

8 	 Cher Ami 
	 Emma Kisiel

	 Éditorial 
10	 Le droit d’être végane 
	 Martin Gibert

	 Éditorial 
14	 Merci de ne pas  
	 toucher aux animaux 
	 pattrice jones

	 Éditorial 
18	 Être végane dans  
	 un monde non végane 
	 Sue Donaldson

	 Essai 
22	 Qu’est-ce que la  
	 domination adulte ? 
	 Yves Bonnardel

26	 Road trip végane 
	 Véronique Gagnon

	 Témoignage 
30	 Ne pas manger d’animaux 
	  ni laisser les humains  
	 se manger entre eux	  
	 Martin Page

	 Entrevue 

36	 D’où vient la  
	 domination humaine ? 
	 Yuval Noah Harari

	 sciences 
44 	 Apprendre l’empathie 
	 Bruno Dubuc

	 Éthique 
46 	 La logique du garde-manger 
	 Valéry Giroux 

	 Transition 
54	 Vie de graines 
	 Véronique Grenier, Keith Éthier

	 Bonnes feuilles 
60	 Le carnisme intériorisé 
	 Melanie Joy

	 Cinéma 
62	 Les animaux au cinéma :  
	 une histoire de colonisation 
	 Clémence Laot

Monde

68	 Nairobi 
69	 Edmonton 
70	 Stockholm 
71	 Bucarest

Cuisine — Comfort food

72	 Cupcakes choco-chai 
	 CloClo Choco

74	 Sundæ pour l’heure du thé ! 
76	 Macaroni au fromage gratiné 
	 Véronique Lacombe

78	 Cari de légumes au tempeh 
	 Stéphanie Audet

Dossier — Retour aux sources

	 Introduction 
84	 Retour aux sources  
	 Mariane Gaudreau, 
	 Mélissa de La Fontaine

	 DIY 
88	 Pour un printemps au naturel 
	 Cosmétiques et nettoyants DIY 
	 Les Trappeuses

	 Le mini-vert 
98	 Créer pour ne plus gaspiller 
	 Mélissa de La Fontaine 
	 Florence-Léa Siry

	 Entrevue 
106	 La technologie au service  
	 de l’environnement 
	 Bea Johnson

110	 La micromaison, ou le simple bonheur ! 
	 Anne-Sophie Cardinal

	 Retour aux sources forestières 
114 	 La cueillette des champignons  
	 sauvages au Québec 
	 Anne-Sophie Cardinal

122	 Calendrier de cueillette

124	 Quand l’agriculture se met au véganisme  
	 Delphine Jung

	 Archives 
126	 Aux origines du mot vegan 
	 The Vegan News (1944) 
	 Donald Watson

132	 Le bonheur est-il dans le pré ? 
	 Pierre-André Gagnon

	 Politique 
138	 Le véganisme est-il un anarchisme ? 
	 Ophélie Véron

144	 Je mange donc je sème 
	 Gabrielle Lamontagne

Livres

	 Critique 
152	 Des livres qui goûtent bon 
	 Ariane Bilodeau

	 Critique 
156	 Plaidoyer pour la déviandification  
	 de l’alimentation 
	 Christiane Bailey

	 Critique 
164	 La vie d’un chien vaut-elle  
	 celle d’un être humain ? 
	 Thomas Lepeltier

	 Critique 
168	 Tofu, tempeh et terrorisme 
	 Vincent Duhamel

Arts

172	 Faut-il (re)tisser le lien  
	 avec les animaux sauvages ? 
	 L’art interspécifique de D’Arcy Wilson 
	 Julia Roberge Van Der Donckt

	 Vermines 
178	 Lora Zepam te parle des Lumbricidae 
	 Lora Zepam



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 b

ri
g

it
te

 g
o

th
iè

re

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 b

ri
g

it
te

 g
o

th
iè

re

6 7

versus magazine végane

Abattoir : un levier 
puissant pour 
l’abolition

En octobre 2015, nous avons diffusé des images 
provenant d’un abattoir situé à Alès, dans le sud 
de la France. Les vidéos de résistance et d’agonie 
des chevaux, moutons, vaches, veaux et cochons 
ont choqué : des journalistes aux politiques, des 
professionnels aux consommateurs. L’abattoir 
est habituellement un lieu entièrement clos, qui 
préserve les intérêts des producteurs en masquant 
soigneusement la réalité. Les faits leur donnent 
raison : dès que des images 
sont rendues publiques, le 
débat sur la légitimité de tuer 
les animaux pour les manger 
émerge avec davantage de 
force.

Les images de l’abattoir 
d ’A l è s  n’o n t  p a s  é té 
choquantes parce qu’elles 
dévoilaient des infractions à la réglementation. Elles 
l’ont été parce qu’elles montraient une réalité qui est 
habituellement tenue à l’écart des consommateurs. 
Elles ont montré cette étape cachée : lorsqu’on passe 
d’un animal vivant à un morceau de viande sous 
cellophane. 

Bien sûr, cette vérité, tout le monde la connaît, 
tout le monde sait que les animaux sont tués dans 
les abattoirs. Mais si c’est une chose de le savoir, c’en 
est une autre de le voir : voir couler le sang, voir la 
terreur des animaux, leurs yeux affolés, voir la vie qui 
s’échappe, réaliser la violence de leur mise à mort. 

Les messages rassurants envoyés par les 

pouvoirs publics n’ont pas pu effacer le malaise 
profond qui s’est installé. Impossible de se rattraper 
aux branches en prétextant qu’on est face aux dérives 
de l’industrie : on a ici un abattoir qui fait du bio et 
du label.

Même parmi les personnes les plus choquées, 
beaucoup vont malheureusement continuer de 
manger des animaux. La pression de la « norme 
carniste » est constante et insistante. De plus, 

en France, les solutions 
de rechange demandent 
quelques efforts par rapport 
à une routine carnée bien 
installée et savamment 
entretenue. Mais nombreux 
sont celles et ceux qui ont 
ouvert les yeux et ont le désir 
d’être désormais cohérents : 

les animaux ne seront plus tués pour eux.
Ce qui m’a le plus surprise — et touchée —, ce 

sont les témoignages de celles et ceux qui parlent 
tout haut de justice, d’égalité ou d’antispécisme 
et qui refusent publiquement de consommer 
les produits issus des animaux. Habituellement 
considérées dans leur famille, à leur travail ou par 
leurs amis comme marginales ou extrémistes, 
ces personnes se débrouillent seules dans leur 
quotidien pour résister à la pression sociale, aux 
railleries ou à l’incompréhension. Après Alès, 
certaines nous ont confié que le regard des autres 
a changé : leur engagement est pris au sérieux, 

Les images de l’abattoir d’Alès n’ont 
pas été choquantes parce qu’elles 

dévoilaient des infractions à la régle-
mentation. Elles l’ont été parce qu’elles 

montraient une réalité qui est habi-
tuellement tenue à l’écart des  

consommateurs.

Brigitte Gothière

leurs paroles prennent du sens, leurs 
pratiques apparaissent comme logiques 
et cohérentes. 

Ce n’est évidemment pas le grand 
soir, mais c’est un pas en avant ! Les 
débats, hier fermés ou évités, reviennent 
aujourd’hui sur le tapis avec des questions 
honnêtes et sincères. Temporaire ou de 
longue haleine, cette bouffée d’oxygène 
a permis à nombre d’entre nous de 
prendre la mesure de la réalité : si tout le 
monde mange de la viande, personne ne 
souhaite la mort violente des animaux. 
Et si chacun sait maintenant que c’est 
une étape incontournable pour avoir 
de la viande, si chacun réalise que les 
produits animaux sont payés très cher 
par les animaux eux-mêmes, on mesure 
également l’emprise des habitudes, de la 
pression sociale, du conformisme. 

J’ai envie de voir davantage dans ces 
réactions. Pour moi, elles témoignent également 
d’une brèche dans l’esprit de beaucoup : on peut 
— on doit — remettre en question la légitimité 
d’asservir et de tuer des animaux pour les manger. 
C’est énorme. Commencer à se poser la question, 
c’est commencer à y répondre.

Dans de nombreuses émissions, à la suite de la 
diffusion de ces images, l’abolition de l’exploitation 
des animaux a été évoquée, débattue. Au vu des 
réactions de nos entourages, on peut se dire que 

ces débats n’ont pas été accueillis par un simple 
haussement de sourcil. Plutôt par un froncement 
interrogateur. Les certitudes vacillent. Le doute 
s’installe.

Nous faisons partie d’un mouvement qui prend de 
l’ampleur, qui gagne en force. Les images issues des 
abattoirs provoquent à la fois prise de conscience, 
débat public et renforcement de notre détermination : 
elles sont sans conteste un levier très puissant pour 
nous mener à l’abolition.

B
ri

gi
tt

e 
G

ot
hi

èr
e 

es
t 

po
rt

e-
pa

ro
le

 d
e 

l’a
ss

o
-

ci
at

io
n 

fr
an

ça
is

e 
L2

14
 —

 é
th

iq
ue

 e
t a

ni
m

au
x.

 

—
 P

or
tr

ai
t r

éa
lis

é 
pa

r 
G

ab
ri

el
 K

el
ly



c
h

e
r 

a
m

i 
p

a
r 

e
m

m
a

 k
is

ie
l

c
h

e
r 

a
m

i 
p

a
r 

e
m

m
a

 k
is

ie
l

8 9

versus magazine végane

Em
m

a 
K

is
ie

l, 
C

ol
um

ba
 L

iv
ia

 1
, 2

01
2.

 S
ér

ie
 C

he
r A

m
i —

 T
ra

du
ct

io
n 

pa
r 

Ju
lia

 R
ob

er
ge

 V
an

 D
er

 D
on

ck
t

Emma KisielCher Ami

Le travail d’Emma Kisiel explore la manière dont les humains 

interagissent avec les autres espèces. L’artiste utilise le médium 

photographique pour proposer une réflexion sur la proximité 

physique et émotionnelle qu’elle entretient avec les animaux, tant 

de leur vivant qu’après leur mort. Ses œuvres remettent souvent en 

question l’authenticité des moments partagés en leur compagnie, 

de même que notre (in)confort face à notre mortalité. Parfois 

troublantes, les photographies réalisées par Kisiel mettent en 

lumière la beauté fragile de la vie animale.

Cher Ami était un célèbre pigeon voyageur qui malgré de multiples 

blessures parvint à délivrer un message qui sauva la vie de centaines 

de personnes lors de la Première Guerre mondiale. Cette série rend 

ainsi hommage aux animaux qui accomplissent de multiples rôles 

pour les humains, dont ceux d’allié et d’ami. Cher Ami révèle aussi 

les moments paisibles que l’artiste a passés depuis son enfance 

auprès d’animaux, ces êtres précieux avec lesquels nous partageons 

la planète.



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 m

a
rt

in
 g

ib
e

rt

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 m

a
rt

in
 g

ib
e

rt

10 11

versus magazine végane

Le droit d’être végane

Je me dis souvent qu’il y a de quoi être 
enthousiaste avec le véganisme. Car le mouvement 
avance. De plus en plus de femmes et d’hommes 
prennent conscience des horreurs vécues par les 
animaux dans les élevages et les abattoirs. Il faut 
d’ailleurs saluer le travail des 
activistes et des associations 
qui nous révèlent la réalité 
d e  l ’ex p l o i t at i o n .  Le s 
médias, bon an, mal an, 
relayent l’information. Et 
l’argument environnemental fait son chemin. Ça 
bouge même dans certaines institutions. À Lille, 
un resto universitaire offre désormais des options 
végétaliennes à chaque repas. Barcelone, depuis 
mars dernier, est désormais la première ville à s’être 
déclarée veg-friendly. 

On avance aussi par la bande. En Ontario, la 
Commission des droits de la personne a récemment 
mis à jour sa Politique sur la croyance. De quoi s’agit-
il ? Le Code des droits de la personne vise à protéger 
la dignité humaine et à empêcher les discriminations 
(racistes, sexistes, religieuses, etc.) dans différents 
domaines comme l’emploi, le logement ou les 
services. 

Or, depuis décembre dernier, pour refléter 
l’évolution des mœurs et pallier certaines 
incohérences juridiques, la notion de croyance 
(creed) vient de recevoir une définition qui n’est plus 
strictement confessionnelle. Devant un tribunal, il sera 
désormais possible de contester des discriminations 
liées à l’athéisme ou à des convictions morales… 
comme le véganisme.

Vers une reconnaissance juridique

Une étudiante en biologie, par exemple, pourrait 
ainsi faire valoir son droit à ne pas participer à des 
dissections dans le cadre de ses études. Camille 
Labchuk, de l’ONG Animal Justice, évoque d’autres 

domaines d’application potentielle : un végane 
pourrait refuser de porter un uniforme avec du cuir 
ou de la fourrure, il pourrait aussi demander à son 
employeur de ne pas tenir de réunions dans un 
restaurant sans options végé. Les juges exigeront-

ils des accommodements 
raisonnables ? Je dois avouer 
une certaine impatience à 
découvrir la jurisprudence. 

En attendant, tout donne 
à penser que le véganisme 

remplit bien les critères de la commission ontarienne. 
En effet, une conviction est une croyance susceptible 
d’être protégée à cinq conditions : 1) être sincère, 
profonde et adoptée de façon volontaire ; 2) être 
intégralement liée à l’identité de la personne et à la 
façon dont elle se définit et s’épanouit ; 3) constituer 
un système particulier de convictions, à la fois 
exhaustif et fondamental, qui régit sa conduite et 
ses pratiques ; 4) aborder les questions ultimes de 
l’existence humaine, dont les idées sur la vie, son 
sens, la mort et l’existence ou non d’un Créateur et 
(ou) d’un ordre d’existence supérieur ou différent ; 5) 
avoir une connexion quelconque à une organisation 
ou une communauté professant un système commun 
de convictions.

Sans doute le quatrième critère pourrait-il 
prêter à débat : dans quelle mesure l’antispécisme, 
l’égale considération des intérêts ou la critique du 
suprématisme humain abordent-ils « les questions 
ultimes de l’existence humaine » ou le « sens de la 
vie » ? Mais si l’athéisme passe le test – ce qui est un 
des objectifs avoués de la commission –, on voit mal 
comment le véganisme pourrait y échapper.

De même, le second critère ne sera pas du 
goût de tous. Pour beaucoup, la question des 
conséquences de nos actes sur les animaux – ou, 
si l’on veut, la question politique – devrait l’emporter 
sur toute tentation d’une « identité végane ». Mais 
l’un n’exclut évidemment pas l’autre. Et comment 

Une étudiante en biologie, par 
exemple, pourrait ainsi faire valoir son 
droit à ne pas participer à des dissec-

tions dans le cadre de ses études

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 m

a
rt

in
 g

ib
e

rt

Martin Gibert

ne pas admettre que de nombreuses 
personnes se définissent effectivement 
par leur véganisme ?

Des droits humains, trop humains 

On peut bien sûr juger ce combat 
dérisoire.  Après tout ,  qu’est-ce 
qu’échouer un cours de biologie ou 
supporter une réunion dans un steak 
house au regard des ignominies que 
subissent les animaux non humains ? 
Mais, comme l’histoire des mouvements 
sociaux nous l’apprend, on ne gagne 
habituellement rien à jouer la carte de la 
concurrence victimaire.

On peut aussi s’inquiéter de la perche 
tendue aux apôtres du carnisme. En 
mettant le véganisme sur le même plan – 
juridique – que les croyances religieuses, 
n’est-on pas en train de donner de l’eau 
au moulin végéphobe ? Car, comme on le 
sait, assimiler le véganisme à une secte 
(irrationnelle, puritaine, dangereuse) 

demeure un moyen privilégié d’apaiser la dissonance 
cognitive qui saisit parfois celle qui s’attable devant 
un animal mort. Cela renforce également cette 
réduction aux « croyances personnelles » qui permet 
d’occulter à peu de frais la question morale.

Il n’empêche que j’ai quand même du mal à ne 
pas me réjouir. Un peu. Car il y a bien une forme 
d’injustice à imposer des dissections à l’étudiante 
végane. Qu’on le veuille ou non, ce genre d’évolution 
pourrait bien faciliter la vie de nombreuses 
personnes. Des personnes, soit dit en passant, de 
plus en plus nombreuses. Bref, comment ne pas voir 
d’un bon œil une évolution juridique qui suggère une 
reconnaissance institutionnelle du véganisme ?

Quant à l’ironie de la situation – donner des 
droits, non pas aux animaux, mais à celles et ceux qui 

défendent leurs droits –, elle témoigne surtout d’un 
paradoxe, celui d’une justice qui entend promouvoir 
l’égalité sans sortir de son cadre spéciste. Rien de 
très nouveau dans ce double standard. Mais il n’est 
pas interdit d’espérer : à force de s’y frotter, la pensée 
juridique, qui n’aime rien tant que la cohérence et 
l’universalité, pourrait bien finir par sortir de ses 
gonds.

Avec ce troisième numéro de Versus, nous avons 
décliné le véganisme dans toutes ses dimensions. 
Outre nos rubriques habituelles (éditos, international, 
sciences, mode, art, livres, archives, vermines), 
on trouvera désormais une section cinéma, et 
une autre écolo. Pour notre dossier, nous avons 
demandé aux Trappeuses d’imaginer un Retour aux 
sources 2.0 : cosmétiques DIY, potager urbain, tiny 
house et entrevue avec Bea Johnson, l’instigatrice 
du mouvement zéro déchet. Côté cuisine, on vous 
présente des recettes comfort food.

Nous avons aussi le plaisir d’accueillir de 
nouvelles plumes (garanties sans cruauté) : Martin 
Page et Véronique Grenier témoignent de leur 
quotidien, tandis que Valéry Giroux s’intéresse à la 
« viande heureuse », Yves Bonnardel, à la domination 
adulte, et Ophélie Véron, au véganarchisme. Notre 
petite fierté ? Une entrevue exclusive avec Yuval Noah 
Harari, auteur de l’indispensable Sapiens : une brève 
histoire de l’humanité.

Au final, si le droit d’être végane marque une 
évolution juridique, nous entendons bien, pour notre 
part, contribuer à l’évolution des mœurs. Et des 
idées. Et tant mieux si ces idées font débat. Car, oui, 
le véganisme est contrasté. Oui, il est identitaire et 
collectif, parfois excluant, rigoriste et puritain. Humain 
et trop humain. Mais, qu’on se le tienne pour dit : il 
est aussi politique.

M
ar

ti
n 

G
ib

er
t 

es
t 

ré
da

ct
eu

r 
en

 c
he

f d
e 

Ve
rs

us
 

et
 a

ut
eu

r 
de

 V
oi

r 
so

n 
st

ea
k 

co
m

m
e 

un
 a

ni
m

al
 

m
or

t.
 —

 P
or

tr
ai

t r
éa

lis
é 

pa
r 

G
ab

ri
el

 K
el

ly

1 	V oir le site web de la Commission ontarienne des droits de 
la personne : http ://www.ohrc.on.ca/fr



c
h

e
r 

a
m

i 
p

a
r 

e
m

m
a

 k
is

ie
l

12 13

versus magazine végane

ga
uc

he
 : E

m
m

a 
K

is
ie

l, 
Vu

lp
es

 V
ul

pe
s,

 2
01

2.
 —

 

dr
oi

te
 : E

m
m

a 
K

is
ie

l, 
C

ov
er

ts
, 2

01
2.



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 p

a
tt

ri
c

e
 j

o
n

e
s

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 p

a
tt

ri
c

e
 j

o
n

e
s

14 15

versus magazine végane

Merci de ne pas 
toucher aux animaux

En Argentine, il y a quelques mois, une foule 
de touristes, sur une plage, ont sorti deux jeunes 
dauphins de l’eau et les ont fait circuler de personne 
à personne pour les toucher et les prendre en photo. 
Beaucoup en ont profité pour faire un selfie avec un 
dauphin, peut-être comme un souvenir, mais aussi, 
vraisemblablement, pour partager ces photos sur les 
médias sociaux.

Les dauphins ne peuvent pas vivre très longtemps 
en dehors de l’eau. L’un d’eux est mort.

Bien sûr, quiconque se porte à la défense 
des animaux est horrifié par cet événement. 
Personnellement, je suis incapable d’arrêter 
de penser à ce pauvre dauphin, de m’imaginer 
comment il se sentait, circulant de mains en mains 
parmi des mammifères 
terrestres, en train de mourir 
de déshydratation tandis 
que la foule d’assassins 
inconscients se réjouissait 
et applaudissait.

Mais sommes-nous vraiment si différents de ces 
gens ? Ne nous arrive-t-il pas, à nous aussi, d’être 
si préoccupés par notre plaisir ou notre vanité que 
nous laissons ces considérations futiles éclipser les 
besoins vitaux d’animaux non humains ?

À la suite de cet événement malheureux1, 
plusieurs reproches se portèrent sur l’égocentrisme 
de ces gens qui étaient si déterminés à prendre des 
photos d’eux-mêmes qu’ils n’ont pas remarqué que 
le dauphin était mourant. Le narcissisme, au sens 
d’une admiration de sa propre image combinée à 
une absence radicale d’empathie pour les autres, 
semble bien, dans ce cas, justifier notre colère. Et 
que ce dauphin soit mort pour un selfie révèle sans 
doute quelque chose de très important sur la culture 

actuelle.
Mais ce sont d’autres questions qui 

m’intéressent : Pourquoi souhaitaient-ils tant prendre 
des selfies avec un dauphin ? Quelle émotion ont-ils 
ressenti lorsque le dauphin est mort ? Quelles leçons 
pouvons-nous en tirer ?

Comme les deux dauphins, la plupart des 
mammifères terrestres qui se trouvaient sur la plage 
étaient des jeunes. Sur les photos, les visages des 
enfants sont illuminés par l’enthousiasme.

Quand j’étais moi-même enfant, vers l’âge de neuf 
ans, j’avais une tortue nommée Timothy. Je ne me 
rappelle pas le jour exact où Timothy est venu vivre 
dans notre arrière-cour, mais je dois l’avoir ramené 
à la maison après l’avoir trouvé dans un ruisseau à 

proximité. Comme les adultes 
sur cette plage, personne ne 
m’a dit d’aller le remettre où 
je l’avais pris. L’été a cédé le 
pas à l’automne, Timothy a 

disparu, et les adultes m’ont assuré qu’il devait s’être 
creusé un trou pour hiberner.

Il doit avoir essayé. Le printemps suivant, j’ai 
trouvé sa carapace, avec son corps desséché à 
l’intérieur, à moitié enfoui sous un prunier stérile. Je 
ne l’ai dit à personne. Je ne voulais pas être consolée. 
Je savais que c’était de ma faute.

Ce que cette histoire nous apprend ? J’aimais 
cette tortue de tout mon cœur. Et je l’ai tuée. Les deux 
choses sont vraies.

Revenons donc à cette plage en Argentine : 
pourquoi ces gens souhaitaient-ils tant prendre des 
selfies avec un dauphin ? Était-ce simplement pour 
avoir une photo à partager sur les médias sociaux 
ou bien y avait-il quelque chose de plus ? Qu’est-ce 
qui était en jeu lorsqu’ils se pressaient autour du 

Je ne l’ai dit à personne. Je ne voulais 
pas être consolée. Je savais que c’était 

de ma faute.

pattrice jones

dauphin en tendant leurs mains dans 
l’espoir d’établir un contact ?

Encore une fois, sommes-nous si 
différents des gens sur cette plage ?

Un jour, j’ai assisté à une conférence 
sur les droits des animaux en compagnie 
d’une chienne, Babe. Comme la plupart 
d’entre nous, Babe n’aimait pas être 
touchée par des étrangers. Dans cette 
foule de véganes, Babe est devenue 
de plus en plus inconfortable alors que 
les uns et les autres la touchaient ou 
essayaient de la caresser. Son langage 
corporel exprimait clairement ses 
préférences. Elle se dégageait, baissait 
la tête, et se collait sur son compagnon 
humain pour avoir sa protection. Son 
compagnon humain n’avait de cesse 
de répéter des choses comme : « Babe 
ne semble pas vouloir qu’on la touche. » 
Coincés dans leur certitude d’être, d’une 
manière ou d’une autre, spéciaux, ou 
peut-être trop absorbés par leurs propres 
désirs, ces défenseurs des animaux 
ont continué. À tel point que Babe et 
son compagnon humain ont dû quitter 
l’endroit pour qu’elle puisse avoir la paix.

Au sanctuaire VINE dans le Vermont, nous 
n’organisons pas de visites du public. Nous devons 
d’ailleurs régulièrement répondre à des plaintes de 
véganes qui ont pris l’habitude de considérer les 
sanctuaires comme des zoos où l’on peut approcher 
les animaux. L’an dernier, dans un sanctuaire aux 
États-Unis, des centaines de visiteurs ont assisté à 
un événement pour l’Action de grâce, assis sur des 
balles de foin disposées autour d’une dinde pour 

contempler le spectacle de l’oiseau recevant sa 
nourriture. Un autre sanctuaire a amené des dindes 
à un festival végane où, de façon prévisible, elles sont 
devenues épuisées et stressées.

Nous nous sentons tellement déconnectés de la 
nature que nous avons besoin de nous rapprocher des 
animaux non humains. Nous désirons, profondément 
sinon désespérément, établir une connexion avec 
eux. Ce souhait est sain, mais ça ne va plus lorsqu’il 
prend le dessus sur notre empathie ou sur les désirs 
des animaux. 

Tel est donc notre défi, comme l’illustre la tragédie 
survenue sur cette plage : comment pouvons-nous 
puiser dans cette envie saine d’établir des relations 
plus étroites avec les animaux non humains pour 
véritablement les respecter ?

Au sanctuaire VINE, nous proposons aux 
personnes qui voudraient venir comme touristes 
d’être bénévoles une journée, afin de vraiment 
participer à notre communauté multiespèce plutôt 
que de simplement venir observer les animaux. Nous 
tentons pour l’heure de comprendre comment utiliser 
cet élan qui conduit les gens à garder des poules 
dans leur arrière-cour afin de le réorienter vers des 
activités telles que la réadaptation de la faune ou 
la création de refuges pour les oiseaux sauvages. 
Comment travailler avec ces pulsions de manière 
positive, plutôt que de toujours lutter contre ces 
envies qui poussent les gens à nuire aux animaux 
par inadvertance, parce qu’ils les apprécient ou 
souhaitent s’en rapprocher ?

pa
tt

ri
ce

 jo
ne

s 
es

t 
un

e 
au

tr
ic

e,
 c

he
rc

he
us

e 
et

 a
ct

iv
is

te
 q

ue
er

 e
t 

éc
of

ém
in

is
te

. E
lle

 a
 c

of
on

dé
 VINE




 s
an

ct
ua

ry
 (

ve
ga

ni
sm

 is
 t

he
 

ne
xt

 e
vo

lu
ti

on
) d

an
s 

le
 V

er
m

on
t.

 —
 T

ra
du

ct
io

n 
pa

r 
M

ar
ie

-C
la

ud
e 

P
lo

ur
de

, t
ra

du
ct

ri
ce

 a
gr

éé
e.

 —
 P

or
tr

ai
t r

éa
lis

é 
pa

r 
G

ab
ri

el
 K

el
ly

1 	 Depuis l’écriture de cet éditorial, on a plus de détails sur 
l’événement. Il semblerait qu’il n’y avait qu’un seul dauphin 
et qu’il était déjà mort au moment des selfies. 



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 p

a
tt

ri
c

e
 j

o
n

e
s

16

ga
uc

he
 : 

E
m

m
a 

K
is

ie
l, 

R
ec

tr
ic

es
, 2

01
2.

 —
 d

ro
it

e 
: E

m
m

a 

K
is

ie
l, 

S
yl

vi
la

gu
s 

Fl
or

id
an

us
 1

, 2
01

2.



é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 s

u
e

 d
o

n
a

ld
so

n

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 s

u
e

 d
o

n
a

ld
so

n

18 19

versus magazine végane

é
d

it
o

ri
a

l 
d

e
 s

u
e

 d
o

n
a

ld
so

n

Être végane dans un 
monde non végane

Je suis devenue végane à la fin des années 80. 
À l’époque, les obstacles à surmonter étaient 
majoritairement d’ordre pratique. En fait, je parvenais 
alors à être végane seulement en partie : j’étais 
végane à la maison, mais végétarienne lors de mes 
déplacements (et parfois aussi lorsque je mangeais 
à l’extérieur). Et si j’ai publié un recueil de recettes 
véganes en 2003, c’était pour aider à combler un 
vide : les livres de cuisine véganes étaient encore 
rarissimes.

Puis, le monde a changé. On peut maintenant 
accéder à des tonnes d’idées et de recettes sur 
Internet et de nouveaux produits merveilleux ont 
fait leur apparition sur le marché. Être végane est 
devenu beaucoup plus simple pour moi – du moins 
pour un temps. Récemment, 
j’ai toutefois développé une 
intolérance au gluten et 
certains problèmes avec 
le sucre et la levure. Je 
dois procéder par essais et erreurs et je ne suis 
pas encore certaine de ce que je peux manger ou 
non. Il va sans dire que m’alimenter en voyage ou à 
l’extérieur de chez moi est redevenu un casse-tête. 
Et la préparation des repas me demande à nouveau 
beaucoup plus de temps.

Cette situation est frustrante. J’ai passé des 
années à dire que ce n’est pas parce que je suis 
végane que je suis difficile, que je ne me prive de 
rien et que je ne suis pas obsédée par la santé. Mon 
véganisme repose sur une idée de justice. Je ne 
mange pas d’animaux pour les mêmes raisons que 
je ne mange pas mes congénères, mes concitoyens 
ou mes voisins terriens. Parce que c’est mal ! Ça me 
rend folle quand on étiquette le véganisme comme 

une « diète particulière », un « choix de vie » ou une 
sorte d’ascétisme ou de rigorisme moral (comme 
l’abstinence d’alcool ou sexuelle).

Or, ma capacité à transmettre ce message 
de justice sera dorénavant un peu plus confuse à 
cause de mes nouvelles restrictions alimentaires. 
Peu importe ce que je pourrai dire, je serai perçue 
comme une personne de plus avec des « troubles 
alimentaires », quelqu’un qu’on aurait envoyé sur 
Terre afin de tester la patience de ses proches, de ses 
hôtes et des serveurs et serveuses de restaurants. 
Mais le pire, c’est que des non-véganes vont mettre 
mes problèmes de santé et mes réactions à certains 
aliments sur le dos de mon véganisme.

Tout ça m’a fait réfléchir. Car tout le monde n’a 
pas à surmonter les mêmes 
obstacles. Être végane peut 
nous sembler relativement 
facile (après une période de 
transition initiale), lorsqu’on 

n’a pas de problèmes de santé, si on est à l’aise 
financièrement, lorsqu’on vit dans une grande ville, 
en solo ou avec d’autres véganes, ou lorsque votre 
famille ou vos cercles sociaux et culturels sont 
tolérants à l’égard du véganisme. Mais imaginez 
que vous êtes atteint d’une maladie cœliaque (ou 
de la maladie de Crohn, ou de diabète) – et que 
vous êtes à la tête d’une famille monoparentale 
dont l’adolescent adore la viande ; vous vivez dans 
une petite ville avec des revenus limités ; les gens 
de votre entourage lèvent les yeux au ciel quand ils 
entendent parler de véganisme ; votre communauté 
culturelle perçoit le véganisme comme un complot 
élitiste et néocolonialiste de Blancs. Ça ne semble 
soudainement plus aussi facile, n’est-ce pas ? Et ça 

La simple augmentation du nombre 
de véganes ne suffit pas à stimuler des 

changements structurels.

Sue Donaldson

peut aussi devenir agaçant, dans ces 
circonstances, de toujours entendre les 
autres véganes proclamer à tout vent à 
quel point il est « facile » d’être végane.

Voilà pourquoi le véganisme qui 
prend pour cible des comportements 
individuels risque d’être perçu comme 
injuste (puisqu’il impose des fardeaux 
très inégaux à des individus différents) ; 
moralisateur (lorsque des personnes 
pour qui cette diète est relativement 
facile à adopter traitent avec suffisance 
des gens pour qui c’est un défi majeur) ; 
ou naïf (quand il sous-estime les défis que 
pose la transition).

Plusieurs activistes craignent que 
reconnaître ce déséquilibre entre les 
individus compromette ou dilue le 
message végane. Mais cela pourrait le 
rendre plus fort : en dirigeant nos efforts 
vers des changements institutionnels, 
plutôt que sur les choix alimentaires 
personnels. La simple augmentation 
du nombre de véganes ne suffit 
pas à stimuler des changements 
structurels. Ces derniers requièrent une 
mobilisation juridique et politique, et un 
investissement entrepreneurial. Nous 
devons en faire davantage de ce côté, 

et nous devrions également réfléchir aux moyens 
de faciliter la vie des personnes qui ont le plus 
d’obstacles à surmonter. Par exemple, si les bivalves 
et certains insectes s’avèrent ne pas être sentients, 
nous pourrions considérer ce marché comme une 
source de nourriture durable afin de simplifier la vie 

des gens aux prises avec des allergies au gluten, 
au soya ou aux noix. Nous pourrions ouvrir des 
commerces véganes non seulement là où la demande 
existe déjà, mais aussi dans les quartiers défavorisés 
et les déserts alimentaires. Nous pourrions réclamer 
un véganisme institutionnel non seulement dans les 
universités, mais aussi dans les hôpitaux, les maisons 
de retraite et les garderies.

Adopter un mode de vie végane sera nettement 
plus simple le jour où, plutôt que d’être socialement 
handicapant, ce sera la norme désirable, partagée, 
éthique, santé et raisonnable – le jour où des options 
végétales variées et abondantes seront accessibles 
à tout le monde, peu importe notre état de santé, nos 
revenus ou notre identité culturelle. D’ici là, nous 
devrions nous garder de scruter les actions des 
gens et leurs choix alimentaires individuels. Jouer à 
la police alimentaire fournit des munitions à ceux qui 
souhaitent marginaliser le véganisme en en faisant 
une affaire de vertu personnelle. Et cela met la barre 
encore plus haut pour les moins nantis d’entre nous, 
ceux qui souhaitent faire partie du mouvement sans 
toutefois être en mesure de passer seuls le « cap » du 
véganisme dans le monde non végane actuel. Mes 
propres restrictions alimentaires ne me placent pas 
dans cette catégorie (du moins pas encore), mais 
c’est surtout parce que j’ai la chance de bénéficier 
de la flexibilité au travail, de la sécurité financière et 
des autres ressources nécessaires pour compenser. 
Tout le monde n’a pas ce luxe.

S
ue

 D
on

al
ds

on
 e

st
 u

ne
 c

he
rc

he
us

e 
in

dé
pe

nd
an

te
. E

lle
 e

st
 la

 c
o-

au
-

tr
ic

e,
 a

ve
c 

W
ill

 K
ym

lic
ka

, d
e 

Zo
op

ol
is

 : 
A

 P
ol

it
ic

al
 T

he
or

y 
of

 A
ni

m
al

 

R
ig

ht
s 

(O
xf

or
d

 U
n

iv
er

si
ty

 P
re

ss
).

—
 T

ra
d

u
ct

io
n

 p
ar

 M
ar

ie
-C

la
u

d
e 

P
lo

ur
de

, t
ra

du
ct

ri
ce

 a
gr

éé
e.

 —
 P

or
tr

ai
t r

éa
lis

é 
pa

r 
G

ab
ri

el
 K

el
ly



20
m

o
d

e

Cruelty free

Cette série est issue de notre envie commune – de photographe et 

maquilleuse – de créer des images mêlant l’univers de la beauté 

de notre vie professionnelle à celui du véganisme, plus personnel.

Comme bien souvent le beau dissimule une part d’ombre, ces 

photos font écho de façon détournée aux tests effectués sur les 

animaux dans le secteur des cosmétiques. Ici, la souffrance n’est 

pas cachée, mais sublimée, clin d’œil ironique à une industrie 

dépassée. Les maquillages de ces photos sont sans cruauté ; 

une norme universelle que nous espérons voir venir le plus vite 

possible. 

Fanny & Nick.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
N

ic
k 

N
or

m
an

, w
w

w
.n

ic
kn

or
m

an
st

ud
io

s.
co

m
. —

 M
aq

ui
lla

ge
 e

t m
a-

nu
cu

re
 p

ar
 F

an
ny

 M
au

re
r 

@
B

ac
ks

ta
ge

 A
ge

nc
y,

 w
w

w
.fa

nn
ym

au
re

r.c
om

 —
M

an
ne

qu
in

 

m
ai

ns
 : I

sa
be

lle
 V

al
en

ti
n 

—
 M

an
ne

qu
in

 : L
ex

i @
C

ry
st

al
 m

od
el

 m
an

ag
em

en
t,

 P
ar

is
.

E
n 

ba
s 

à 
ga

uc
he

 : 
E

ye
sh

ad
ow

s 
N

ab
la

 —
 M

as
ca

ra
 P

ac
ifi

ca
 «

S
te

lla
r 

G
az

e»
 —

 B
lu

sh
 

P
ac

ifi
ca

 —
Fo

nd
 d

e 
te

in
t N

ak
ed

 S
ki

n 
—

 E
n 

ha
ut

 à
 d

ro
ite

 : 
H

ig
hl

ig
ht

er
 T

oo
 F

ac
ed

 —
 

P
ou

dr
e 

P
ac

ifi
ca

 «
P

er
fe

ct
 L

ot
us

» 
—

 Il
lu

st
ra

ti
on

 p
ar

 A
m

él
ie

 T
ou

ra
ng

ea
u,

 c
on

ife
re

.c
a



e
ss

a
i 

p
a

r 
yv

e
s 

b
o

n
n

a
rd

e
l

e
ss

a
i 

p
a

r 
yv

e
s 

b
o

n
n

a
rd

e
l

22 23

versus magazine végane

Qu’est-ce que la 
domination adulte ? 

Et si, plus encore que le spécisme, la domination adulte sur les 

enfants constituait l’ultime oppression invisible ? Que savons-nous 

des luttes des enfants travailleurs, des mouvements de fugitifs ou de 

fugueuses ? Pourquoi les « mineurs » n’auraient-ils pas les mêmes 

droits que les adultes ? 

Une domination, vraiment ? Au cours de 
la colonisation et de l’exportation du modèle 
« occidental » contemporain, progressivement à 
l’échelle de la planète tout entière, les moins de 
18 ans se sont vus imposer un statut de « mineur ». Ils 
(et elles !) se trouvent ainsi dépossédés de leurs plus 
vives années, accaparées par la famille et par l’école. 
Dans les pays développés — où le processus est 
désormais pleinement abouti —, ils ou elles peuvent 
aujourd’hui vivre dix-huit ans sans jamais décider 
souverainement des quelques heures à venir !

Je ne pense pas que la 
situation des jeunes humains, 
dans le passé, était plus 
enviable. Ils se courbaient 
le plus souvent sous le joug 
d’une domination patriarcale 
impitoyable. Cependant, la 
condition contemporaine 
de l’enfance, prenant la forme d’un lointain avatar 
de l’appropriation patriarcale du XIXe siècle, paraît 
elle aussi foncièrement injuste. Dans nos pays, les 
mineurs sont désormais complètement sous tutelle. 
Ils peuvent bien, par hasard, avoir des parents ou des 

éducateurs « cools », il n’en reste pas moins que ce 
sont ces derniers qui décident en dernier ressort.

 De fait, dans la quasi-totalité des cas, les 
« responsables » s’arrogent des droits exorbitants 
sur la vie des jeunes humains, des droits et un 
pouvoir socialement acceptés : les jeunes garçons, 
et encore moins les filles, n’ont pas le droit de choisir 
librement où, ni avec qui ils ou elles veulent vivre. Les 
mineurs ne peuvent fréquenter librement leurs amis, 
ni même recevoir du courrier sans contrôle familial. 
Les droits de la personne les plus fondamentaux leur 

sont déniés. Comment cela 
est-il concevable dans une 
démocratie ? 

Les mineurs sont soumis 
« pour leur bien ». Leurs 
parents ou l’État décident 
s’ils devront ou non perdre 
leur jeunesse à l’école. On les 

tient à l’écart de toutes les informations décisives 
(concernant leurs droits, par exemple) ainsi que 
de la vie sociale normale. Ils sont, à la naissance, 
assignés de force à un genre (féminin ou masculin). 
Dès qu’elles se manifestent, leurs sexualités sont 

Essai

Le mépris dans lequel sont tenus leurs 
désirs, leurs intérêts et leurs besoins, 
est constant. Comment le dire autre-
ment ? La première éducation, qui ré-
sume toutes les autres, est l’éducation 

à la soumission.

Yves Bonnardel

contrôlées, parfois réprimées et souvent 
culpabilisées pour les mettre sur le bon 
chemin de l’hétérosexualité. Surtout, 
on ne leur laisse aucune possibilité 
d’indépendance matérielle, financière… 
ou affective. Le mépris dans lequel sont 
tenus leurs désirs, leurs intérêts et leurs 
besoins, est constant. Comment le dire 
autrement ? La première éducation, qui 
résume toutes les autres, est l’éducation 
à la soumission.

Des droits pour les mineurs 

Les droits qui leur sont accordés, 
tels « le droit à l’éducation » et « le droit à 
une famille », se révèlent être, en fait, des 
obligations, des devoirs : la consécration 
d’une absence de droits réels. Les 
mineurs, du fait même de ce statut 
qui les place sous tutelle, sont réputés 
« irresponsables » (il s’agit d’une notion 

juridique bien plus que d’une notion de psychologie !) 
et sont soumis à l’arbitraire des adultes qui en ont la 
« responsabilité », aujourd’hui strictement encadrée 
par l’État. 

Historiquement, plus on a, peu à peu, privé les 
mineurs du pouvoir sur leur propre vie, plus s’est 
enracinée l’idée qu’ils sont des humains « pas 
finis », « immatures », « en devenir », bref, des humains 
incomplets, incapables, infirmes, non raisonnables, 
irresponsables. On dira aujourd’hui qu’ils n’ont 
pas le discernement nécessaire pour mener eux-
mêmes leur barque. Pourtant, il suffit d’observer le 
passé récent (il y a deux siècles encore), ou dans 

d’autres cultures, combien les « enfants », dès le plus 
jeune âge, se débrouillent fort bien sans l’assistanat 
d’adultes. 

C’est l’éducation qu’on leur fourgue dans nos 
contrées qui leur rogne les ailes. Une féministe 
matérialiste française qui a magistralement théorisé 
le patriarcat et le statut de mineur, Christine Delphy, 
parle carrément d’« éducation à l’incompétence ». 
De son côté, la sociologue féministe Stevi Jackson 
note fort à propos : « On envoie à l’école des 
enfants incapables de s’habiller eux-mêmes à un 
âge où, dans d’autres sociétés et dans la nôtre 
auparavant, ils auraient commencé à contribuer 
de façon substantielle à la vie et au travail de leur 
communauté. » Et cela ne va pas de soi : la culture 
contemporaine doit déployer un travail colossal et 
quotidien pour amener les enfants à ignorer leurs 
propres capacités. 

Une infantilisation dans l’intérêt de l’enfant ?

Pour détruire la confiance que les mineurs 
ont d’eux-mêmes et de leurs propres capacités, 
il faut consacrer à cette entreprise une attention 
permanente, une énergie renouvelée pendant des 
années ; il faut que l’enfant reste en permanence au 
centre de l’attention des adultes, que cette attention 
soit sans relâche, et qu’elle se traduise par des 
gestes et des commentaires explicites, restreignant 
et canalisant les comportements. À cette condition, 
et à cette condition seulement, les enfants peuvent 
être produits comme immatures, incapables et 
irresponsables. Mais comment justifier cette 
infantilisation et cette minorisation des enfants qui 
fondent nos sociétés capitalistes et démocratiques ?

Yv
es

 B
on

na
rd

el
 e

st
 u

n 
ph

ilo
so

ph
e 

et
 m

ili
ta

nt
 é

ga
lit

ar
is

te
 fr

an
ça

is
. O

n 
pe

ut
 

lir
e 

se
s 

ar
ti

cl
es

 s
ur

 d
iv

er
s 

su
je

ts
 (f

ro
nt

iè
re

s,
 a

nt
is

pé
ci

sm
e,

 p
ri

so
n,

 e
tc

.) 
en

 

co
ns

ul
ta

nt
 y

ve
s-

bo
nn

ar
de

l.i
nf

o.
 Il

 v
ie

nt
 d

e 
pu

bl
ie

r 
La

 d
om

in
at

io
n 

ad
ul

te
. 

L’
op

pr
es

io
n 

de
s 

m
in

eu
rs

 (É
di

ti
on

 M
yr

ia
di

s,
 2

01
5)

.



e
ss

a
i 

p
a

r 
yv

e
s 

b
o

n
n

a
rd

e
l

e
ss

a
i 

p
a

r 
yv

e
s 

b
o

n
n

a
rd

e
l

24 25

versus magazine végane

ils vivent, être autonomes financièrement, travailler 
librement, choisir leur éducation, et s’ils choisissent 
d’aller à l’école, décider d’assister ou non à tel ou 
tel cours. Bien que sans illusions sur le système de 
représentation parlementaire, ils réclament aussi le 
droit politique d’élire et d’être élus dans les mêmes 
élections que les « adultes ». Ils dénoncent l’âgisme, 
la discrimination arbitraire fondée sur l’âge, et exigent 
l’abolition du statut discriminatoire de « mineur ». 
Selon leur analyse, la Convention internationale 
des droits de l’enfance est contraire aux droits de 
la personne. 

Ces mineurs allemands ont écrit de très beaux 
textes, que je vous laisse découvrir : certains sont 
traduits en français sur leur site (http ://fr.kraetzae.
de). On y trouve notamment des articles théoriques 
de critique de la notion d’éducation. Comme 
nombre d’autres mouvements de mineurs, ils ne 
réclament pas tel ou tel nouveau mode d’éducation : 
ils contestent la notion même d’éducation. Celle-ci 
implique en effet un éducateur et un « éduqué », le 
premier voulant amener le second à intégrer telle ou 
telle norme de comportement, telle ou telle identité, 
tel ou tel savoir, etc. Ils affirment que l’éducation est 
un pouvoir qui ne saurait exister sans domination. 
Autrement dit, ils voient l’éducation comme étant en 
soi une domination, et une domination inacceptable 
dans son principe. À l’encontre de tout projet éducatif, 
ils souhaitent instaurer politiquement des relations 
égalitaires, un respect mutuel, où le plus vieux cesse 
de vouloir plier l’autre à ses fantaisies. Lorsque c’est 
souhaitable, il peut l’accompagner comme un égal 
dans sa découverte et son expérimentation du 
monde.

À la fin de ce bref parcours critique dans le 
monde de la domination adulte, c’est-à-dire dans 
notre monde, je voudrais me poser et nous poser 
quelques questions à la fois simples, complexes 
et intimes : pourquoi existe-t-il aujourd’hui si peu 
de solidarité politique des « adultes » envers les 
« enfants » ? Pourquoi acceptons-nous si facilement 
ces rôles de gardes-chiourmes et d’éducateurs qu’on 
nous fait jouer à leur encontre ? Et, surtout, que faire ?

C’est bien sûr « dans l’intérêt supérieur de 
l’enfant ». C’est au nom de la « protection de l’enfance » 
qu’on les tient sous contrôle permanent, enfermés, 
gouvernés, éduqués (un monde disciplinaire qui 
tient du totalitarisme). Mais qu’est-ce donc qu’une 
protection qui ôte toutes possibilités de défense 
à la personne qu’on protège ? Il faut savoir que 
pratiquement toutes les violences sexuelles, 
physiques et psychologiques sont commises par 
les « protecteurs » et les « éducateurs », la famille en 
premier lieu... 

Il est bien connu que la meilleure des protections 
contre quelque violence que ce soit est la capacité 
sociale à dire non, à s’opposer aux caprices des 
autres : simplement être 
en situation de considérer 
les autres, non comme des 
maîtres, mais comme des 
égaux. Il ne s’agit pas là d’une 
disposition psychologique à 
acquérir, mais d’un fait social, 
réalisé ou non. Les femmes, 
par exemple, se battent, non 
pour être « protégées » (port du voile obligatoire, 
interdiction de travailler, interdiction de sortir la nuit), 
mais pour accéder à une véritable égalité sociale, 
économique et politique, seule véritable garantie 
d’une vie digne et libre. Or, la protection des enfants 
ne développe d’aucune façon la libre disposition de 
leur vie, elle les livre au contraire pieds et poings liés 
à l’arbitraire de leurs « protecteurs ». Elle a bien plus 
à voir avec une protection mafieuse qu’avec un réel 
souci respectueux de ce qu’ils peuvent et veulent 
vivre.

Des luttes dont on ne parle jamais  

Dans les faits, nombreux sont les jeunes qui 
refusent cette vie sous contrôle, et la violence qui, le 
plus souvent, l’accompagne. Les dizaines de milliers 
de fugitifs et fugitives en attestent. Ces clandestins 
de l’ordre adulte vivent à la merci de la police et dans 
le danger d’être livrés à leur famille ou à des foyers 
d’État. Et lorsqu’ils dépriment, font des coups de folie 
ou ratent leur suicide, ils se retrouvent en camisole 
chimique dans des unités psychiatriques.

Pourtant, partout dans le monde, à toutes les 
époques, et malgré les bâtons mis dans les roues par 
le pouvoir adulte, des mineurs ont su se rassembler 
pour lutter collectivement contre le sort qui leur est 

fait. Ils revendiquent l’accès aux mêmes droits et aux 
mêmes libertés que les majeurs. Aux États-Unis, le 
mouvement des youth rights, par exemple, lutte pour 
l’abolition du statut de mineur et contre toutes les 
restrictions de liberté qu’il entraîne. En France, en 
1979, un groupe de fugueurs (en fait, une majorité de 
filles au début) occupa l’Université de Vincennes et 
se donna le nom de « mineurs en lutte » pour exiger 
publiquement, politiquement, la réappropriation de 
leur vie. Au plus fort de leur combat, ils étaient plus 
de 70 mineurs de 12 à 17 ans à refuser haut et fort les 
lois pour les mineurs. À la même époque, on voyait 
éclore dans plusieurs autres villes des « comités de 
libération de l’enfance ». Le mouvement connut une 

vaste répression et ne se 
solda malheureusement que 
par un feu de paille. 

On le sait peu parce que 
cela heurte notre bonne 
conscience de « protecteurs 
des enfants », mais dans 
au moins trente-six pays, 
depuis des décennies, des 

organisations d’Enfants et Jeunes Travailleurs (EJT) 
s’opposent à la Convention internationale des droits 
de l’enfant et aux directives de l’OIT (Organisation 
internationale du travail). Ces organisations 
exigent le droit au travail et la possibilité de refuser 
l’exploitation. En Asie, en Afrique et en Amérique 
latine, ces jeunes sont le plus souvent obligés de 
travailler pour subvenir à leurs besoins et à ceux de 
leur famille. Tous insistent, pourtant, sur ce point : 
même s’ils avaient la possibilité de ne pas travailler, ils 
souhaiteraient avoir le choix. Et quel que soit leur âge. 
Ils exigent de devenir des « protagonistes sociaux et 
politiques » de leur pays. En 2014, le gouvernement 
bolivien a d’ailleurs plié et aménagé une loi qui 
prohibait le travail des mineurs, les plongeant dans 
la clandestinité et la précarité. 

À l’échelle mondiale, les mineurs sont des 
centaines de millions à devoir travailler dans 
l’illégalité, soumis à la surexploitation et à toutes 
les violences imaginables. Leurs syndicats sont 
généralement interdits et on imagine combien leur 
situation profite au capitalisme mondial. En attendant 
l’abolition du travail, il est crucial de les soutenir dans 
leurs luttes !

En Allemagne, un groupe de mineurs, Kraetzae, 
existe et se renouvelle depuis 1992. Ils font 
campagne pour différents droits : choisir avec qui 

Il est bien connu que la meilleure des 
protections contre quelque violence 
que ce soit est la capacité sociale à 

dire non, à s’opposer aux caprices des 
autres : simplement être en situation de 
considérer les autres, non comme des 

maîtres, mais comme des égaux.



ro
a

d
 t

ri
p

 v
é

g
a

n
e

 p
a

r 
vé

ro
n

iq
u

e
 g

a
g

n
o

n

ro
a

d
 t

ri
p

 v
é

g
a

n
e

 p
a

r 
vé

ro
n

iq
u

e
 g

a
g

n
o

n

26 27

versus magazine végane

Road trip végane 
Véronique Gagnon

Après quinze ans de vie dans l’Ouest canadien, à l’autre bout du 

pays, je déménage. C’est mon retour aux sources. À mes sources 

québécoises. 

L’opportunité de traverser le pays, de connaître et 
de découvrir ce Canada emblématique. Mais aussi le 
chagrin profond de tout laisser derrière soi. C’est un 
road trip végane : en toute simplicité, sans resto fancy, 
sans même la place pour traîner un cooler ou de la 
nourriture. Comment survivre pendant ce périple de 
10 jours, d’ouest en est ? 5253 km vers mes racines. 
Dans la voiture qui déborde de mes quinze dernières 
années de vie, ce sera un défi.

Café noir, sandwiches aux tomates et laitue : 
sans sucre, sans sel, sans végénaise et sans goût. 
Pâtes aux tomates et salades de supermarché, noix 
et pommes. Pour les petits-déj, il y a des toasts et du 
beurre de peanut. 

Mais le vrai défi est ailleurs. C’est mon voyage 
intérieur. Le retour à Québec. Après tant d’années 
passées si loin à vivre, à explorer, à me découvrir et 
à aimer, comment me sentirai-je dans l’immensité 
du paysage ?

Et puis il y a ces animaux qu’on croise, qu’on 
laisse derrière soi, sur le chemin, dans les champs. 
Dans les abattoirs, bientôt : comment ne pas y 
penser ? Et puis des gens, des cultures méconnues, 
avec leur désir de ne pas changer. La pesanteur des 
communautés à la vie réglée.  

De l’océan Pacifique à Québec, de moi à moi, 
voici déposés sur le papier quelques souvenirs d’un 
voyage si singulier. 

À
 n

ot
re

 ré
ve

il,
 q

ue
lle

 b
el

le
 s

ur
pr

is
e 

no
us

 a
vo

ns
 e

ue
 e

n 
re

ga
rd

an
t d

eh
or

s!
 C

et
te

 v
ue

 in
cr

oy
ab

le
 s

ur
 le

 la
c 

O
ka

na
ga

n,
 q

ue
 n

ou
s 

n’
av

on
s 

pa
s 

eu
 la

 

ch
an

ce
 d

e 
vo

ir
 le

 s
oi

r p
ré

cé
de

nt
 p

ui
sq

u’
à 

no
tr

e 
ar

ri
vé

e 
au

 c
am

pi
ng

, i
l f

ai
sa

it 
dé

jà
 n

oi
r. 

—
 P

ho
to

gr
ap

hi
e 

pa
r V

ér
on

iq
ue

 G
ag

no
n,

 v
er

on
iq

ue
ga

gn
on

.c
om



ro
a

d
 t

ri
p

 v
é

g
a

n
e

 p
a

r 
vé

ro
n

iq
u

e
 g

a
g

n
o

n

ro
a

d
 t

ri
p

 v
é

g
a

n
e

 p
a

r 
vé

ro
n

iq
u

e
 g

a
g

n
o

n

28 29

versus magazine végane

La
c 

Lo
ui

se
, m

aj
es

tu
eu

x.
 —

 D
ro

ite
 (d

es
so

us
) :

 B
ow

 R
iv

er
, B

an
ff.

 —
 P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 V
ér

on
iq

ue
 G

ag
no

n



té
m

o
ig

n
a

g
e

 p
a

r 
m

a
rt

in
 p

a
g

e

té
m

o
ig

n
a

g
e

 p
a

r 
m

a
rt

in
 p

a
g

e

30 31

versus magazine végane

Ne pas manger 
d’animaux ni laisser 
les humains se 
manger entre eux

Tous les mercredis, avec Coline, nous prenons un café en terrasse 

face aux halles du marché de Talensac, à Nantes, puis nous nous 

faufilons dans les allées, Cyrus bien attaché sur sa poussette. 

Talensac est un marché convivial avec des 
artisans, des maraîchers, des petits producteurs. 
Le boucher tranche des morceaux de bœuf avec 
art et emballe des parties d’agneau avec respect, le 
fromager parle avec passion 
d’un nouveau roquefort bio. 

J’ai l’impression que nous, 
véganes, voyons double. 
La diplopie est un de nos 
pouvoirs (comme la capacité 
à préparer un houmous les 
mains attachées dans le dos). 
Il n’est pas simple ni pratique, mais il fait partie de la 
panoplie. Ainsi, j’observe avec sympathie tous ces 
heureux gastronomes, et dans le même temps je 
pense aux brebis et vaches blessées pour leur lait, 
aux poissons, aux agneaux, aux crabes, et aux porcs 
abattus : sur les étals, ce sont des personnes mortes, 
des êtres qui étaient doués de conscience et aimaient 

être en vie. Je suis partagé entre le plaisir de me mêler 
à cette foule, et le désespoir. La diplopie s’oublie 
parfois, le cerveau arrive à temporairement éliminer 
une des images, mais elle ne se résout pas. Ma 

manière d’être végane c’est 
d’assumer cet inconfort et de 
ne pas chercher à l’éliminer.

Je ne considère pas 
ceux qui tuent ou mangent 
d e s  a n i m a u x  c o m m e 
des criminels, alors que 
s’ils infligeaient le même 

traitement à des animaux humains je dirais sans 
hésiter : « Ce sont des criminels. » Incohérence 
logique, mais cohérence historique et sociale.

Au gré des rencontres, celles et ceux qui 
consomment de la viande et des produits animaux 
et qui ont appris que j’étais végane me posent des 
questions. Je les informe avec douceur et passion 

Devenir végane m’a appris à ne plus 
tomber dans le piège des engueulades 
et de la violence rhétorique : il s’agit 
de ne pas blesser, physiquement ou 
psychologiquement, les animaux, y 

compris les animaux humains.

Témoignage

(c’est l’enjeu : être de bonne compagnie, 
mais sans minorer les conséquences 
de la viande, du fromage, des œufs, du 
cuir, de la laine, ne jamais céder sur la 
nécessité éthique du véganisme). Je les 
invite à dîner aussi, je leur donne des 
recettes, des conseils pour remplacer 
les œufs en pâtisseries, des alternatives 
à la laine, je leur parle des animaux 
comme individus. Je me sens proche des 
omnivores : après tout, j’étais comme eux. 
Leurs œillères me sont familières. Elles 
me rappellent toutes les œillères dont il 
me reste encore à me débarrasser sur 
tant de sujets. 

La plupart des non-véganes que 
je fréquente et que je croise sont 
bienveillants et curieux, je constate peu 
de végéphobie, mais, plutôt, de la gêne 
et de la culpabilité. De temps en temps, 
je me heurte à une certaine agressivité. 
Alors j’arrête la discussion, ça ne sert à 
rien de répliquer et d’asséner, ce sont des 

histoires d’affects, se fâcher est trop facile, ça flatte 
l’ego, mais c’est stérile. Devenir végane m’a appris 
à ne plus tomber dans le piège des engueulades et 

de la violence rhétorique : il s’agit de ne pas blesser, 
physiquement ou psychologiquement, les animaux, 
y compris les animaux humains.

À Talensac, Coline et moi avons trouvé des 
maraîchères exceptionnelles. Ces temps-ci, elles ont 
de nombreuses variétés de courges, et surtout elles 
sont les seules à vendre du chou noir de Toscane, 
mon chou préféré (après les différentes sortes de 
choux-raves).

Nantes est une ville où, une fois qu’on s’est défait 
de son attachement aux produits animaux, il est facile 
d’être végane. Disons même : le véganisme y est 
facilité. En plus des nombreux marchés, il y a quantité 
de magasins bios et de supermarchés. Trouver des 
graines de lin et de chia, de l’arrow-root, des protéines 
de soja texturées, du tempeh, de la panisse, n’est 
pas un problème. Notre ville est très gourmande (j’y 
pense : pour certains, l’excellence gastronomique 
d’une ville peut aussi être un frein au véganisme, car 
il est sans doute plus difficile de se passer de divins 
croissants, fromages et viandes, que de nourritures 
médiocres).

Il y a aussi une boutique qui vend des sacs et des 
accessoires en faux cuir, des cafés avec des thés et 
cafés au lait végétal, et plusieurs restaurants qui ont 
à leur carte des plats et des menus véganes. Il y a 

M
ar

ti
n 

P
ag

e 
es

t é
cr

iv
ai

n.
 Il

 a
 n

ot
am

m
en

t p
ub

lié
 L

’a
rt

 d
e 

re
ve

ni
r à

 la
 v

ie
, O

n 
s’

ha
-

bi
tu

e 
au

x 
fi

ns
 d

u 
m

on
de

 e
t M

an
ue

l d
’é

cr
it

ur
e 

et
 d

e 
su

rv
ie

. I
l é

cr
it

 a
us

si
 p

ou
r 

la
 

je
un

es
se

. S
ou

s 
l’a

lia
s 

de
 P

it
 A

ga
rm

en
, i

l é
cr

it
 d

es
 r

om
an

s 
de

 g
en

re
. I

l e
st

 p
èr

e 

d’
un

 m
er

ve
ill

eu
x 

pe
ti

t g
ar

ço
n 

et
 a

m
ou

re
ux

 d
’u

ne
 fe

m
m

e 
ép

at
an

te
.

Martin Page



té
m

o
ig

n
a

g
e

 p
a

r 
m

a
rt

in
 p

a
g

e
32

même une librairie-café, Les Bien-aimés, qui propose 
pâtisseries et plats véganes (ainsi qu’un bon rayon 
de livres végés culinaires et politiques).

À Nantes, le véganisme existe aux yeux des 
carnistes. De temps en temps, j’imagine qu’ils 
goûtent un plat, et ils découvrent combien c’est 
délicieux. Leurs habitudes évoluent, leur pensée 
aussi. Dans notre ville, le véganisme fait de plus en 
plus partie du paysage. Le changement passe aussi 
par une imprégnation inconsciente. 

D e r n i è re m e n t ,  s u r 
Facebook, quelqu’un se 
moquait des véganes qui 
affichaient leur véganisme 
sur des t-shirts et par des 
tatouages. Il trouvait ça ridicule. Je ne suis pas 
d’accord. J’ai une patch « Vegan » (d’ailleurs on 
manque de patchs en français) sur mon manteau 
et sur mes sacs pour une raison : parce que je veux 
faire exister ce mot dans l’espace public. C’est une 
manière d’inscrire ce mouvement de justice sociale 
dans la vie de tous les jours. Quand certaines 
personnes remarquent une de mes patchs, elles 
posent des questions, on commence à parler, ça 
suscite des échanges.

Tout de même, à Nantes, il manque encore une 
boutique spécifi quement végane dans laquelle on 
trouverait VEG1, vitamine D3 et oméga-3 (DHA-EPA) 
d’origine végétale. Et une boulangerie-pâtisserie 
végane. Ça viendra.

Nous avons de la chance de vivre ici 

Mon combat en tant que végane est aussi, dans la 
mesure de mes moyens, un combat pour que ce dont 
je dispose soit accessible à toutes et à tous. C’est un 
combat contre les déserts alimentaires : pour que 
tout le monde ait accès à une nourriture goûteuse 
et variée et à des chaussures sans cuir fabriquées 
dans des conditions sociales acceptables (et d’aussi 
mauvais goût que les chaussures en cuir).

Certes, un supermarché de base fournit tout ce 
dont a besoin un végane pour préparer ses repas. 
Mais, dans une grande ville, on a une variété et une 
qualité qui rendent possibles les recettes excitantes 
et complexes. On est privilégiés. Et comme tous les 
privilégiés, j’ai un devoir moral de me battre pour ceux 
qui ne le sont pas.

Je repense à la banlieue parisienne de ma 
jeunesse, avec un seul petit supermarché, des 

produits standardisés, des tomates sans goût. Pour 
le gamin que j’étais, être végane aurait été diffi  cile. 
L’environnement culturel y était peu favorable. À 
l’époque, je n’avais jamais discuté avec un végétarien 
ou un végane. En souvenir de ce temps, et du garçon 
que j’étais, jamais je ne me permettrais de juger 
quelqu’un qui ne bénéfi cie pas des mêmes facilités 
que moi.

Je n’ai jamais compris comment on pouvait être 
végane et de droite, ou disons pour le statu quo. 

L’inégale répartition des 
richesses, la relégation d’une 
partie de la population dans 
des déserts alimentaires, 
l’exclusion des handicapés 

et des malades de l’espace public, la reproduction 
sociale, sont des entraves au développement du 
véganisme. Le véganisme est une éthique subversive 
et, de mon point de vue, elle est liée à un engagement 
politique plus général qui s’oppose à la marche du 
monde actuel et à ses hiérarchies, entre humains 
et animaux bien sûr, mais aussi entre humains eux-
mêmes.

Je n’ai jamais compris comment on 
pouvait être végane et de droite, ou 

disons pour le statu quo. 

demandez  nos produitsSuggérez GUSTA  à votre épicier  préféré ! 

des produits gourmands,  
sains  et  100  % naturels

 charcuteries végétales,  
 fromages véganes  
 et plus encore 

Premiere fabrique vegane  au   Quebec
 Fabriqué with love à Montréal 

gustafoods.comDécouvrez nos points de vente. 
Commandez en ligne dès maintenant !

Pour un grilled-cheese 
digne de mention,  
le fromage à gratiner 
GUSTA sera votre 
meilleur allié.

pour mieux vous servir
ouverture  prochaine  
d'un  comptoir-boutique
au marché jean-talon

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Druide_Versus_03.16.pdf   1   2016-03-01   10:16 AM



35

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r N
ic

k 
N

or
m

an
, w

w
w

.n
ic

kn
or

m
an

st
ud

io
s.

co
m

. —
 M

aq
ui

lla
ge

 

et
 m

an
uc

ur
e 

pa
r F

an
ny

 M
au

re
r, 

w
w

w
.fa

nn
ym

au
re

r.c
om

 —
M

an
ne

qu
in

 m
ai

ns
 : 

Is
ab

el
le

 V
al

en
ti

n 
—

 M
an

ne
qu

in
 : L

ex
i @

 C
ry

st
al

 m
od

el
 m

an
ag

em
en

t,
 P

ar
is



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 y

u
va

l 
n

o
a

h
 h

a
ra

ri

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 y

u
va

l 
n

o
a

h
 h

a
ra

ri

36 37

versus magazine végane

Entrevue

D’où vient  
la domination 
humaine ?

Yuval Noah Harari est un jeune historien israélien - et végane - 

devenu célèbre avec son best-seller international, Sapiens, une 

brève histoire de l’humanité (Albin Michel, 2015). Dans ce livre 

passionnant et limpide, le spécialiste en histoire globale propose, en 

400 pages, une synthèse magistrale du parcours de notre espèce, 

depuis le paléolithique jusqu’à notre époque. Et il le fait dans une 

perspective non spéciste qui n’hésite pas à évoquer les relations 

d’Homo sapiens avec les autres espèces du genre Homo et les 

animaux non humains. Pour ce numéro de Versus magazine, il a eu 

la gentillesse de répondre aux questions de Martin Gibert. 

— Martin Gibert : Dans votre livre, on apprend que 
les premiers humains n’étaient ni végétariens ni 
carnivores, mais plutôt des charognards, comme le 
sont les hyènes et les vautours. Comment le savons-
nous et comment peut-on l’expliquer ?

Yuval Noah Harari : En fait, les premiers humains 
n’étaient pas tout à fait des charognards, mais plutôt 

des omnivores. Toutefois, le charognage s’est avéré 
leur premier créneau unique. Car si, comme bien 
d’autres animaux, les humains mangeaient des fruits, 
des tubercules, des insectes et de petits animaux, ce 
qui les différenciait, c’était leur utilisation d’outils en 
pierre pour ouvrir les os et manger la mœlle qu’ils 
contenaient. Ils n’étaient pas assez forts pour chasser 
eux-mêmes le gros gibier ni même rivaliser avec les 

Yu
va

l N
oa

h 
H

ar
ar

i e
st

 p
ro

fe
ss

eu
r 

d’
hi

st
oi

re
 à

 l’
U

ni
ve

rs
it

é 
de

 J
ér

us
al

em
 e

t l
’a

ut
eu

r 

de
 S

ap
ie

ns
, u

ne
 b

rè
ve

 h
is

to
ir

e 
de

 l’
hu

m
an

it
é 

(A
lb

in
 M

ic
he

l, 
20

15
). 

M
ar

ti
n 

G
ib

er
t 

es
t r

éd
ac

te
ur

 e
n 

ch
ef

 d
e 

Ve
rs

us
 m

ag
az

in
e 

et
 l’

au
te

ur
 d

e 
Vo

ir
 s

on
 s

te
ak

 c
om

m
e 

un
 

an
im

al
 m

or
t (

Lu
x,

 2
01

5)
. T

ra
du

ct
io

n 
: A

nn
e-

S
op

hi
e 

C
ar

di
na

l. 

Entrevue avec 
Yuval Noah Harari

hyènes pour les restes. Ce n’est qu’au 
cours des 200 000 dernières années que 
les humains sont devenus des chasseurs 
suffisamment habiles pour se retrouver 
au sommet de la chaîne alimentaire 
(d’ailleurs, même à cette époque-là, 
il est estimé que dans la plupart des 
environnements, 50 % de leurs calories 
provenaient des plantes).

Si nous savons tout cela, c’est grâce 
à des preuves archéologiques telles que 
les os et les dents fossilisés des humains 
anciens, les vestiges de leurs outils et les 
restes de leur nourriture (par exemple des 
os marqués par des entailles d’outils en 
pierre). 

— Comment expliquer le fait que l’Homo 
sapiens soit devenu une espèce si 
dominante ? 

Bien souvent ,  nous mettons 
l’accent sur ce qui nous différencie des 
autres animaux sur le plan individuel, 

par exemple avec les chimpanzés. Or, si l’on se 
compare un à un avec les chimpanzés, ou même 
dix par dix, nous sommes très similaires - c’est 
presque gênant. En réalité, notre avantage sur 
les autres animaux est cette capacité unique que 
nous avons de coopérer avec souplesse en grand 
nombre. Les fourmis et les abeilles sont aussi 

capables de travailler en collaboration en grands 
groupes, mais elles le font de manière très rigide. 
Chez les chimpanzés et les loups, la coopération est 
beaucoup plus flexible que chez les fourmis, mais 
elle se limite à un nombre restreint d’individus qui 
se connaissent intimement. Seul l’Homo sapiens 
peut coopérer de manière extrêmement flexible 
avec un nombre infini d’étrangers. Si l’on oppose 
un Sapiens à un chimpanzé, ou même dix Sapiens 
à dix chimpanzés, ce sont probablement les 
chimpanzés qui l’emporteront. Toutefois, opposez 
1000 Sapiens à 1000 chimpanzés, et les Sapiens 
l’emporteront facilement, tout simplement parce 
que 1000 chimpanzés ne pourront jamais coopérer 
de manière efficace. Placez 100 000 chimpanzés 
à Wall Street ou sur la place Tiananmen et vous 
obtiendrez le chaos. Placez 100 000 Sapiens, vous 
verrez apparaitre des réseaux, des rassemblements 
politiques et des compétitions sportives. Voilà 
pourquoi les Sapiens ont conquis la planète Terre, 
alors que les chimpanzés sont confinés aux zoos et 
aux laboratoires de recherche. 

	 Alors quel est cet élément qui permet 
aux Sapiens de coopérer en grands groupes de 
parfaits étrangers ? Notre imagination. Les humains 
n’ont aucuns « instincts de coopération massive ». 
Si nous coopérons avec des étrangers, c’est que 
nous sommes capables d’inventer des histoires 
à propos de choses qui n’existent que dans notre 
imagination (tels que les dieux, les nations, l’argent ou 
les droits humains) et de les propager à des millions 



versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r N
ic

k 
N

or
m

an
, w

w
w

.n
ic

kn
or

m
an

st
ud

io
s.

co
m

. —
 M

aq
ui

lla
ge

 

et
 m

an
uc

ur
e 

pa
r F

an
ny

 M
au

re
r, 

w
w

w
.fa

nn
ym

au
re

r.c
om

 —
M

an
ne

qu
in

 m
ai

ns
 : 

Is
ab

el
le

 V
al

en
ti

n 
—

 M
an

ne
qu

in
 : L

ex
i @

 C
ry

st
al

 m
od

el
 m

an
ag

em
en

t,
 P

ar
is



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 y

u
va

l 
n

o
a

h
 h

a
ra

ri

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 y

u
va

l 
n

o
a

h
 h

a
ra

ri

40 41

versus magazine végane

de personnes. Lorsque des millions de personnes 
croient aux mêmes histoires imaginaires, ils suivent 
les mêmes lois. Les chimpanzés n’ont pas cette 
capacité. Vous n’arriverez jamais à convaincre un 
chimpanzé de vous donner une banane en lui faisant 
la promesse qu’après sa mort, il ira au paradis des 
chimpanzés, où il recevra toutes les bananes qu’il 
désire pour le récompenser de ses bonnes actions. 
Seuls les Sapiens peuvent inventer et croire de telles 
histoires. Voilà pourquoi nous dominons le monde. 

— Pourquoi la cuisson s’est-elle avérée une étape 
si importante de l’histoire de l’humanité ?

L’avènement de la cuisson a permis aux humains 
de manger une plus grande variété d’aliments, de 
consacrer moins de temps à l’alimentation et de 
se contenter de dents plus petites et d’intestins 
plus courts. Certains chercheurs pensent qu’il y 
a un lien direct entre l’apparition de la cuisson, le 
raccourcissement des voies intestinales humaines 
et la croissance du cerveau humain. Puisque les 
intestins longs et les cerveaux de grande taille 
consomment tous deux des quantités massives 
d’énergie, il est difficile d’être doté des deux à la 
fois. En raccourcissant les intestins et en diminuant 
ainsi la consommation d’énergie, la cuisson a par 
inadvertance ouvert la voie aux cerveaux énormes 
des Néandertaliens et des Sapiens.

— Il y a 12 000 ans est survenue la première 
Révolution agricole. Vous y voyez « la plus grande 
escroquerie de l’histoire ». Pouvez-vous nous 
expliquer pourquoi en quelques mots ?

On dit souvent que la Révolution agricole a 
permis à l’humanité de faire un grand bond en avant. 
Il est vrai que la force collective des humains a pris 
beaucoup d’ampleur grâce à l’agriculture. Sans elle, 
les humains n’auraient pas pu construire leurs villes 
et leurs empires. Pourtant, sur le plan individuel, 
les conditions de l’individu moyen sont devenues 
beaucoup plus difficiles.

Pendant des millions d’années, les humains 
se sont adaptés à la chasse et à la cueillette. Nos 
corps et nos esprits étaient adaptés pour rattraper 
les gazelles, grimper aux arbres pour en cueillir 
les pommes et humer l’air des bois à la recherche 
de champignons. La vie paysanne, en revanche, 

comportait de longues heures passées à labourer 
les champs, à semer les graines, à transporter des 
seaux d’eau depuis la rivière et à récolter les épis de 
maïs sous un soleil de plomb. Ce mode de vie usait 
le dos, les genoux et les articulations des humains 
tout en engourdissant leurs esprits. 

Or, malgré ce dur labeur, l’alimentation des 
paysans était généralement moins bonne que 
celle des chasseurs-cueilleurs. Les humains sont 
des omnivores, adaptés à se nourrir de dizaines 
d’espèces de fruits, de noix, de tubercules, d’herbes, 
de champignons, de mammifères, de poissons, 
d’oiseaux, de reptiles, d’insectes et de vers. La 
survie des paysans, en revanche, dépendait presque 
exclusivement d’une seule source d’alimentation, 
comme le riz. Ils étaient ainsi beaucoup plus exposés 
que les glaneurs à la malnutrition, ou même à la 
famine.

En plus de la malnutrition, les paysans étaient 
beaucoup plus à risque de développer des maladies 
infectieuses. Ces dernières provenaient pour la 
plupart d’animaux comme les vaches et les porcs, 
et ce n’est qu’après leurs domestications que ces 
maladies ont commencé à infester les humains. De 
plus, alors que les glaneurs vivaient en petits groupes 
qui se déplaçaient et bénéficiaient de conditions 
d’hygiène optimales, les paysans et citadins vivaient 
dans des villages permanents surpeuplés : de 
véritables foyers de parasites.

La liste des faits édifiants concernant l’agriculture 
ne s’arrête pas là. Des preuves archéologiques et 
anthropologiques indiquent que les groupes de 
glaneurs étaient plus égalitaires et offraient moins de 
possibilités de domination d’un groupe sur les autres. 
L’agriculture a ouvert la voie à la stratification sociale, 
à l’exploitation, et peut-être au patriarcat. En somme, 
même si l’Égypte ancienne ou l’Empire romain 
étaient beaucoup plus puissants que les groupes de 
chasseurs-cueilleurs archaïques, la femme paysanne 
moyenne en Égypte ou à Rome avait probablement 
une vie plus difficile et moins satisfaisante que son 
ancêtre de 30 000 ans auparavant.

À vrai dire, même encore aujourd’hui, des 
millions de personnes ont une vie plus laborieuse 
et moins satisfaisante que les chasseurs-cueilleurs 
d’autrefois. Entre travailler 12 heures par jour, 7 jours 
par semaine, dans une usine bruyante, polluée et 
bondée d’ouvriers et... vous promener dans les bois 
à la recherche de champignons, que choisiriez-vous ?

— D’un point de vue très global, quel est l’événement 
le plus marquant de l’histoire commune des Sapiens 
et des autres animaux ?

L’événement le plus marquant est sans aucun 
doute la Révolution agricole, car elle a mené à 
l’apparition d’une nouvelle forme de vie sur Terre : 
les animaux domestiqués. Au départ, cette évolution 
a été d’une importance mineure, puisque les humains 
étaient parvenus à domestiquer moins de vingt 
espèces de mammifères et d’oiseaux, par rapport 
aux innombrables milliers d’espèces demeurées 
« sauvages ». Pourtant, au fil des siècles, cette 
nouvelle forme de vie devint la norme. Aujourd’hui, 
plus de 90 % de tous les grands animaux sont 
domestiqués. Seuls 200 000 loups sauvages ont 
survécu dans le monde, quand il y a 500 millions de 
chiens domestiques. De même, il n’y a que 900 000 
bisons sauvages, par rapport à 1,5 milliard de bovins. 
Et il n’y a que 50 millions de pingouins, par rapport à 
50 milliards de poulets.

Pourtant, si les espèces domestiquées 
connaissent un succès collectif inégalé en nombre, 
elles le paient avec une souffrance individuelle sans 
précédent. Bien que le règne animal ait connu de 
nombreuses formes de douleur et de misère pendant 
des millions d’années, la Révolution agricole a généré 
de nouveaux types de souffrance qui n’ont fait que 
s’aggraver au fil du temps.

Aujourd’hui, des milliards d’animaux domestiqués 
sont traités par l’industrie de la viande, des produits 
laitiers et des œufs non pas comme des êtres vivants 
pouvant ressentir de la douleur et de la détresse, mais 
comme des machines. Ces animaux sont souvent 
produits en masse dans des lieux fonctionnant 
comme des usines, et leurs corps sont façonnés 
selon les besoins de l’industrie. Ils passent leur vie 
entière tels les rouages d’une gigantesque chaîne de 
production : la durée et la qualité de leur existence 
sont prédéterminées par les pertes et les profits 
d’entreprises commerciales. À en juger par la quantité 
de souffrance que cette industrie provoque, il s’agit 
probablement de l’un des pires crimes de l’histoire. 

— Croyez-vous, comme Peter Singer ou Steven 
Pinker, qu’il y a progrès moral ? Et que dire de nos 
relations avec les autres animaux ? 

Un progrès moral s’opère certes dans les 
relations entre les humains, mais il y a un recul 

moral dans notre attitude envers les autres animaux. 
Aujourd’hui, les relations entre les humains sont plus 
harmonieuses que jamais auparavant. Il y a moins de 
violence, tant à l’échelle internationale que nationale. 
En même temps, notre manière de traiter les animaux, 
qu’il soient domestiqués ou sauvages, est pire que 
jamais. 

— Pourquoi et comment êtes-vous devenu végane ?

J’ai cessé de manger de la viande il y a 15 ans, 
après avoir appris la méditation Vipassana, par 
laquelle j’ai pu apprécier l’importance de la réduction 
de la souffrance de tous les êtres sensibles. Plus tard, 
en écrivant Sapiens : une brève histoire de l’humanité, 
mes recherches sur la Révolution agricole et la 
Révolution industrielle m’ont amené à lire des études 
sur le traitement des animaux dans l’industrie de la 
viande, des produits laitiers et des œufs. Tout cela 
m’a horrifié et j’ai décidé de limiter du mieux que je 
peux ma participation à ces horreurs.

— Avez-vous des idées sur la manière de promouvoir 
le véganisme ?

La première étape importante consiste à 
sensibiliser les gens sur les faits pertinents : les 
animaux sont des êtres sensibles dotés d’un monde 
riche en sensations et en émotions et ils sont 
horriblement traités par l’industrie de la viande, des 
produits laitiers et des œufs.

Mais je ne pense pas que cela apporte un 
changement suffisant. Peut-être que 10 % de la 
population pourrait devenir végane, et pour chaque 
Européen qui deviendra végétalien, je crains que 
dix Chinois et Africains commencent à manger de 
la viande. Le seul véritable espoir d’une révolution 
dans les prochaines décennies passera par les 
nouvelles technologies, surtout la viande cultivée. 
Je fais référence aux tentatives actuelles de culture 
de viande à partir de cellules (et un jour, peut-être 
aussi par impression 3D). Le premier hamburger de 
culture a été produit il y a un ou deux ans et il coûtait 
300 000 dollars américains. Mais il s’agissait de la 
toute première expérience. Grâce à davantage de 
recherche et à une production industrielle à grande 
échelle, le prix pourrait être porté si bas qu’il sera 
logique d’un point de vue économique de remplacer 
la « vraie » viande par de la viande cultivée. Pourquoi 
dépenser tant d’argent et d’efforts pour élever un 



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 y

u
va

l 
n

o
a

h
 h

a
ra

ri
42

bœuf entier quand on peut faire pousser un steak ? 
Et en plus des formidables avantages économiques, 
il y aurait aussi de grands avantages écologiques. 
Toute la pollution mondiale causée par l’agriculture 
industrielle pourrait alors être évitée grâce à ce 
passage à la viande cultivée. Ainsi, je pense que 
même sans convaincre tout le monde de l’importance 
de notre engagement éthique envers les autres 
animaux, les avantages économiques et écologiques 
seront suffisants pour remplacer la vraie viande par 
de la viande cultivée. Et ça pourrait aussi être le cas 
avec les produits laitiers et les œufs. 

— Vous donnez des conférences partout dans le 
monde pour parler de votre livre. Lorsque vous 
voyagez, est-il toujours facile d’être végane ? 

Ça dépend des endroits. En Inde, c’est très facile, 
car c’est le paradis végétalien ! Il y a d’autres endroits 
où c’est plus problématique. Actuellement, je suis 
en Amérique du Sud. Bien que j’aie mangé un de 
mes meilleurs repas végétaliens dans un restaurant 
de Buenos Aires, partout ailleurs, c’est presque 
impossible. Les rares plats sans viande comportent 
habituellement du fromage. Mais je ne verse pas dans 
l’extrême et je n’en fais pas tout un plat s’ils mettent 
un peu de fromage dans une salade ou un œuf dans la 
soupe. Pour moi, il est important que le véganisme ne 
devienne pas une religion ou ne relève pas de la peur 
d’une sorte de pollution magique (comme les juifs qui 
craignent les aliments non kasher ou les musulmans 
qui craignent les aliments non halal). 

— Pourriez-vous donner à nos lecteurs une de vos 
recettes favorites ? 

Bien sûr : les pois chiches dans une sauce 
tomates et menthe. Un plat très facile et délicieux. Il 
faut simplement bien planifier, car l’idéal est de faire 
tremper les pois chiches bien en avance. 

Faire tremper les pois chiches dans de l’eau (à 
température de la pièce). Habituellement, j’utilise 
entre 2 et 3 verres de pois chiches secs. En quelques 
heures, ils doublent de volume.

Retirer les pois chiches de l’eau et les faire bouillir 
jusqu’à ce qu’ils deviennent très mous. Dans un 
autocuiseur, cela prend environ une heure. Dans une 
casserole ordinaire, cela peut nécessiter beaucoup 
plus de temps.

Dans une autre casserole, frire les oignons et 
ajouter des graines de cumin et des piments chili, 
au goût.

Couper des tomates, à la main ou dans un 
mélangeur, pour les ajouter aux oignons.

Cuire pendant un moment. Ajouter des feuilles de 
menthe (surprenant, mais succulent), de basilic, de 
persil et/ou de coriandre. Ajouter des champignons 
pour un goût plus prononcé, quoique tous n’aiment 
peut-être pas.

Facultatif : ajouter une cuillère ou deux de tahini 
(beurre de sésame).

Ajouter les pois chiches bouillis (ajouter de l’eau 
de la cuisson des pois chiches pour une consistance 
ressemblant davantage à une soupe).

Ajouter du sel et poivre au goût.
C’est à peu près tout. J’utilise des quantités un 

peu différentes d’une fois à l’autre ; de 2 à 3 verres de 
pois chiches secs, 2 à 4 gros oignons, 6 à 8 tomates, 
2 cuillères à thé de graines de cumin, un peu de 
piment chili et beaucoup de feuilles (habituellement 
de la menthe et de la coriandre).

— Merci pour la recette et pour l’entrevue.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
B

ia
nc

a 
D

es
 J

ar
di

ns
, b

ia
nc

ad
es

ja
rd

in
s.

co
m

 —
 M

aq
ui

lla
ge

 e
t 

co
iff

ur
e 

pa
r 

S
ar

ah
 L

ad
ou

ce
ur

. —
 B

ijo
ux

 p
ar

 E
lle

 B
la

ck
bu

rn
, e

lle
bl

ac
kb

ur
n.

co
m

 —
 

M
od

èl
e:

 M
ih

ae
la

 @
 M

av
en

 M
an

ag
em

en
t



sc
ie

n
c

e
s 

p
a

r 
b

ru
n

o
 d

u
b

u
c

sc
ie

n
c

e
s 

p
a

r 
b

ru
n

o
 d

u
b

u
c

44 45

versus magazine végane

Apprendre 
l’empathie

L’empathie et les comportements altruistes ne sont plus à démontrer 

dans le monde animal. L’éléphant réconforte un congénère apeuré, 

en aide un autre coincé dans un trou ou dans la vase, adopte parfois 

de jeunes animaux orphelins, etc. Il adopte aussi, tout comme 

les chimpanzés et les bonobos, des comportements altruistes 

sophistiqués devant un compagnon handicapé et affaibli, essayant 

de le redresser, lui apportant de la nourriture ou le couvrant de 

végétation lorsqu’il s’est assuré qu’il était bien décédé.

Homo sapiens ne fait pas exception. Avec 
leur grande interdépendance et leurs sociétés 
hypercomplexes, les êtres humains sont bien sûr 
capables de se mettre à la place de l’autre, de 
ressentir ce qu’il ressent et d’agir en conséquence. 
Les éthologues et biologistes évolutifs s’entendent 
pour dire que l’empathie s’est naturellement 
développée chez les espèces formant des sociétés 
complexes où la coopération et l’entraide constituent 
un avantage pour tout le groupe.

Mais force est de constater que cette empathie, 
comme la richesse et contrairement à la bêtise, 
n’est pas distribuée également... D’où la question : 
peut-on apprendre à être empathique ? Considérant 
tous les conflits et la souffrance que des déficits 
de cette faculté peuvent provoquer, la question 
n’est pas anodine. Or plusieurs études récentes en 
neurosciences cognitives semblent montrer que c’est 

possible.
La première vient tout juste d’être publiée dans la 

revue PNAS par Grit Hein et ses collègues. Intitulée 
« How learning shapes the empathic brain1 », l’étude 
part d’un phénomène bien connu : celui où l’on 
observe une suppression de l’activité de réseaux 
cérébraux impliqués dans l’empathie devant la 
souffrance d’individus ne faisant pas partie du groupe 
auquel le sujet s’identifie. La question était donc de 
savoir s’il était possible d’inverser ce phénomène par 
un apprentissage. 

Les sujets de l’étude devaient effectuer une tâche 
durant laquelle ils recevaient de l’aide tantôt d’un 
membre du groupe auquel il s’identifiait, tantôt d’un 
autre groupe qui lui était étranger. L’étude montre 
que dans ce dernier cas, on observe l’apparition 
d’un signal classique d’apprentissage dans le cortex 
cingulaire antérieur des sujets, un signal dit de 

Sciences

Bruno Dubuc

prediction error. C’est un peu comme si les 
choses ne se passaient pas comme prévu (un 
étranger est gentil avec nous et nous aide) et 
que le cerveau nous disait que notre attitude 
de base est erronée. 

Par la suite, quand le cerveau d’un sujet 
affichait ce type de pattern d’activité, on notait 
une plus grande empathie : et non seulement 
avec la personne du groupe d’étrangers qui 
l’avait aidé, mais envers d’autres personnes de 
ce groupe aussi ! En clair, le sujet avait appris 
que « cette gang-là était du bon monde, au 
fond ». Ce qui est très intéressant aussi dans 
cette étude, c’est qu’elle montre que cette 
généralisation d’une plus grande empathie 
pour autrui se fait très rapidement, après 
seulement quelques interactions positives 

d’aide durant l’expérience. 
D’autres données nous viennent d’un 

comportement solitaire donc a priori bien loin de 
l’empathie : la lecture de romans. Notre cerveau traite 
les interactions entre les personnages fictifs d’un 
roman exactement comme de réelles rencontres. 
De nombreux résultats démontrent qu’imaginer 
quelque chose active les mêmes régions sensorielles 
de notre cortex que celles qui nous permettent de 
les percevoir, et l’exemple de la lecture est un cas 
particulier de ce phénomène intéressant. 

Depuis 2006, les travaux de psychologues 
comme Raymond A. Mar, Keith Oatley et Jordan B. 
Peterson ont montré que les lecteurs et lectrices de 

fiction semblent être meilleur.es pour comprendre 
les autres, éprouver de l’empathie pour eux et voir 
le monde selon leur perspective. En 2010, Mar a 
observé le même phénomène chez les enfants d’âge 
préscolaire : plus on leur lisait d’histoires, meilleure 
était leur capacité de se mettre dans la peau des 
autres. 

Enfin, en 2013, Gregory S. Berns et ses collègues 
ont pour leur part exploré les bases neurobiologiques 
de ce phénomène. Une vingtaine de personnes sont 
venues lire un roman durant neuf jours dans un 
scanneur pendant que les scientifiques observaient 
leur connectivité cérébrale. Ce qu’ils ont vu, c’est une 
augmentation de celle-ci entre des zones cérébrales 
qui avaient, par le passé, déjà été associées à la 
prise de perspective d’une autre personne et à la 
compréhension d’une histoire (le gyrus angulaire/
supramarginal gauche et le gyrus temporal postérieur 
droit).

Que conclure de tout ça ? Au moins ceci : la 
prochaine fois que votre enfant s’assoit par habitude 
devant la télé ou son jeu vidéo, vous pourriez lui 
suggérer d’aller plutôt lire un bon roman ou jouer 
dans la ruelle avec le petit voisin haïtien…

1 	 Hein, Grit, et al. « How learning shapes the empathic 
brain », PNAS, http ://www.pnas.org/content/113/1/80

B
ru

no
 D

ub
uc

 e
st

 d
oc

um
en

ta
ri

st
e 

in
dé

pe
nd

an
t 

et
 a

ut
eu

r 

du
 s

ite
 w

eb
 L

e 
ce

rv
ea

u 
à 

to
us

 le
s 

ni
ve

au
x.

 



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

46 47

versus magazine végane

ÉTHIQUE

La logique  
du garde-manger

Une vie de cochon heureux qui se termine à l’abattoir vaut-elle 

mieux que pas de vie du tout ? Un débat philosophique complexe 

et une critique de la position de Peter Singer. 

Pour contrer le véganisme, on soutient parfois 
que se soucier véritablement des animaux implique 
qu’on en consomme les produits. Refuser de le 
faire reviendrait à favoriser l’abolition de l’élevage 
et l’extinction de ces animaux dont on prétend se 
préoccuper ; à priver, donc, ces animaux de la vie 
dont ils ne peuvent profiter que parce que nous 
consommons leur chair, leur lait ou leurs œufs. Bien 
sûr, les méthodes agricoles 
intensives sont à proscrire 
p u i s q u ’e l l e s  c a u s e n t 
beaucoup de souffrance 
aux animaux. Mais l’élevage 
extensif et les petites fermes 
familiales où les animaux 
sont bien traités devraient 
non seulement être tolérés, mais encouragés. Le 
véritable ami des animaux serait donc celui dont le 
garde-manger en est rempli. 

Cette objection au véganisme est bien sûr 
contestable. Une diète végane, comparée à une diète 
omnivore, permet d’éviter beaucoup de gaspillage 
de ressources et d’énergie. Si nous ne mangions 
aucun produit d’origine animale, nous pourrions 
sans doute permettre l’existence d’un plus grand 
nombre d’animaux échappant à la captivité. Et cela, 
Peter Singer, celui qu’on considère souvent comme le 
père de l’éthique animale, le reconnaît évidemment. 
À un niveau plus théorique, cependant, il ne réfute 

pas ce que les philosophes appellent l’argument de la 
« remplaçabilité »,1 un argument parfois invoqué pour 
justifier l’élevage dit « heureux » : « [D]u moment que 
le cochon a une bonne vie et une mort rapide, c’est 
une bonne chose (ou, du moins, ce n’est pas une 
mauvaise chose) pour lui d’exister. L’argument est 
donc qu’il n’est pas mauvais pour les cochons que 
nous mangions de la viande provenant d’élevages 

qui assurent une bonne vie 
aux animaux, car si personne 
n’en mangeait, ces cochons 
n’existeraient pas. Pour les 
manger, cependant, il faut les 
tuer d’abord ; leur mise à mort 
doit donc être justifiable. »2

Pourquoi  par ler  de 
« remplaçabilité » ? Parce que si, une fois que le 
cochon est en vie, le fait de le tuer risque d’entraîner 
une perte de bien-être dans le monde, cette perte 
peut être compensée, d’un point de vue objectif, 
par le remplacement de l’animal, c’est-à-dire par 
la naissance d’un nouveau cochon qui sera aussi 
« heureux » que le premier. Il ne s’agit pas ici de 
nier que le cochon a intérêt à ne pas être tué 
prématurément.3 Néanmoins, si hâter sa mort est 
la condition pour que son intérêt à naître et à vivre 
une vie plaisante soit satisfait, le jeu en vaudrait 
malgré tout la chandelle. Comme on le voit, pour que 
l’argument fonctionne, il faut accepter la prémisse 

« Les cochons ont un intérêt plus 
grand que quiconque à la demande de 
bacon. Si toute la planète était juive, il 
n’y aurait plus de cochons du tout. » 

- Leslie Stephen, Social Rights and 
Duties, 1896.

Valéry Giroux

selon laquelle en venir à l’existence 
(naître) peut représenter un bénéfice 
pour l’animal lui-même, un bénéfice qui 
compenserait le désavantage d’une mort 
précoce. 

Il s’ensuit une question philo
sophiquement complexe :  est- i l 
raisonnable de soutenir qu’un être qui 
n’existe pas (encore) puisse jouir d’un 
tel avantage ? Henry S. Salt ne le pense 
pas : « Une personne qui existe déjà peut 
estimer préférer vivre plutôt que ne pas 

vivre, mais elle doit d’abord prendre appui sur la terra 
firma de l’existence pour argumenter à partir d’elle ; 
dès lors qu’elle entreprend d’argumenter comme du 
point de vue des abysses du non-existant, elle n’émet 
que non-sens. »4 

Utilitarisme total ou de l’existence préalable ?

La réponse de Salt repose sur ce qu’on appelle 
la condition de l’existence préalable. Pour qu’un 
être puisse subir un tort ou jouir d’un bénéfice, cet 
être doit d’abord exister. Faire en sorte qu’un animal 
vienne au monde ne pourrait donc ni lui nuire ni lui 
profiter. Par conséquent, aucun animal ne peut avoir 
intérêt à en venir à l’existence et rien ne compense 
alors la violation de l’intérêt à rester en vie qu’il aura 
une fois né. Il serait donc interdit moralement de faire 
naître des cochons pour consommer du bacon. 

L’explication de Salt n’a pas convaincu Singer, qui 
écrit près d’un siècle après lui. La raison en est que, 
selon Singer, la condition de l’existence préalable 
pose un grave problème. Pour le comprendre, il nous 
invite à imaginer, comme le suggère Derek Parfit 
dans Reason and Persons,5 qu’un couple décide 

de concevoir et de mettre au monde un enfant 
tout en étant certain que cet enfant aura une vie 
misérable, remplie de douleurs aigües, chroniques et 
intraitables. Singer pense qu’au moment de prendre 
la décision de donner la vie à cet enfant, le couple en 
question lui cause un tort.6 Or, si l’on accepte le fait 
qu’il est possible de faire du tort à un être qui n’existe 
pas encore, il semble raisonnable de penser que l’on 
pourrait tout aussi bien, à l’inverse, lui procurer un 
bénéfice. Le cochon pourrait donc avoir intérêt à 
en venir à l’existence et la condition de l’existence 
préalable devrait être abandonnée. 

Faut-il donner raison à Singer contre Salt et 
reconnaître la possibilité morale (théorique) de 
consommer des produits animaux issus d’élevages 
« heureux » ? La position privilégiée par Singer est 
celle de l’utilitarisme total. Selon la théorie morale 
qu’on nomme l’utilitarisme, la bonne action à 
accomplir est celle qui augmente le plus le bien-être 
global. Et pour déterminer cette bonne action, il faut 
passer par un grand calcul : il s’agit de faire la somme 
des effets positifs de chaque décision possible sur 
le bien-être des individus et d’en soustraire les effets 
négatifs. Dans la version « totale » de l’utilitarisme, 
ce calcul doit tenir compte non seulement du bien-
être des individus qui existent déjà et de ceux qui 
existeront nécessairement, mais également de 
ceux qui pourraient exister (naître) un jour. Dans 
cette perspective, mettre au monde de nouveaux 
individus destinés à être heureux ou s’efforcer de 
rendre heureux les individus qui existent déjà sont 
deux choses moralement équivalentes. 

Or, cette approche n’est pas non plus dépourvue 
d’implications contre-intuitives. La plus grave étant 
sans contredit celle que Parfit (p. 398) nomme 
la conclusion répugnante à laquelle elle risque 

Va
lé

ry
 G

ir
ou

x 
es

t d
oc

te
ur

e 
en

 p
hi

lo
so

-

ph
ie

 e
t 

co
or

do
nn

at
ri

ce
 d

u 
C

en
tr

e 
de

 

re
ch

er
ch

e 
en

 é
th

iq
ue

 (C
R

É)
 à

 M
on

tr
éa

l. 



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

48 49

versus magazine végane

Photographies par Bianca Des Jardins, biancadesjardins.com — Maquillage et coiffure par 

Sarah Ladouceur. — Bijoux par Elle Blackburn. — Modèle: Mihaela @ Maven Management



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

50

de mener : « Pour n’importe quelle population 
[composée] de personnes ayant toutes une très 
grande qualité de vie, on peut imaginer une population 
beaucoup plus nombreuse dont l’existence, toutes 
choses étant égales par ailleurs, serait meilleure, 
même si la vie de ses membres méritait à peine d’être 
vécue. »

L’approche privilégiée par Singer impliquerait 
ainsi l’obligation d’augmenter la population de 
manière considérable, quand bien même cela ferait 
en sorte que les êtres qui existent déjà voient leur 
bien-être sérieusement diminué. Voilà donc que 
surgit une nouvelle question : cette implication de 
l’utilitarisme total est-elle moins répugnante que celle 

de l’utilitarisme de l’existence préalable ?

La solution de Tatjana Višak

La philosophe Tatjana Višak ne le pense pas. 
Dans son livre Killing Happy Animals : Explorations 
in Utilitarian Ethics (Palgrave Macmillan, 2013), elle 
soutient qu’il faut rejeter l’utilitarisme total pour 
conserver la condition de l’existence préalable. 
C’est qu’il est possible, selon elle, d’interpréter la 
condition de l’existence préalable de manière à éviter 
ses implications contre-intuitives et à la rendre ainsi 
beaucoup plus attrayante que l’utilitarisme total.

Višak soutient en eff et que l’on peut très bien, 
d’un point de vue utilitariste, blâmer des parents 
qui décideraient de mettre au monde un enfant 
condamné à souff rir. Tout comme les actions doivent 
être jugées en fonction de leurs conséquences 
bonnes ou mauvaises, les vertus ou les dispositions 
de ceux qui agissent peuvent être évaluées : ces 
dispositions ou ces vertus tendent-elles, oui ou non, 
à maximiser le bien-être général (ou l’utilité, comme 
le disent les philosophes) ? Les parents font-ils preuve 
d’un caractère vertueux ou blâmable en décidant 
de mettre cet enfant au monde ? Autrement dit, 
l’utilitarisme de l’existence préalable n’est pas démuni 
devant l’expérience de pensée de Parfi t : « Bien qu’il 

ne puisse condamner le projet de mettre au monde 
un enfant misérable, l’utilitarisme de l’existence 
préalable peut moralement condamner les parents 
pour avoir planifi é la naissance d’un tel enfant puisque 
cela témoigne d’un mauvais caractère » (p.127), c’est-
à-dire d’un caractère qui n’optimise pas le bien-être.
Dans son remarquable ouvrage, Višak montre ainsi 
qu’il faut préférer l’utilitarisme de l’existence préalable 
à l’utilitarisme total. Cela exclut donc la possibilité de 
tuer des animaux « heureux » pour s’en nourrir. En 
toute rigueur, cette démonstration ne permet pas 
de justifi er en principe le végétalisme (la production 
de lait et d’œufs n’implique pas nécessairement 
l’abattage des vaches et des poules). Pour une 
défense plus robuste du véganisme, il faudrait 
sans doute se tourner vers d’autres perspectives 
philosophiques, comme l’approche déontologique de 
Tom Regan. Au soutien de la thèse de Višak, rappelons 
toutefois que, tout comme Singer, l’autrice pense que 
de nombreuses contraintes pratiques nous obligent, 
quant à elles, à privilégier l’agriculture végétalienne. 
Et surtout, son argument off re le précieux avantage 
de sauver l’utilitarisme de sa dérive pathétique vers 
cette « logique du garde-manger ». 

L’approche privilégiée par Singer 
impliquerait ainsi l’obligation d’aug-

menter la population de manière 
considérable, quand bien même cela 

ferait en sorte que les êtres qui existent 
déjà voient leur bien-être sérieusement 

diminué.

1  Singer a longtemps cherché à montrer que l’argument de la 
remplaçabilité ne pouvait pas, en principe, s’appliquer aux 
personnes (c’est-à-dire aux êtres doués de la conscience 
de soi). Privilégiant aujourd’hui un utilitarisme hédoniste, il 
a dorénavant renoncé à cette ambition.

2  Peter Singer et Jim Mason, L’éthique à table, (L’Âge 
d’Homme, 2015. p. 481). Et Singer précise que celui qui 
accepte cet argument lorsqu’il s’agit de cochons devrait 
également l’accepter lorsqu’il s’agit d’êtres humains dotés 
de capacités cognitives comparables.

3  Singer reconnaît la possibilité que les cochons soient des 
personnes ayant intérêt à se perpétuer dans leur existence. 
voir Peter Singer, Practical Ethics, 3rd ed. (Cambridge 
University Press, 2011 p. 102.)

4  Salt, Henry S. The Humanities of Diets, Some Reasoning 
and Rhymings. (manchester : The vegetarian Society, 
1914). Disponible en ligne à la Bibliothèque virtuelle du 
droit des animaux.  

5  Parfi t, Derek. Reason and Persons. (Oxford University 
Press, 1984), 391.

6  Parce qu’il serait absurde, remarque-t-il, d’avoir à attendre 
que l’enfant soit sensible pour reconnaître son intérêt à 
cesser d’exister immédiatement et l’obligation morale de 
l’euthanasier. 

 (DÉJEUNER, DÎNER ET SOUPER)

Suivez-nous
sur

ledefivegane21jours.com

facebook.com/
defivegane21jours

Le Défi végane 21 jours deviendra le compagnon idéal des familles qui souhaitent effectuer une transition vers une alimentation végétale 
comme de celles qui veulent simplement adopter des habitudes alimentaires plus saines.

21 jours de recettes

Expression noire 10 sur 10Guides Voir
Stanké Logiques

Publistar
TrécarréLibre Expression

Bouffe, mode, beauté et découvertes véganes.

p ro j et - v. c o m



é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

é
th

iq
u

e
 p

a
r 

va
lé

ry
 g

ir
o

u
x

52 53

versus magazine végane

Ph
ot

og
ra

ph
ie

s 
pa

r S
ar

ah
 E

m
ily

 S
t-

G
el

ai
s,

 s
ar

ah
em

ily
ph

ot
o.

co
m

 —
 M

is
e 

en
 b

ea
ut

é 
pa

r S
ar

ah
 

La
do

uc
eu

r. 
—

 S
ty

lis
m

e 
pa

r 
M

au
de

 B
oi

sj
ol

y.
 —

 M
od

èl
e 

: C
ha

rl
èn

e 
(M

on
ta

ge
)



tr
a

n
si

ti
o

n
 p

a
r 

vé
ro

n
iq

u
e

 g
re

n
ie

r 
e

t 
ke

it
h

 é
th

ie
r

tr
a

n
si

ti
o

n
 p

a
r 

vé
ro

n
iq

u
e

 g
re

n
ie

r 
e

t 
ke

it
h

 é
th

ie
r

54 55

versus magazine végane

TRANSITION

Vie de graines

Nous n’y sommes pas encore complètement 
parvenus. Être véganes. Dans les faits, les gestes, les 
actes de cuisine et d’achats. Nous sommes pourtant 
convaincus. Rationnellement parlant. Émotivement 
parlant. Nous savons que c’est le choix à faire. Pour 
notre mieux-être et celui des autres, toutes espèces 
confondues. Mais nous écrivons ce texte en avalant 
un sandwich au rosbif, fromage et mayonnaise qui, 
bien que bon en bouche, laisse tellement un arrière-
goût amer de culpabilité et de remords. Surtout là, 
au moment où nous cheminons fort vers un rapport 
autre à ce que nous avalons. 

La transition n’est pas simple. Nous ne savons 
pas pour les autres, mais dans notre cas le passage 
de la vie de bacon à une vie 
de graines pose des défis. Et 
nous disons « vie de graines », 
sans le ridicule qu’on pourrait 
y voir, ou plutôt, en assumant 
pleinement ce que ça évoque : un ensemble 
d’actions et de comportements qui ne contribue pas, 
d’aucune façon, à l’exploitation animale. S’alimenter 
exclusivement de végétaux, donc – de légumes et de 
graines –, et de légumineuses pour ne plus contribuer 
activement à ce que les bœufs soient transformés en 
steak et les veaux en viande hachée ; pour ne plus 
prendre part à l’exploitation et à la souffrance des 
poules pondeuses, des vaches laitières, des animaux 
à la fourrure trop douce ; et, aussi, pour cesser de 
collaborer par assentiment tacite aux conditions de 
vie carcérales que subissent ces espèces qui ont le 
malheur d’être nos ressources. Notamment. 

À première vue, la vie de graines n’apparaît 
pas « très enthousiasmante », ni très sexy – même 
si on pourrait faire un jeu de mots facile. Elle exige 

une nouvelle perception morale de l’alimentation, 
une révision des goûts, une conversion rationnelle, 
des habitudes et des pratiques culinaires. Et c’est 
ultimement à une image de soi, aussi, que tout cela 
renvoie. De soi et de l’autre.  

On se fait souvent dire : « Oui, mais. Bacon. 
Poutine. Crème à glace. » De répondre : oui, mais. Le 
réel. Les données. Les faits. Les exigences morales. 

Mais que nous est-il arrivé ? Est venu un moment 
où il nous était impossible de succomber, sans une 
insoutenable incohérence avec nous-mêmes, aux 
sirènes du carnisme. À force de lectures, d’analyses 
des divers arguments, de réflexions sur la souffrance, 
sur la crise environnementale qui est déjà présente, 

et qui se nourrit de nos 
modes de vie, il devenait trop 
difficile d’ignorer la pression 
« mentale » qu’exerçait tout 
ça. Le moment pivot de notre 

conversion se situe pour chacun de nous dans un 
même livre, Voir son steak comme un animal mort, 
mais de deux arguments différents. Celui de la 
souffrance animale pour l’une, celui de l’impact 
environnemental pour l’autre. Ces arguments nous 
ont ébranlés : nos préférences alimentaires n’étaient 
pas fondées sur qui devrait être mangé. Nous ne 
pouvions plus nous réfugier derrière le « bon goût » 
des choses. #baconstripsnomore

La viande, les œufs, le fromage. C’est plus facile, 
on se dit, que le tofu. Surtout avec des p’tits. Devenir 
végane c’est se demander : comment on s’alimente, 
comment on cuisine la nourriture? La préparation 
est plus longue, on doit se dégager de nos réflexes 
(bien qu’appris) alimentaires. La transition oblige un 
aller vers le slow food, ce qui est bien, en fait, parce 

Rationnellement parlant. Émotive-
ment parlant. Nous savons que c’est le 

choix à faire.

Véronique Grenier, 
Keith Éthier

qu’on redécouvre la nourriture et qu’on 
« s’y accorde » selon des principes et 
des valeurs : manger s’inscrit dans une 
réflexion philosophique élargie. Ce ne 
sont plus la rapidité et l’habitude qui 
dictent ce que l’on ingurgite et comment 
les aliments sont cuisinés.

Il y a, certes, de la résistance. La 
transition est aussi une épreuve parce 
que les remplacements alimentaires 
sont décevants – mention de déception 
toute spéciale au fauxmage et à la 
végénaise. Il y a aussi la peur de manquer 
de nutriments ou d’autres éléments 
essentiels à la santé. Mais il suffit de se 
documenter et d’expérimenter. De jeter 
un regard différent, « neuf ». 

Le plus difficile toutefois, c’est d’être 
soudainement confronté à la dominance 
carniste, qui ne se voit jamais avec autant 
d’acuité que lorsqu’on cherche à ne pas 
manger de produits animaliers. C’est 
omniprésent. Partout. C’est l’option par 

défaut, la norme. Décider de s’exclure de la norme, 
c’est devoir assumer une posture dans laquelle on 
doit composer avec moins de choix, voire avec des 
impossibilités (au restaurant, par exemple). C’est tout 
le rapport à l’égalité des options qui saute alors aux 
yeux. 

Alors, la transition ? Elle demande du temps. Elle 
est pleine de couleurs et de saveurs. Elle se fait à 
coup de recettes pinnées sur Pinterest, de lectures 
compulsives de blogues et de livres de recettes 
véganes. Elle demande de renouer avec les aliments, 
de les penser en dehors du convenu. On oublie assez 

vite le goût de la viande. Faut pas trop se taper sur 
la tête lorsqu’il y a des rechutes. Elles sont de moins 
en moins fréquentes, au fil des semaines. Les défis 
se surmontent en combattant l’isolement, en jouant 
en équipe, avec du plaisir, en partageant ce qui nous 
anime : des plats aux arguments, à cette conviction 
de faire le juste, le bien. Pour soi et pour autrui. Reste 
à gérer l’animosité, la violence avec laquelle, parfois, 
cette posture est accueillie. Sur les réseaux sociaux, 
notamment. Ça se fait avec une volonté de dialogue, 
pas celle du prosélytisme. Ça s’impose difficilement, 
mais une fois qu’on est saisi de sa nécessité, il est 
difficile de ne pas s’y rendre. Reste que. Assumer la 
graine, c’est un processus.  

Ke
it

h 
É

th
ie

r 
en

se
ig

ne
 la

 p
hi

lo
so

ph
ie

 a
u 

C
ég

ep
 d

e 
S

he
rb

ro
ok

e.
 V

ér
on

iq
ue

 G
re

-

ni
er

 a
us

si
. E

lle
 e

st
 é

ga
le

m
en

t 
ch

ro
ni

qu
eu

se
, b

lo
gu

eu
se

 (
U

rb
an

ia
, L

a 
G

az
et

te
 

de
s 

fe
m

m
es

 e
t L

es
 p

’t
it

s 
pi

s 
m

oé
) e

t e
lle

 v
ie

nt
 d

e 
pu

bl
ie

r 
un

 ré
ci

t e
n 

fr
ag

m
en

ts
, 

H
ir

os
hi

m
oi

 (l
es

 É
di

ti
on

s 
de

 T
a 

M
èr

e,
 2

01
6)

. 



tr
a

n
si

ti
o

n
 p

a
r 

vé
ro

n
iq

u
e

 g
re

n
ie

r 
e

t 
ke

it
h

 é
th

ie
r

tr
a

n
si

ti
o

n
 p

a
r 

vé
ro

n
iq

u
e

 g
re

n
ie

r 
e

t 
ke

it
h

 é
th

ie
r

56 57

versus magazine végane

Couch surfing à Thunder Bay, Ontario. Un autre repas du comptoir 
à salades de l’épicerie qu’on achète en passant. On est heureuses 
de manger enfin dans de vraies assiettes.

Jour 4 : Medicine Hat, Alberta. Toasts au beurre de peanut, café 
plus très frais et jus d’orange de la grosse machine à jus. On se 
débrouille avec ce qu’on a quand c’est le déjeuner continental 
gratuit de l’hôtel et que nous sommes les dernières à y passer.

Enfin rendues à Banff! On se paie la traite! Bière et sandwichs au 
pub sur la main street (on laisse le fromage de côté).

Pas le choix d’arrêter quand tu vois un Fresh Healthy Café! Jus 
frais de betterave, céleri, pomme et gingembre.

Montréal. Nous voilà de retour à nos sources. Nos amis du Qué-
bec nous accueillent les bras grands ouverts. Salade de fruits, 
toasts et fromages véganes.

Jour 10 : North Bay, Ontario. Délicieux tofu pané. On trouve tou-
jours quelque chose de végane dans un restaurant thaïlandais!

Même le seul restaurant du petit village de Ponteix au milieu de 
la Saskatchewan nous a accommodées avec cette pizza sans 
fromage qu’ils ont faite pour nous. C’était un régal après une 
longue journée sur la route.

C
an

ol
a.

 —
 P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 V
ér

on
iq

ue
 G

ag
no

n



tr
a

n
si

ti
o

n
 p

a
r 

vé
ro

n
iq

u
e

 g
re

n
ie

r 
e

t 
ke

it
h

 é
th

ie
r

58 59

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 B

ia
nc

a 
D

es
 Ja

rd
in

s,
 b

ia
nc

ad
es

ja
rd

in
s.

co
m

 —
 M

aq
ui

lla
ge

 e
t 

co
iff

ur
e 

pa
r S

ar
ah

 L
ad

ou
ce

ur
. —

 B
ijo

ux
 p

ar
 E

lle
 B

la
ck

bu
rn

. —
 M

od
èl

e:
 M

ih
ae

la
 

@
 M

av
en

 M
an

ag
em

en
t



b
o

n
n

e
s 

fe
u

il
le

s 
p

a
r 

m
e

la
n

ie
 j

o
y

b
o

n
n

e
s 

fe
u

il
le

s 
p

a
r 

m
e

la
n

ie
 j

o
y

60 61

versus magazine végane

Le carnisme 
intériorisé

Le livre de la psychologue et activiste végane Melanie Joy 

Introduction au carnisme : pourquoi aimer les chiens, manger les 

cochons et se vêtir de vaches vient d’être traduit en français chez 

L’Âge d’Homme. Versus magazine vous propose ici le début du 

chapitre 6. 

Imaginez que tout ce qui constitue votre réalité – 
votre maison, votre travail, votre famille, votre vie – ne 
soit rien de plus qu’une illusion, une réalité virtuelle, 
fabriquée par une matrice informatisée à laquelle 
votre cerveau et le cerveau de tous les autres humains 
ont été branchés. Imaginez que cette matrice nous 
utilise comme des piles ; elle détourne notre énergie 
afin de se maintenir en vie et nous garde satisfaits 
tout en restant invisible et en 
générant l’illusion de notre 
liberté. Tel est le thème de 
The Matrix, un film qui a 
résonné si puissamment 
ave c  de s  mi l l ions  de 
spectateurs qu’il a été qualifié de classique moderne. 
Les classiques atteignent leur statut parce qu’ils font 
écho à une expérience humaine fondamentale. Ils 
donnent une voix à des vérités qui ont été en grande 
partie insaisissables et ainsi passées sous silence. 
The Matrix nous met au défi de nous interroger – 

de remettre en question ce que nous voyons, et la 
manière dont nous percevons ce que nous voyons. 
Il nous met au défi d’être curieux de ce que nous 
pensons et des raisons qui font que nous pensons 
ce que nous pensons. Morpheus, l’un des principaux 
personnages du film, explique au protagoniste, Néo :

« La Matrice est universelle, elle est omniprésente. 
Elle est avec nous ici, en ce moment même. Tu la vois 
chaque fois que tu regardes par la fenêtre ou lorsque 
tu allumes la télévision. Tu ressens sa présence 
quand tu pars au travail, quand tu vas à l’église, ou 
quand tu paies tes factures. Elle est le monde qu’on 

superpose à ton regard pour 
t’empêcher de voir la vérité. 
[C’est] une prison pour ton 
esprit. »

L’esprit de Néo était 
emprisonné par la matrice, un 

système tellement enraciné qu’il l’avait efficacement 
dépouillé de sa capacité à penser par lui-même. Et en 
acceptant les illusions de la matrice comme réelles, 
Néo a contribué à authentifier le système ; il était à la 
fois prisonnier et geôlier, victime et agresseur.

De même, la matrice de la viande qu’est le 

Bonnes feuilles

Le plus grand ennemi de la connaissance n’est 
pas l’ignorance ; c’est l’illusion du savoir. 

-Stephen Hawking

Peu importe à quel point ils s’étendent 
et à quelle profondeur ils agissent, les 
mythes de la viande ne sont pas des 

faits sur la viande.

Melanie Joy

carnisme nous oblige à participer à 
notre propre cœrcition, à faire le travail du 
système à sa place : nous nions, évitons, 
et justifions le carnisme. Lorsque nos 
esprits sont emprisonnés par le carnisme, 
nous voyons le monde – et nous-mêmes 
– à travers les yeux du système. En 
conséquence, nous ne nous comportons 
pas tels que nous sommes vraiment, 
mais comme le système souhaiterait 
que nous soyons : nous sommes des 
consommateurs passifs plutôt que des 
citoyens actifs. Les mécanismes du 
système se sont enracinés dans notre 
conscience. Nous avons intériorisé le 
carnisme.

Le Trio cognitif

Le carnisme déforme la réalité : le 
simple fait que nous ne voyons pas les 
animaux que nous mangeons ne signifie 
pas qu’ils n’existent pas. Ce n’est pas 
parce que le système n’a pas été nommé 
qu’il n’est pas réel. Peu importe à quel 
point ils s’étendent et à quelle profondeur 
ils agissent, les mythes de la viande ne 
sont pas des faits sur la viande.

Le carnisme intériorisé déforme notre 
perception de la réalité : bien que les animaux soient 
des êtres vivants, nous les percevons comme des 
choses vivantes ; bien qu’ils soient des individus, nous 
les percevons comme des abstractions – comme 
un « paquet » de choses ; et en l’absence de quelque 
donnée objective qui irait un tant soit peu dans ce 
sens, nous les percevons comme si leur comestibilité 

pour les humains était naturellement subordonnée 
à leur espèce. Par exemple, si, malgré les meilleurs 
efforts du système, il nous arrivait d’apercevoir l’un 
des cochons destinés à devenir notre viande, nous 
ne le percevrions pas comme un être sentient, ni 
comme quelqu’un qui a une personnalité propre et 
des préférences. Au lieu de cela, nous percevrions 
la « cochonnerie » du cochon (son côté sale, 
négligé, etc.) et sa « comestibilité ». En percevant 
les animaux de cette manière, nous recourrons à 
trois mécanismes de défense que je nomme le Trio 
cognitif.

Le Trio cognitif consiste en la réification, la 
désindividualisation, et la dichotomisation. Ces 
mécanismes de défense sont en fait des processus 
psychologiques normaux qui deviennent des 
déformations défensives quand utilisés de manière 
excessive, comme ils doivent l’être pour garder le 
carnisme intact. Et, contrairement à certaines autres 
défenses, ces mécanismes sont plus internes, moins 
conscients et moins intentionnels ; ils concernent 
moins ce que nous pensons que notre manière de 
penser. Chaque défense du Trio cognitif a un effet 
unique sur notre perception des animaux. Mais la 
force du trio réside dans la manière dont les trois 
travaillent en harmonie les uns avec les autres. 
Comme un trio musical, l’ensemble est plus fort que 
la somme de ses membres.M

el
an

ie
 Jo

y 
es

t u
ne

 p
sy

ch
ol

og
ue

 a
m

ér
ic

ai
ne

 e
t l

’a
ut

ri
ce

 d
e 

W
hy

 w
e 

lo
ve

 d
og

s,
 e

at
 p

ig
s 

an
d 

w
ea

r c
ow

s 

(C
on

ar
i P

re
ss

, 2
01

1)
, u

n 
be

st
-s

el
le

r t
ra

du
it 

da
ns

 d
e 

no
m

br
eu

se
s 

la
ng

ue
s 

– 
et

 d
és

or
m

ai
s 

en
 fr

an
ça

is
. F

ig
ur

e 

im
po

rt
an

te
 d

u 
m

ou
ve

m
en

t v
ég

an
e,

 e
lle

 e
xp

liq
ue

 c
e 

qu
’e

st
 le

 c
ar

ni
sm

e 
da

ns
 d

es
 c

on
fé

re
nc

es
 to

ut
 a

ut
ou

r 

du
 m

on
de

 e
t d

an
s 

le
 fi

lm
 d

’a
ni

m
at

io
n 

en
 li

gn
e 

Th
e 

se
cr

et
 re

as
on

 w
e 

ea
t m

ea
t.

 T
ra

du
ct

io
n 

: L
au

re
 G

al
l. 



c
in

é
m

a
 p

a
r 

c
lé

m
e

n
c

e
 l

a
o

t

c
in

é
m

a
 p

a
r 

c
lé

m
e

n
c

e
 l

a
o

t

62 63

versus magazine végane

Les animaux au 
cinéma : une histoire 
de colonisation

Fin octobre 2015 se déroulait la dernière édition de la Viennale, 

festival de cinéma de Vienne, en Autriche. En marge de cet 

événement, le Film Museum organisait une rétrospective intitulée 

Animals. Eine kleine Zoologie des Kinos, l’occasion de voir ou revoir 

des classiques du genre comme Au hasard Balthazar de Bresson 

ou L’impossible monsieur Bébé de Hawks, mais aussi de découvrir 

des perles oubliées du cinéma animal.

Tippi Hedren, héroïne des Oiseaux de Hitchcock, 
était l’invitée d’honneur de l’événement. L’actrice 
reconvertie en défenseure de la cause animale – elle 
est parvenue, en mettant sa notoriété au service des 
grands fauves, à faire interdire le commerce interétat 
des grands félins aux États-
Unis, puis leur achat tout 
court – a rappelé lors d’une 
entrevue que ce qu’elle 
appréciait chez les animaux 
était leur honnêteté. Et on 
peut lui donner le crédit de 
savoir de quoi elle parle, elle 
qui fut à l’origine de Roar, vendu comme le film le 
plus dangereux de l’histoire du cinéma. Il n’a pu être 
diffusé lors de la rétrospective, mais son esprit planait 

au-dessus de la programmation : après avoir recueilli 
lions, panthères et tigres qui avaient reçu de mauvais 
traitements dans des zoos et des cirques, Hedren 
décide à la fin des années 70 de réaliser avec son 
mari Nœl Marschall une ode à ces animaux pour 

que le public comprenne la 
nécessité de les laisser vivre 
dans leur environnement 
naturel. C’est pourtant avec 
les félins domestiques 
de la famille que se fait le 
film. Le tournage est un 
cauchemar, tous les acteurs 

et techniciens sont blessés. Le film est peut-être le 
plus dangereux de l’histoire du cinéma, mais il est 
certainement aussi le plus effrayant tant les animaux-

cinéma

On constate avec la rétrospective que 
le cinéma plonge ses racines dans la 

violence faite aux animaux. Ainsi dès 
1903, la Edison Manufacturing Co. 

filme la mise à mort par électrocution 
de l’éléphante Topsy.

Clémence Laot

C
lé

m
en

ce
 L

ao
t e

st
 a

gr
ég

ée
 d

e 
le

tt
re

s.
 

E
lle

 t
ra

qu
e 

le
s 

di
sc

ou
rs

 a
nt

is
pé

ci
st

es
 

de
s 

ar
ts

 e
t d

e 
la

 li
tt

ér
at

ur
e 

et
 é

cr
it

 d
es

 

no
uv

el
le

s 
pe

up
lé

es
 d

’a
ni

m
au

x.

acteurs, qui ne furent jamais dressés, 
mangent l’écran. Ils sont crédités en tant 
que scénaristes du film tant leur empreinte 
est palpable. 

Qu’en dit Tippi Hedren ? « Animals are 
always perfect. They always are who they 
are ». Que l’on pourrait traduire par : les 
animaux ne jouent pas, ne jouons pas avec 
eux. Aujourd’hui, les fauves de Tippi vivent 
en semi-liberté sur l’énorme territoire de la 
Shambala Preserve en Californie et elle n’a 
plus aucun contact direct avec eux.

L’un des programmes de courts métrages de la 
rétrospective s’intitulait Animali/Criminali et axait 
son regard sur la violence naturelle des animaux. 
Violence des animaux entre eux, mais aussi violence 
des humains à leur endroit. Ainsi, Das Erbe (1935), 
film issu du bureau de la politique raciale nazie, 
instrumentalise la discutable affirmation selon 
laquelle seul survit le plus fort en montrant le 
combat de deux scarabées. L’intelligence animale 
n’existe pas, il n’y a que l’instinct, ce qui permet ainsi 
de légitimer la loi conduisant à la stérilisation des 
handicapés. La violence criminelle n’est donc pas là 
où le discours spéciste convenu l’attend.

Les oiseaux du film de Hitchcock ont 
beau menacer l’humanité, on constate avec la 
rétrospective que le cinéma plonge ses racines 
dans la violence faite aux animaux. Ainsi dès 1903, 
la Edison Manufacturing Co. filme la mise à mort par 
électrocution de l’éléphante Topsy. Coney Island, où 

est assassiné le pachyderme, est une place de Grève 
moderne où les cheminées des usines viennent 
cracher leurs fumées sur les spasmes des pieds de 
la condamnée à mort. Le clou ultime du spectacle. 
Autres scènes de violence dans Chasse à la panthère 
d’Alfred Machin (1909). Ici, on voit une panthère prise 
au piège qui, avant de se faire abattre, est agacée, 
frappée comme si on cherchait à la rendre plus 
féroce qu’elle ne l’est. Dépecée, scalpée. Il y a quand 
même une morale à cette histoire. Machin tourna de 
nombreux films avec Mimir, une panthère qu’il avait 
enlevée à ses parents : on ne dit pas si c’est elle qui 
le griffa à la poitrine, mais le réalisateur ne se remit 
jamais de sa blessure et en mourut. 

Dans cette sélection, la violence faite aux animaux 
ne se dépare jamais d’un discours sur l’humanité. 
Quand des Blancs filment l’Afrique au début du 
XXe siècle, c’est tout le drame de la colonisation qui se 
déroule sous nos yeux. Coloniser, c’est s’approprier 
un territoire et ses ressources, répandre une idéologie 
selon laquelle la culture du colonisé est méprisable, 
réformable. Le mâle blanc répand le mythe du bon 
sauvage et refuse toute rébellion. Dans ce contexte, 
l’animal est une ressource, on peut l’exterminer à 
loisir. Le racisme et le spécisme ont en commun le 
même modèle cynégétique de discrimination (sur la 
couleur de la peau, sur l’espèce) et d’appropriation. 
Mogambo (1953) de John Ford est une bluette sur 
fond de chaleur africaine. On voit une chasse aux 
gorilles, mais les Africains, rares à l’écran, sont les 
éternels figurants du cinéma hollywoodien d’après-



c
in

é
m

a
 p

a
r 

c
lé

m
e

n
c

e
 l

a
o

t

c
in

é
m

a
 p

a
r 

c
lé

m
e

n
c

e
 l

a
o

t

64 65

versus magazine végane

guerre. Dans Chang : A Drama of the Wilderness 
(1927), Cooper et Schœdsack (réalisateurs de King 
Kong), sous couvert de conter la fable de l’éternel 
combat de l’humain contre la nature, donnent à 
voir une partie de chasse justifiée par un discours 
convenu sur la violence du monde sauvage. Les 
acteurs sont des indigènes thaïs, des « pioneer 
without covered wagon », c’est-à-dire des colons 
comme ceux qui ont conquis l’Amérique du Nord. 
Les animaux sauvages n’ont jamais vu d’arme à feu 
ni de caméra bien sûr. To shoot animals. On assiste 
alors à un massacre. Il paraît que Cooper couvrait 
Schœdsack pendant que celui-ci faisait les prises 
de vue : un tournage safari en somme. 

Le court métrage expérimental de Peter 
Kubelka, Unsere Afrikareise (1966), questionne le 
néocolonialisme du safari. En déconstruisant la 
narration, ce mash-up superpose des images de 
meurtres de zèbres, crocodiles, girafes, d’Allemands 
en short et d’Africaines aux seins nus sur une bande-
son saisissante alternant coups de fusil, moteur de 
jeep et rires gras. L’enchainement entre le sexe des 
hommes noirs et des scalps d’éléphant condamne 
le racisme sans complexe des bourgeois européens.

Après la violence de l’éprouvant Primate de 
Frederick Wiseman, ou les aventures du Dr Mengele 
chez les singes, il y a comme un soulagement à 
regarder Clash of the Wolves (1925) de Nœl M. Smith, 
une comédie d’aventure proprement stupéfiante. 
Sorte de western sans Indien, son héros n’est autre 
que le légendaire Rin Tin Tin dont le jeu est d’un 
naturel et d’une modernité sans commune mesure 
avec celui des acteurs humains qui partagent l’affiche 
avec lui. On suit du regard des courses effrénées 
tournées dans des travellings jamais vus. Blessé à la 
patte, il est Lobo, un chien-loup adopté par un jeune 
homme : il porte des petites bottines et révèle ainsi sa 
nature de Tender-Foot qui le distingue de sa meute de 
loups-indiens. Rin Tin Tin effectue lui-même toutes 
ses cascades. 

Heureusement, la rétrospective fait aussi la 
part belle aux animaux qu’on ne peut pas dresser. 
Ainsi, la grenouille du dessin animé One Froggy 
Evening (1958) de Chuck Jones chante, mais jamais 
quand son maître, qui voudrait en faire une bête de 
cirque, le voudrait. Dans le film d’animation Creature 
Comforts (1989), Nick Park, créateur de Wallace et 
Gromit, donne la parole aux animaux d’un zoo sur 
leurs conditions de vie. Leur discours relaie d’abord 
celui des humains qui les ont enfermés, mais très vite 

leur parole se craquelle, le lion se plaint du manque 
de place, le gorille compte les jours au mur, les ours 
polaires s’ennuient. Avec humour, le réalisateur 
végétarien donne ainsi la parole aux prisonniers 
récalcitrants, et contredit le discours lénifiant tenu 
par les défenseurs des zoos. 

Les animaux résistent, notamment les crapauds 
de Cane Toads : an Unnatural History (1988) de Mark 
Lewis. Ce documentaire raconte l’introduction ratée 
de crapauds hawaïens sur le territoire australien. 
Des agronomes pensaient qu’ils mangeraient des 
insectes s’attaquant aux cannes à sucre. Ils se sont 
en fait tellement plu qu’ils ont prospéré au point de 
tout manger sur leur passage. Ces crapauds sont des 
colons bien involontaires. Ils provoquent un désastre 
agronomique et écologique. Le réalisateur s’arrête 
pourtant sur un aspect inattendu de la catastrophe. 
Aussi laids soient-ils, les habitants semblent 
les apprécier. Certains deviennent des animaux 
familiers. Le baiser d’une petite fille blonde fait 
irrémédiablement penser au prince des contes, caché 
dans le corps d’un crapaud. Souvent filmé au ras du 
sol, le documentaire s’interroge sur les sentiments 
que font naître ces animaux : leur irrémédiable altérité 
n’empêche pas la curiosité et l’amitié interespèces.

En replaçant les animaux dans le contexte 
historique de la création cinématographique, cette 
rétrospective a le grand intérêt d’avoir su condenser 
notre rapport au monde non humain. Si on assiste à 
des moments réjouissants, la mise en perspective 
des œuvres finit cependant par provoquer un effet de 
saturation devant l’ampleur du drame de la condition 
animale.

(La plupart des films mentionnés dans l’article 
sont consultables sur internet.) 

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

ar
ah

 E
m

ily
 S

t-
G

el
ai

s,
 s

ar
ah

em
ily

ph
ot

o.
co

m
 —

 M
is

e 
en

 b
ea

ut
é 

pa
r 

S
ar

ah
 

La
do

uc
eu

r. 
—

 S
ty

lis
m

e 
pa

r 
M

au
de

 B
oi

sj
ol

y.
 —

 M
od

èl
e 

: C
ha

rl
èn

e 
(M

on
ta

ge
)



67

versus magazine véganeP
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Vé

ro
ni

qu
e 

G
ag

no
n

nairobi, edmonton, 
stockholm, bucarest



 

68 69

versus magazine végane

in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

Au Kenya, très peu de gens sont 
enclins à devenir véganes et les rares 
qui le sont déjà ne sont pas toujours 
prêts à militer en faveur des droits des 
animaux, probablement en raison de 
leurs obligations professionnelles ou 
familiales. Toutefois, un mouvement 
à peine perceptible commence à se 
faire sentir. À mon avis, le militantisme 
connaîtra une recrudescence très 
prochainement. D’ici là, cela ne 
m’empêche pas de porter secours à 
un maximum d’animaux et de parler de 
véganisme ou de libération animale à 
chaque occasion qui se présente.

Récemment, le Kenya est devenu 
un « pays à revenu moyen de la 
tranche inférieure », quittant ainsi 
la liste des « pays à faible revenu ». 
Pourtant, malgré la croissance et 
le développement économique, ce 
pays est toujours confronté à des 
problèmes majeurs. Il faut sensibiliser 
les gens davantage sur les questions 
environnementales et les droits des 
animaux. Des activités organisées au 
cours de la dernière Journée mondiale 
du yoga ont contribué à sensibiliser le 
public au végétarisme. De plus, grâce 
à l’écologiste et lauréate du prix Nobel 
de la paix 2004 Wangari Maathai, 

Nairobi fondatrice du Green Belt Movement
(mouvement ceinture verte), la 
population locale a pris conscience 
de l’importance des écosystèmes et 
de la conservation de la nature.

C’est au Kenya que vit Sudan. 
Âgé de 42 ans, il est devenu, en mars 
2015, le dernier rhinocéros blanc 
du Nord au monde. Protégé par des 
agents de sécurité de jour comme 
de nuit, Sudan vit dans la Ol Pejeta 
Conservancy (réserve naturelle de Ol 
Pejeta), près du mont Kenya. Compte 
tenu de ses problèmes articulaires 
et de ses troubles visuels, ses 
chances de perpétuer son espèce 
sont malheureusement extrêmement 
faibles. Comme beaucoup d’autres 
espèces de la faune africaine, les 
rhinocéros blancs du Nord ont été 
victimes d’un braconnage endémique 
ces dernières décennies, qui se 
poursuit aujourd’hui en étant tout aussi 
ravageur

La corrélation n’a pas toujours été 
fl agrante entre la consommation de 
viande et la cruauté envers les animaux. 
Récemment, un groupe de Kényans a 
utilisé des animaux pour dénoncer 
l’incompétence du gouvernement. 
Ces personnes ont inscrit sur des 
ânes et des porcs des insultes avec 
de la peinture rouge à l’intention des 
membres du Parlement. La Société 

protectrice des animaux du Kenya a 
porté secours à ces pauvres bêtes et a 
ouvert un dispensaire vétérinaire pour 
ânes au sein de son établissement. Cet 
incident très médiatisé a amené la 
population à réfl échir sur les mauvais 
traitements infl igés aux animaux.

Les aliments végétaliens de base 
sont les moins chers, mais également 
les plus sains et les plus nutritifs. 
Au Kenya, les mets végétaliens 
sophistiqués sont très coûteux et 
inaccessibles, même pour les familles 
disposant de revenus moyens. On s’en 
tient donc aux choses simples ! 

Vivre dans une communauté qui 
ne compte que très peu de véganes 
ou qui n’est pas en mesure de 
s’engager dans le militantisme peut 
être très décourageant. Toutefois, 
il existe plusieurs manières d’agir 
concrètement : voler au secours des 
animaux abandonnés, convaincre les 
vétérinaires de prodiguer des soins 
gratuits aux animaux recueillis, nourrir 
les animaux où qu’ils se trouvent ou 
s’assurer que ces derniers vont bien. 
Tant que le véganisme n’est pas 
devenu la norme, nous ne devons pas 
renoncer.

— Rachel M. Kabue,
Militante pour les droits des 

animaux et éducatrice végane

ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 C
am

ill
e 

P
in

to

in
te

rn
a

ti
o

n
a

l

Lorsque je suis arrivée à Edmonton 
il y a quelques années, je me suis 
demandé quelles difficultés j’allais 
rencontrer en tant que végane dans 
cette ville de l’Alberta. Mon inquiétude 
s’est avérée non fondée, lorsque 
j’ai découvert avec surprise une 
communauté végane fl orissante. 

Au cours des années suivantes, 
le groupe Véganes et végétariens de 
l’Alberta ainsi que d’autres groupes 
véganes ont organisé plusieurs 
activités, notamment des repas 
communautaires, des dîners et des 
rencontres. Actuellement, nous avons 
près d’une centaine de commerces 
favorables à la cause végane, dont 
13 boutiques exclusivement véganes 
dans le centre-ville d’Edmonton. Bref, 
un touriste végane à Edmonton qui 
voudrait assister et participer à tous les 
événements concernant le mouvement 
n’aurait pas de quoi s’ennuyer !

Beaucoup se demandent comment 
cette solide communauté a pu voir le 
jour dans la « province canadienne 
du bœuf ». En fait, ce changement ne 
peut pas être attribué qu’à un seul 
événement, une manifestation, une 
affiche, ou un enjeu. À l’instar de 
toute l’Amérique du Nord, l’Alberta 

Edmonton a été exposée à la promotion d’une 
alimentation végétalienne pour 
des raisons de santé, éthiques et 
environnementales. Nous avons mis 
beaucoup d’eff orts dans le partage 
d’idées, dans le soutien des transitions 
vers le végétarisme ou le véganisme 
et la discussion pacifique avec les 
personnes omnivores. Par exemple, 
nous avons été invités l’été dernier 
à participer à un festival alimentaire 
important, le Taste of Edmonton, et 
à organiser un événement intitulé 
« Dissiper le mythe végane ». Ce 
fut l’occasion de mettre en vedette 
notre communauté en plein essor 
et d’offrir de l’information sur le 
véganisme et toutes les délicieuses 
options culinaires à base de plantes. 
L’été prochain, nous y retournerons 
pour aborder le thème « Une journée 
végane autour du monde », et nous 
proposerons encore plus d’activités 
ludiques et éducatives qui permettront 
au public de s’informer sur le 
véganisme. Par ailleurs, nous avons 
mis en place un nouveau programme 
très populaire d’aide personnalisée 
aux nouveaux véganes et végétariens 
donnée par des véganes expérimentés.

Je ne dirai jamais assez que le 
changement passe par une transition 
réussie. Ce qui semble être l’évidence 
est souvent écarté, car les étapes 

qui jalonnent le chemin du carnivore 
à l’herbivore sont malheureusement 
négligées et parfois dénigrées. Seules 
quelques rares personnes sont nées 
véganes, et bon nombre de véganes 
oublient qu’ils ont eux-mêmes déjà 
mangé de la viande. Discuter avec 
des personnes qui partagent nos 
valeurs est rassurant, mais il est aussi 
important d’investir notre énergie 
autrement. L’un des enjeux importants 
consiste à savoir comment rendre le 
mode de vie basé sur les plantes 
plus attrayant que celui basé sur les 
animaux. Je crois que la solution est 
d’avoir tout autant de compassion et 
d’empathie pour les humains que nous 
souhaiterions que les humains aient à 
l’égard des animaux.

— Christina M. Prokopenko,
BSc et directrice de l’association 

Véganes et végétariens de l’Alberta



 

70 71

versus magazine végane

En Suède, le mouvement végane 
et son nombre d’adeptes ont explosé 
ces deux dernières années. Par 
conséquent, de plus en plus de 
distributeurs incluent des options 
végétaliennes à leur menu. Par 
exemple, O’Learys, la plus grande 
chaîne de restaurants dédiée au sport, 
a désormais cinq plats végétaliens sur 
sa carte. Un autre exemple est SJ, la 
plus grande entreprise ferroviaire du 
pays, qui propose également des mets 
végétaliens à ses passagers. L’étude la 
plus récente indique qu’une personne 
sur dix en Suède suit maintenant un 
régime végétarien ou végétalien. 
Cette statistique passe même à une 
personne sur cinq chez les moins de 
40 ans.

Cet hiver, Djurens Rätt, la plus 
grande organisation suédoise de 
défense des droits des animaux, a 
lancé une campagne publicitaire 
ciblant la situation des porcs dans 
l’élevage industriel. Illustrée d’une 

photo de la Canadienne Jo-Anne 
McArthur, la campagne a été diff usée 
à travers toute la Suède dans les 
transports publics, les magazines et 
les journaux. 

Il semble également que de plus 
en plus de personnes commencent à 
réviser leur perception générale des 
animaux. À nouveau, ce phénomène 
est plus important chez les jeunes, 
comme en témoigne Therese Lindgren, 
la plus grande star de YouTube 
en Suède, très impliquée dans la 
défense des droits des animaux et qui 
a intéressé de nombreux jeunes âgés 
de 10 à 15 ans au sort des animaux.

De manière globale, je suis très 
optimiste quant au futur du mouvement 
de défense des droits des animaux 
en Suède. La société évolue : de plus 
en plus de gens se penchent sur la 
question, les célébrités se mettent à en 
parler et l’engagement sur les réseaux 
sociaux est plus fort que jamais. 
Rester optimiste est donc primordial 
pour l’avenir du mouvement. De plus 
en plus d’activistes et d’associations 
préfèrent affi  cher les aspects positifs 

d’un régime végétalien plutôt que de 
critiquer ou de simplement montrer 
d’horribles images en dictant aux 
gens leur conduite. Et il semble que 
ça marche !

C’est maintenant au tour des 
politiciens et des politiciennes de 
suivre, ce qu’ils n’ont pas fait jusqu’à 
présent. Par exemple, nous attendons 
toujours, depuis la première ébauche 
datant de 2011, la mise à jour de la Loi 
sur le bien-être animal.

— Peter Nilsson,
Coordinateur de campagne pour 

Djurens Rätt (Droits des animaux – 
Suède)

Stockholm

ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 C
am

ill
e 

P
in

to

Les Roumains sont de grands 
carnivores. Après tout, il est bien connu 
que nous descendons de Dracula, qui 
consommait le sang des êtres humains 
et des animaux ! En fait, tous les 
Européens de l’Est consomment de la 
viande dans presque tous leurs repas. 
D’aussi loin que je me souvienne, mon 
grand-père élevait des cochons dans 
sa cour en pleine ville, pour ensuite 
les tuer de ses propres mains, les faire 
fumer et les consommer en compagnie 
de toute la famille. 

La Roumanie s’est beaucoup 
occidentalisée depuis la chute 
du communisme :  les familles 
d’aujourd’hui vont à l’épicerie pour 
acheter leur viande et leurs produits 
laitiers. Malgré tout, une partie du 
peuple roumain vit en campagne, où 
les gens élèvent et tuent encore de 
leurs mains leurs repas. Ces villageois 
sont des tantes et des oncles, des 
grands-pères et des grand-mères, des 
cousins et des cousines, qui font des 
provisions et partagent leur viande et 
leurs produits laitiers « faits maison » 
avec les autres membres de leur famille 
habitant en ville. Par conséquent, 
presque chaque Roumain a déjà vu, au 
moins une fois dans sa vie, une poule, 
un cochon, un lapin ou un autre animal 

se faire égorger devant ses yeux. Je n’y 
ai pas échappé moi-même et mettre un 
frein à ma consommation de viande fut 
un sacré changement ! Bien souvent, 
les membres de ma famille qui 
habitent en campagne en Roumanie 
ne comprennent pas exactement ce 
qu’est le véganisme. En fait, à cause 
de traditions bien ancrées en Europe 
de l’Est, les gens ne prennent pas 
toujours au sérieux ce mouvement et 
ont de la diffi  culté à voir les choses 
diff éremment.

Heureusement ,  i l  y  a  des 
exceptions. Certains Roumains 
s’ouvrent tranquillement à une 
alimentation plus saine, certains 
sont véganes, d’autres ont fondé 
des associations pour les droits des 
animaux et d’autres encore se battent 
contre les mauvais traitements infl igés 
aux animaux, notamment contre 
l’euthanasie des chiens errants. Un 
regroupement à Bucarest a d’ailleurs 
participé à la marche mondiale pour 
la fermeture des abattoirs.

Une page Facebook propose 
de parrainer ou d’adopter un chien 
errant. Il faut dire qu’en Roumanie, le 
sujet suscite des débats houleux. Ces 
chiens laissés à eux-mêmes vivent 
majoritairement dans les rues de la 
capitale et survivent selon la loi du 
plus fort. Leur population n’étant pas 
régulée, ces chiens se reproduisent 

librement et malheureusement, 
plusieurs ont la rage. Les gens en 
ont peur à cause des nombreux 
cas de morsures. Certains pensent 
que la solution serait de les tuer 
systématiquement et la plupart 
des gens les traitent comme des 
ordures. Cependant, il existe des 
solutions, comme la stérilisation et le 
micropuçage de ces chiens. En bref, 
il faut comprendre que les chiens 
roumains n’ont pas la vie facile, 
surtout parce que les organisations 
militant pour les droits des animaux ne 
disposent pas de moyens suffi  sants ni 
des outils nécessaires.

Bien sûr, il y a encore beaucoup 
de chemin à parcourir pour faire valoir 
les droits des animaux et pour changer 
la façon de s’alimenter en Roumanie. 
Selon moi, il y a des pays européens 
où les mœurs et les habitudes sont 
un peu plus difficiles à changer  ; il 
faut donc redoubler d’efforts et de 
patience devant cette fermeture 
d’esprit. Voilà pourquoi je salue les 
militants et visionnaires roumains 
qui se battent chaque jour pour faire 
avancer la cause végane locale. J’invite 
les gens à s’impliquer s’ils le désirent, 
à distance ou sur place, car beaucoup 
d’organisations roumaines ont besoin 
d’aide.

— Alina Daminoiu,
Activiste pour les droits 

des animaux

Bucarest



c
u

is
in

e
 —

 r
é

c
o

n
fo

rt
a

n
t

73

versus magazine véganeP
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Va

lé
ri

a 
B

is
m

ar
, v

al
er

ia
bi

sm
ar

.c
om

réconfortant



c
u

is
in

e
 —

 r
é

c
o

n
fo

rt
a

n
t

74 75

versus magazine végane

Cupcakes choco-chai  
CloClo Choco

01.	 Préchauffez le four à 350 °F. Remplissez les moules à cupcakes avec 
des papiers prévus à cet effet. Dans un grand bol, mélangez tous les 
ingrédients secs (farine, sucre, cacao, bicarbonate de soude, sel et 
cannelle) à l’aide d’un fouet. Dans un autre bol, mélangez tous les 
ingrédients humides. Versez le mélange humide dans le mélange sec. 
Remuez jusqu’à ce que ce soit bien homogène. Ne mélangez pas trop. 
On ne veut surtout pas créer de bulles d’air dans le mélange.

02.	 Remplissez chaque moule à cupcakes aux deux tiers. Mettez au four 
et cuisez pour environ 21 minutes. Insérez un cure-dent profondément 
au centre du cupcake et, lorsque vous le ressortirez, si le cure-dent 
est sec et ne présente pas de traces de pâte crue, le cupcake est prêt.

03.	 Laissez complètement refroidir les cupcakes avant de les glacer.

04.	 Mettez le beurre végétal dans un grand bol et mélangez-le avec un 
batteur électrique jusqu’à ce qu’il soit crémeux. Ajoutez petit à petit le 
sucre, le cacao, la cannelle et la vanille jusqu’à ce que le mélange soit 
bien homogène. Si le crémage est trop épais, ajoutez-y un peu de lait 
d’amande. Et voilà, aussi simple que ça !

cupcakes 
(environ 28)

3 tasses	 farine tout usage  

	 non blanchie 

2 tasses	 sucre de canne biologique 

⅔ de tasse	 cacao en poudre 

2 c. à thé	 bicarbonate de soude 

1 c. à thé	 sel 

1 c. à s.	 cannelle moulue 

1 tasse	 thé chai (refroidi)  

1 tasse	 huile végétale 

1/4 de tasse 	 vinaigre de cidre de pomme  

1 c. à s.	 essence de vanille pure 

crémage choco-cannelle

1 tasse	 beurre végétal ou 

	 margarine 

	 végétale (ex.: Earth Balance 

	 ou Becel végétale) 

2 ½ tasses	 sucre en poudre 

1 c. à s.	 essence de vanille pure 

2/3 tasse	 cacao en poudre 

2 c. à thé	 cannelle moulue 

1 à 2 c. à thé	 lait d’amande (au besoin)

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Va

lé
ri

a 
B

is
m

ar
, v

al
er

ia
bi

sm
ar

.c
om



76 77

versus magazine végane

c
u

isin
e

 —
 ré

c
o

n
fo

rta
n

t

Sundæ pour l’heure du thé ! 
Véronik Lacombe

Quand on m’a demandé de proposer une recette de crème glacée, j’ai eu envie de vous donner quelque chose à concocter avec 

une de mes crèmes glacées. J’ai choisi celle au Earl Grey pour faire quelque chose de vraiment différent de ce que l’on connaît comme 

sundæ. Je me suis inspirée de l’heure du thé à l’anglaise pour créer ce sundæ unique qui, je l’espère, vous plaira autant qu’à moi !

01.	 Versez le jus de citron et le sucre dans une poêle antiadhésive. Dissolvez 
bien le sucre et ajoutez-y le sirop de maïs.

02.	 Laissez mijoter à feu moyen jusqu’à ce que le mélange épaississe et 
soit sirupeux. 

03.	 Ajoutez la crème de soya (attention aux éclaboussures) et mélangez 
bien.

04.	 Retirez le mélange du feu et versez-le dans un contenant pour le faire 
refroidir. 

05.	 Faites fondre le chocolat dans un bain-marie. 

06.	 Laissez tempérer quelques minutes.

07.	 Avec l’orange, faites des suprêmes et mettez-les dans le bol à crème 
glacée.

08.	 Faites 2 ou 3 grosses boules de Lacrem Earl Grey.

09.	 Versez le caramel de citron.

10.	 Versez le chocolat noir.

11.	 Garnissez le tout de crème fouettée Soy Whip.

Le caramel de citron serait aussi délicieux sur nos saveurs de vanille ou fraises ! Vous 
voulez y ajouter un petit plus ? Optez pour des écorces d’or confites trempées (ou non) 
dans le chocolat. Le tout serait aussi très bon sur des crêpes ou des gaufres maison !

caramel de citron 

1 tasse	 jus de citrons frais bio 

	 (environ 5 citrons) 

1 tasse	 sucre de canne 

1 c. à s.	 sirop de maïs clair 

½ tasse	 crème de soya

coulis de chocolat noir

½ tasse	 chocolat noir de bonne 

	 qualité (Theobroma 

	 Chocolat, Cacao Barry 

	 ou autre)

sundæ :

2	 boules (ou plus !) de  

	 Lacrem Earl Grey 

∞ 	 caramel de citron 

∞	 coulis de chocolat noir 

1	 orange 

∞	 crème fouettée végétale  

	 Soy Whip

Vé
ro

ni
k 

La
co

m
be

 e
st

 p
ro

pr
ié

ta
ir

e 
 d

e 
La

cr
em

 m
aî

tr
e 

gl
ac

ie
r. 

—
 P

ho
to

gr
ap

hi
e 

pa
r 

Ke
ve

n 
P

oi
ss

on



c
u

is
in

e
 —

 r
é

c
o

n
fo

rt
a

n
t

78 79

versus magazine végane

Macaroni au fromage gratiné 
Véronik Lacombe

J’ai toujours aimé le macaroni au fromage. C’est probablement le plat le plus réconfortant pour moi. J’ai souvenir d’en avoir mangé 

depuis que je suis toute petite. Évidemment, ce n’était pas la même version que celle que je vous présente aujourd’hui. J’étais tout 

de même chanceuse, il était fait maison par ma maman ! Je n’ai donc pas trop connu le Kraft Dinner orange fluo ! La recette que  

je vous présente ici est donc une version végane du plat réconfortant de mon enfance. C’est simple, rapide et délicieux ! Il plaira  

aux petits comme aux plus grands ! 

01.	 Faites cuire les macaronis selon les indications du fabricant. Durant 
ce temps, vous allez faire la sauce.

02.	 Faites fondre le Earth Balance dans une poêle antiadhésive.

03.	 Faites-y revenir l’ail et l’oignon.

04.	 Ajoutez la farine en brassant vigoureusement. Cette étape est cruciale 
pour éviter les grumeaux.

05.	 Ajoutez un petit peu de lait, tout en continuant de brasser jusqu’à ce que 
le mélange soit lisse. Répétez jusqu’à ce que vous ayez utilisé tout le lait. 

06.	 Ajoutez la levure alimentaire, l’origan, la fleur de sel, le poivre et le 
piment d’Espelette. Mélangez bien.

07.	 Ajoutez le fromage de noix et laissez-le ramollir et se mélanger dans 
la sauce.

08.	 Laissez mijoter à feu moyen-doux, jusqu’à ce que vous obteniez une 
sauce bien crémeuse. Ajoutez du lait au besoin.

09.	 Une fois les macaronis cuits et égouttés, mélangez-les avec la sauce. 
Mettez le tout dans un plat allant au four et garnissez ce dernier 
de fromage Gusta. Faites griller et servez.

ingrédients

1 tasse	 lait de soya non sucré 

	 (peut-être plus si la sauce 

	 devient trop épaisse) 

2 c. à s.	 Earth Balance 

2 c. à s.	 farine 

¼ à ½ tasse	 levure alimentaire 

1 paquet	 fromage de noix crémeux 

	 VegNature à la fleur de sel 

1 tasse	 fromage type cheddar Gusta 

	 (pour gratiner) 

∞	 origan frais haché très fin 

1	 gousse d’ail hachée  

	 très finement 

1	 oignon haché fin 

1 paquet	 macaronis 

∞	 fleur de sel 

∞	 poivre frais moulu 

∞	 piment d’Espelette

Vé
ro

ni
k 

La
co

m
be

 e
st

 p
ro

pr
ié

ta
ir

e 
 d

e 
La

cr
em

 m
aî

tr
e 

gl
ac

ie
r. 

—
 

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Va

lé
ri

a 
B

is
m

ar
, v

al
er

ia
bi

sm
ar

.c
om

79



80 81

versus magazine végane

c
u

isin
e

 —
 ré

c
o

n
fo

rta
n

t
81

Cari de légumes  
au tempeh 
Stéphanie Audet

01.	 Faites sauter les oignons et l’ail dans l’huile de coco durant 2 à 3 minutes 
à feu moyen.

02.	 Ensuite, ajoutez toutes les épices. S’il vous en manque, vous pouvez 
toujours utiliser un mélange de cari en poudre. Faites cuire 2 à 3 minutes 
supplémentaires, ajoutez les cubes de tempeh et saisir 2 minutes 
de plus. Ajoutez le bouillon de légumes, le lait de coco et la courge 
coupée en dés.

03.	 Cuisez à feu moyen pendant environ 20 minutes. Ensuite, ajoutez  
les morceaux de courgette, de poivron rouge et les carottes en juliennes. 
Cuisez 5 à 6 minutes de plus en prenant soin de ne pas trop cuire  
les légumes. À la toute fin, ajoutez le kale coupé en chiffonnade. Servez 
dans un bol avec une tranche de lime.

04.	 Versez le mélange sur votre riz, ajoutez-y le bâton de citronnelle et 
l’écorce de citron et enveloppez le tout avec du papier d’aluminium. 
Faites cuire pendant 1 heure. Déballez à l’aide d’une fourchette.

ingrédients

3 c. à s.	 huile de coco extra vierge 

1 ½ tasse	 oignons 

2 c. à s.	 ail frais (environ 3 gousses) 

1 brique	 tempeh en cubes 

1 boîte	 lait de coco 

4 tasses	 bouillon de légumes 

1 c. à thé	 sel de mer (au goût) 

315 g	 courge 

1 ½ tasse	 courgettes en cubes 

2 tasses	 poivrons rouges en cubes 

1 tasse	 carottes en juliennes 

	 (utilisez un couteau 

	 économe strié) 

1 tasse	 kale coupé en chiffonnade 

1	 lime

épices :

1 c. à s.	 gingembre frais 

4-5	 feuilles de cari (optionnel) 

½ c. à thé	 chili 

½ c. à thé	 graines de cumin moulues 

½ c. à thé	 graines de fenouil moulues 

1 c. à thé	 graines de coriandre 

	 moulues 

½ c. à thé	 poivre noir moulu 

1	 bâton de citronnelle fraîche 

	 coupé en 3 ou 4 morceaux 

1 c. à thé	 curcuma en poudre

basmati citronné au four

1 ½ tasse	 riz basmati 

2 ½ tasses	 eau ou bouillon de légumes 

1 c. à s.	 huile d’olive 

1 c. à thé	 sel de mer 

1	 citron

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Va

lé
ri

a 
B

is
m

ar
, v

al
er

ia
bi

sm
ar

.c
om



d
o

ss
ie

r 
—

 r
e

to
u

r 
a

u
x 

so
u

rc
e

s

83

versus magazine véganeP
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
La

ur
ie

 C
ar

di
na

l, 
la

ur
ie

ca
rd

in
al

.c
om

retour aux sources



d
o

ss
ie

r 
—

 r
e

to
u

r 
a

u
x 

so
u

rc
e

s

d
o

ss
ie

r 
—

 r
e

to
u

r 
a

u
x 

so
u

rc
e

s

84 85

versus magazine végane

Retour  
aux sources 

Dans l’imaginaire collectif, retourner aux sources implique 

souvent l’idée de renouer avec la terre. C’est retrouver un 

mode de vie qui se rapproche plus ou moins de celui de nos 

grands-parents. On ne se le cachera pas : avec les statistiques 

environnementales alarmantes qui s’accumulent, l’idée de 

simplifier nos vies fait des p’tits et se propage de plus en plus 

dans la société mainstream occidentale. Et nous le disons sans 

hésiter : c’est tant mieux !

Mais concrètement, un retour aux sources, ça 
se vit comment en 2016 ? Évidemment, on ne parle 
pas de renoncer aux technologies, d’aller vivre dans 
le bois ou de se nourrir exclusivement de légumes 
racines et de conserves en hiver (même si rien 
ne vous empêche de le faire !). L’idée n’est pas de 
reproduire la façon dont vivaient nos ancêtres. Les 
choses ont changé ; les contextes culturel, social, 
économique ainsi que politique sont très différents 
et notre mode de vie doit s’y adapter. Retourner aux 
sources, aujourd’hui, c’est allier les technologies et 
les savoirs du présent à ceux du passé pour un avenir 
plus vert. Et cela ne peut se faire que si on prend le 
temps de repenser de fond en comble notre façon de 
vivre. Retourner aux sources, c’est tout simplement 
retourner à l’essentiel.

Dans un monde de surconsommation, 
de nourriture transformée et d’obsolescence 
programmée, ce choix de vie prend tout son sens. 

Pour nous, ce retour aux sources s’est fait, il y a 
de cela quelques années – et progressivement 
– par l’adoption d’un mode de consommation 
« grano écochic » dont nous faisons la 
promotion sur notre blogue Les Trappeuses. 
Les lignes directrices ? Vivre plus simplement et 
privilégier ce que nous offre la nature, plutôt que les 
produits industriels, transformés et synthétiques. Le 
premier pas de Mélissa a été de tendre vers le zéro 
déchet en désencombrant son garde-manger pour 
le remplir de vrac. De son côté, Mariane a vidé son 
armoire de toilette pour le regarnir de cosmétiques 
artisanaux ou DIY (do it yourself). 

Ce qui nous motive ? La quête d’une 
consommation plus intell igente, saine et 
écoresponsable. Et il faut préciser que tout 
cela se pratique à divers degrés et de plusieurs 
manières : locavorisme, achat de produits naturels 
et biologiques, zéro déchet. Bien évidemment, 

dossier

M
ar

ia
ne

 G
au

dr
ea

u 
es

t d
oc

to
ra

nt
e 

en
 a

rc
hé

ol
og

ie
 e

t c
of

on
da

tr
ic

e 
du

 b
lo

gu
e 

Le
s 

Tr
ap

pe
us

es
. M

él
is

sa
 d

e 
La

 F
on

ta
in

e 
a 

ad
op

té
 u

n 
m

od
e 

de
 v

ie
 z

ér
o 

dé
ch

et
 

de
pu

is
 2

01
3 

et
 p

ar
ta

ge
 m

ai
nt

en
an

t s
on

 e
xp

ér
ie

nc
e 

av
ec

 L
es

 T
ra

pp
eu

se
s.

 

E
lle

s 
on

t c
oo

rd
on

né
 le

 d
os

si
er

 th
ém

at
iq

ue
 d

e 
ce

 n
um

ér
o.

Mariane Gaudreau, 
Mélissa de La Fontaine



d
o

ss
ie

r 
—

 r
e

to
u

r 
a

u
x 

so
u

rc
e

s
86

puisqu’on ne peut plus ignorer les effets dévastateurs 
de l’élevage sur la planète, le végétalisme est aussi en 
train de devenir un des piliers d’une consommation 
écologique et responsable. 

Mais que se passe-t-il lorsqu’on s’aventure en 
dehors de l’alimentation ? Le véganisme est-il un 
mode de vie écologique ? Les choix véganes ne 
semblent pas toujours aller dans le même sens que 

l’écoresponsabilité. Le cuir et la laine, par exemple, 
de par le fait qu’ils soient organiques et « naturels », 
sont souvent perçus comme plus « écologiques » que 
leurs substituts synthétiques que sont le faux cuir et 

l’acrylique. Bien que cela ait peut-être été vrai à une 
certaine époque, la réalité est tout autre aujourd’hui 
lorsqu’on tient compte des produits toxiques 
utilisés pour le tannage industriel et de l’empreinte 
écologique de l’élevage de moutons. Heureusement, 
les options à la fois véganes et écoresponsables ne 
manquent pas. On les retrouve aussi bien dans la 
mode (vêtements et accessoires d’occasion, fibres 
végétales biologiques ou synthétiques, mais de 
haute qualité et durables) que dans les cosmétiques 
(maquillage et produits pour la peau véganes et 
100 % naturels, faits à la main, locaux). Et en adoptant 
un mode de vie « grano végane », on se positionne 
non seulement en faveur d’une société sans cruauté, 

mais on favorise aussi la qualité de vie pour tous les 
habitants de notre belle planète.

Dans ce dossier thématique, nous vous 
proposons une série de textes qui illustrent tous 
à leur manière la façon dont le retour aux sources 
peut se manifester dans nos vies. Que ce soit par 
l’alimentation, l’habitat, les produits de beauté, le 
jardinage ou l’activisme, vous constaterez que ce 
virage se cache aux quatre coins de notre société. 
En espérant que ce dossier saura vous ramener à 
l’essentiel et vous inspirer à inventer un futur tourné 
vers de meilleures habitudes de consommation. 

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 B
or

is
 B

ib
er

dz
ic

, b
or

rr
ri

s.
co

m

Dans ce dossier thématique, nous 
vous proposons une série de textes qui 
illustrent tous à leur manière la façon 
dont le retour aux sources peut se ma-

nifester dans nos vies.



d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

88 89

versus magazine végane

Pour un printemps 
au naturel

Cosmétiques et nettoyants DIY

Le monde des plantes et des minéraux est un univers fascinant qui 

ne cesse d’émerveiller. En plus d’offrir une alimentation complète, 

riche et variée, les végétaux (herbes, fleurs, huiles, beurres, huiles 

essentielles) et les minéraux (argile, sel, bicarbonate de soude) 

possèdent toutes sortes de propriétés médicinales qui en font les 

rois de la fabrication de cosmétiques et de nettoyants artisanaux. 

L’intérêt de l’équipe des Trappeuses pour le DIY (do it yourself) est 

né d’un désir de retourner aux sources et d’un besoin grandissant 

de renouer avec un mode de vie plus simple, plus sain et plus 

« naturel ». Fabriquer ses propres produits est aussi une façon de 

redécouvrir des connaissances millénaires et de les adapter à son 

quotidien.

Ce virage — que nous appelons amicalement 
sur le blogue le « granochic » — s’inscrit dans une 
philosophie écoresponsable qui vise la réduction 
de notre empreinte écologique. On y privilégie les 
alternatives naturelles aux produits conventionnels 
vendus en magasins qui sont non seulement 
fabriqués de façon industrielle et souvent testés 
sur les animaux, mais dont les ingrédients peuvent 

parfois avoir des répercussions négatives sur la 
santé et l’environnement. On favorise également 
les ingrédients naturels simples, en vrac (ou peu 
emballés) et d’origine végétale. 

Les recettes présentées dans cet article sont 
simples et entièrement composées de matières 
premières végétales. Les ingrédients proposés 
sont polyvalents et certains peuvent s’utiliser 

Les Trappeuses

Le
s 

Tr
ap

pe
us

es
 ti

en
ne

nt
 u

n 
bl

og
ue

 c
ol

la
bo

ra
tif

 m
on

tr
éa

la
is

 q
ui

 a
bo

rd
e,

 

de
pu

is
 2

01
4,

 d
iff

ér
en

ts
 s

u
je

ts
 e

nt
ou

ra
nt

 le
 m

od
e 

de
 v

ie
 é

co
re

sp
on

-

sa
bl

e.
 L

a 
fa

br
ic

at
io

n 
de

 c
os

m
ét

iq
ue

s 
si

m
pl

es
 e

t l
a 

ré
du

ct
io

n 
de

s 
dé

-

ch
et

s 
so

nt
 a

u 
cœ

ur
 d

e 
le

ur
 d

ém
ar

ch
e.

autant dans la salle de bain que dans 
le garde-manger. Sachant que la peau 
absorbe une bonne partie de ce qu’on 
lui applique, pourquoi ne pas l’enduire 
d’ingrédients comestibles ? Ah, les joies 
de la simplicité !

Avec le printemps qui s’installe, 
nous avons choisi de vous présenter 
quelques recettes véganes thématiques : 
six cosmétiques pour prendre soin de 
votre peau pendant le changement de 
saison et trois nettoyants naturels pour 
verdir votre ménage saisonnier ! La 
plupart des ingrédients présentés dans 
les recettes suivantes sont disponibles 
dans les boutiques d’aliments naturels 
et les herboristeries.

Cosmétiques

Déod orant aux fleurs et aux herbes 
en vaporisateur

Recette unisexe super facile et adaptée aux étés 
chauds comme on les connaît ! Parfait pour les matins 
pressés ; quelques « poush-poush » sous les bras et 
c’est parti ! 

Temps de préparation 
3 1/4 minutes

Ingrédients

2 c. à s.	 alcool isopropylique ou de vodka (1ère portion) 

+ 1 c. à t.	 alcool isopropylique ou de vodka (2e portion) 

1.5 c. à t.	 gel d’aloès  

1/8 à 1/4 c. à t. 	 bicarbonate de soude 

2 gouttes	 HE1 de palmarosa (Cymbopogon martinii v.motia )  

	 antibactérienne 

5 gouttes	 HE de sauge sclarée (Salvia sclarea) - régularise la transpiration 

8 gouttes	 EA biologique de rose 

1	 Flacon en verre opaque de 60 ml 

Note

N’hésitez pas à créer votre propre mélange d’HE pour votre déodorant. 

Vous pourriez aussi utiliser de l’HE de thym à thujanol (Thymus vulgaris 

thujanoliferum), de tea tree (Melaleuca alternifolia) et de lavande vraie 

(Lavandula officinalis) - antiseptiques. On conseille généralement de ne pas 

mettre plus de 2 gouttes d’HE par c. à t. de liquide. 

01.	 Mélanger tous les ingrédients ensemble dans 
le flacon. 

Conservation 
3-6 mois

Utilisation 
Agiter bien avant chaque utilisation.

- Mariane

Attention

Certaines huiles essentielles sont proscrites pendant la grossesse, 

l’allaitement et avec les enfants en bas âge (N.B. Toutes les huiles 

essentielles sont à éviter pendant le premier trimestre). Pour toute 

information sur une utilisation sécuritaire des huiles essentielles, 

consultez un aromathérapeute. 1 	 Dans le texte : huiles essentielles (HE) et essences 
aromatiques (EA)



d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

90 91

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
S

ar
ah

 E
m

ily
 S

t-
G

el
ai

s,
 s

ar
ah

em
ily

ph
ot

o.
co

m
 —

 M
is

e 
en

 b
ea

ut
é 

pa
r 

S
ar

ah
 

La
do

uc
eu

r. 
—

 S
ty

lis
m

e 
pa

r 
M

au
de

 B
oi

sj
ol

y.
 —

 M
od

èl
e 

: C
ha

rl
èn

e 
(M

on
ta

ge
)



d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

92 93

Parfums d’été naturels

Quatre recettes toutes simples de parfums d’été 
pour femmes et hommes à base d’huiles essentielles 
et d’essences aromatiques biologiques. 

Temps de préparation  
1 minute (et on est généreuses !)

Ingrédients

2 c. à t.	 huile de caprylis (noix de coco fractionnée) ou de jojoba

4 à 5 gouttes	 HE ou EA biologique au choix  

1	 Tube à bille en verre opaque de 10ml 

1	 Pipette  

	 La Fleuriste 

	 EA de jasmin et de bois de santal 

	 La Frugivore  
	 EA d’hibiscus et HE de verveine des Indes 

	 (Cymbopogon flexuosus) 

	 Le Forestier 

	 HE de sapin baumier (Abies balsamea)  

	 et de tea tree (Melaleuca alternifolia 

	 L’Herboriste 

	 He de lavande vraie (Lavandula officinalis)  

	 et de romarin à cinéole (Rosmarinus officinalis cineoliferum)

01.	 Mettre tous les ingrédients dans le tube à bille. 
Pour faciliter le transfert de l’huile dans le tube, 
utiliser la pipette.

Utilisation 
Bien agiter avant chaque utilisation ; 
Appliquer sur le cou, derrière les oreilles et aux poignets.

- Mariane

Masque gâteau co co - cacao  
pour le visage

Recette de masque hydratant pour le visage 
pour préparer la peau pendant les changements de 
température printaniers. P.S. Interdiction de manger 
votre masque !

Temps de préparation 
5 minutes et des poussières

Ingrédients 

1/4 de tasse	 argile blanche (bentonite*) - antibactérienne, purifiante, 

	 tonifiante, antiseptique, cicatrisante, adoucissante, name it ! 

1 c. à s.	 cacao en poudre - protège contre les radicaux libres, 

	 raffermissant, hydratant 

+ 1/2 c. à s.	 cacao en poudre 

1 c. à s.	 lait de coco en poudre - hydratant, améliore l’élasticité,  

	 apaise la peau affectée par le psoriasis, la dermatite et l’eczéma 

+ 1/2 c. à s.	 lait de coco en poudre

*Ne pas utiliser de cuillère ou de contenants en métal puisque ce dernier 

interagit avec les ions de l’argile et en modifie les propriétés.

01.	  Mélanger tous les ingrédients dans un contenant 
en céramique ou en verre avec une cuillère en 
bois. 

Utilisation 
Mélanger 2 c. à t. (10 ml) de la préparation  
à 2 c. à t. (10 ml) d’eau ;  
Appliquer sur le visage en évitant le contour des yeux ; 
Laisser reposer 10 à 15 minutes sans laisser sécher, soit en 
humidifiant avec un peu d’eau après quelques minutes ;  
Rincer à l’eau tiède à l’aide d’une débarbouillette.

- Audrey

Meringue fouet tée pour le corps

Ce beurre adoucissant et cicatrisant est parfait 
pour lutter contre les effets néfastes du soleil. On peut 
aussi l’utiliser pour nourrir les cheveux et hydrater 
les lèvres !

Temps de préparation 
30 minutes

Ingrédients 

3/4 de tasse	 beurre de karité - adoucissant, cicatrisant, hydratant 

1/8 de tasse	 huile de coco - apaisante, hydratante 

1/8 de tasse	 huile végétale liquide au choix (huile d’olive,  

	 amande douce, jojoba, avocat, chanvre, tournesol) 

½ c. à t.	 vitamine E (facultatif) - ralenti le rancissement  

	 des huiles et des beurres 

1 c. à s.	 fécule d’arrow-root (facultatif) - donne un finit plus sec et  

	 un léger effet scintillant. Attention : risque de jambes radieuses ! 

20-30 gouttes	HE* de verveine des Indes (Cymbopogon flexuosus) 

5 gouttes	 HE de géranium rosat (Pelargonium asperum)

*Puisque le soleil se fera de plus en plus présent, évitez les HE 

photosensibilisantes, telles que les agrumes si vous décidez de créer votre 

propre fragrance. 

01.	 Faire fondre le beurre de karité et l’huile de coco 
au bain-marie. Une fois fondu, retirer du feu ; 

02.	 Dans un autre bol, bien mélanger les huiles 
végétales liquides, la vitamine E, les HE et la 
fécule d’arrow-root. Ajouter ensuite au beurre 
de karité et à l’huile de coco fondus ;

03.	 Refroidir le mélange au congélateur environ 20 
minutes, jusqu’à ce qu’il commence à durcir, 
mais pas complètement ;

04.	 Fouetter le mélange à l’aide d’un batteur sur 
socle ou d’un batteur à main, environ 10 minutes, 
jusqu’à ce que la texture soit semblable à de la 
crème fouettée ;

05.	 Transférer dans un pot en vitre, avec un couvercle 
et mettre au réfrigérateur 10-15 minutes afin de 
stabiliser le beurre fouetté.

Conservation  
9 à 12 mois 

- Marie



d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s
94

Sérum équilibrant visage  
et cou à la carot te

Ce sérum équilibre la production de sébum tout 
en hydratant en profondeur, améliore ainsi l’aspect de 
la peau, unifie et éclaircie le teint. Convient aux peaux 
normales, grasses, mixtes et à tendance acnéique. 

Temps de préparation 
5 minutes 

Ingrédients 

1/2 c. à s.	 huile de jojoba - régularise la production de sébum, hydratante 

1 c. à t.	 huile de noyau d’abricot - uniformise le teint, adoucissante 

1/2 c. à t. 	 huile de rose musquée - cicatrisante, antioxydante 

6 gouttes	 HE de carotte (Daucus carota) - éclaircit le teint, raffermissante 

1	 Contenant en verre opaque de 15 ml 

01.	 Verser tous les ingrédients dans un bol et fouetter 
une minute ;

02.	 Transvider dans le contenant.

Conservation  
6-12 mois 

Utilisation 
Agiter bien la bouteille et appliquer le sérum matin et soir 
sur une peau propre et légèrement humectée. 

- Caroline

Exfoliant au sel marin et thé des bois

Recette sublime conçue pour exfolier le corps en 
douceur. Cet exfoliant est aussi hydratant, tonifiant, 
apaisant et prévient le vieillissement prématuré de 
la peau. 

Temps de préparation 
10 minutes

Ingrédients

1/2 tasse	 gros sel marin 

1/4 tasse	 sel d’Epsom - riche en magnésium,  

	 relaxant musculaire, tonifiant 

1/3 de tasse	 huile de pépin de raisin  

1 c. à s.	 pétales de rose - apaisante, régénérante, calmante 

1 c. à s.	 fleurs de lavande - tonifiante, purifiante,équilibrante 

1 c. à s.	 menthe séchée - rafraîchissante,apaisante  

~10 gouttes 	 HE de thé des bois (Gaultheria procumbens) 

	 - antidouleur, anti-inflammatoire

01.	 Mélanger le sel et l’huile de pépin de raisin au 
robot culinaire jusqu’à consistance désirée ;

02.	 Ajouter les fleurs d’hibiscus, de lavande et la 
menthe séchée puis mélanger à nouveau ;

03.	 Verser dans un contenant ;

04.	 Ajouter l’HE et mélanger à l’aide d’une cuillère 
en bois. 

Utilisation 
Appliquer sur une peau mouillée, sous la douche ou dans 
le bain. Ne pas utiliser sur le visage et le cou.

- Estelle

Nettoyants pour la maison

Net toyant tout usage simplissime

Pourquoi chercher plus loin et s’encombrer 
de produits nettoyants corrosifs lorsqu’on peut 
généralement se contenter que de deux ingrédients : 
le vinaigre blanc et le bicarbonate de soude ? 

R É S E AU  JA S E

Conférence à venir, en collaboration avec l'Amarante, Coopérative de 
solidarité le 19 juin 2016 sur le thème du capitalisme, de l'antispécisme 

et de l'environnement. 

facebook.com/ReseauJASE
facebook.com/cooplamarante

Blogue santé et écolo axé sur l’alimentation végétalienne et sans gluten. 

vertetfruite.com



d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

d
iy

 p
a

r 
le

s 
tr

a
p

p
e

u
se

s

96 97

versus magazine végane

Temps de préparation 
30 secondes (pour vrai)

Ingrédients

2/3 de tasse	 eau 

1 tasse	 vinaigre blanc (5 %) - déloge la graisse,  

	 dissous les dépôts de calcaire, les taches de savon, désinfecte 

+ 1/3 de tasse	 vinaigre blanc (5 %) 

1	 Vaporisateur de 500 ml 

	 Option 1  

∞	 Pelures d’agrumes 

1	 pot Mason de 1 litre  

	 Option 2  
30 gouttes	 HE de citron (Citrus limonum) ou de tea tree  

	 (Melaleuca alternifolia)

Option 1
01.	 Remplir le pot Mason de pelures d’agrumes ;

02.	 Ajouter le vinaigre et l’eau. Laisser macérer au 
moins deux semaines ; 

03.	 Retirer ensuite les pelures ; 

04.	 Transvider le nettoyant dans le vaporisateur.

Option 2 
01.	 Mélanger tous les ingrédients dans le vapo

risateur et bien agiter.

Utilisation 
Utiliser sur : comptoirs, vitres, miroirs, électros, inox, 
meubles, etc.  
Peut être utilisé avec le bicarbonate de soude (abrasif) 
pour l’intérieur du four, la vitrocéramique, les cocotes 
et les surfaces de salle de bain, etc. Saupoudrer le 
bicarbonate de soude sur la surface à nettoyer et vaporiser 
ensuite le nettoyant tout usage. 

- Chantal

Pâte net toyante pour salle de bain 
étincelante

Pâte à récurer miracle pour salle de bain délaissée 
(bain, carrelage, toilette). Très pratique à l’approche 
du 1er juillet !

Temps de préparation 
Deux temps, trois mouvements.

Ingrédients

¾ de tasse	 bicarbonate de soude 

¼ de tasse	 de savon de Castille liquide 

10 gouttes	 HE de menthe poivrée (Mentha piperita)  

	 ou de sapin baumier (Abies balsamea) 

1-3 c. à s.	 eau

01.	 Mélanger le bicarbonate de soude et le savon 
de Castille ; 

02.	 Ajouter l’eau une cuillérée à la fois jusqu’à 
l’obtention d’une pâte lisse, plus ou moins liquide 
selon le besoin.

Utilisation 
Étendre sur la surface à nettoyer avec un linge ou une 
éponge, laisser agir une vingtaine de minutes pour les 
taches plus tenaces, frotter avec une éponge à récurer puis 
rincer à l’eau. 

- Justine

«  Sent-bon » forêt d’été

Que vous viviez avec un fervent hockeyeur (et 
son équipement…), avec deux chiens dans un 3½ 
ou juste que vous adoriez cuisiner l’ail, ce sent-bon 
saura rafraîchir votre maisonnée !

Temps de préparation 
1 minute et demie

Ingrédients

1/8 tasse	 alcool isopropylique (ou de vodka) 

1/4 tasse	 eau 

4 gouttes	 HE de sapin baumier (Abies balsamea) 

3 gouttes	 HE de lavande vraie (Lavandula officinalis) 

1	 Vaporisateur de 100 ml



le
 m

in
i-

ve
rt

le
 m

in
i-

ve
rt

versus magazine végane

98

Créer pour ne plus 
gaspiller

Un aliment. Beau ou moche. Ses retailles, fanes, épluchures. Et 

notre désintérêt soudain à le consommer… Où est-ce qu’il aboutit ? 

À la poubelle ! De récentes études montrent qu’un Canadien moyen 

gaspille environ 700 $ de nourriture par année. Mais pourquoi 

gaspille-t-on si facilement ? Est-ce de la paresse, de mauvaises 

habitudes de consommation ou l’impression que notre pouvoir 

d’achat est plus fort que tout ? 

À bien y penser, ce peut être une semaine 
de salaire à la poubelle, un mois d’épargne sans 
succès, le billet d’avion pour lequel on ne réussit pas 
à économiser ou ces séances de soins qu’on n’ose 
pas s’off rir… Pourtant, si on examinait nos restes et 
nos rebuts avant de les jeter, on réaliserait qu’on est 
bien plus riche qu’on se l’imagine. 

Et si faire la lutte au gaspillage alimentaire 
devenait plus qu’un geste pour l’environnement ou 
nos poches ? Si c’était une façon de s’exprimer et de 
connecter avec sa créativité ? Ajouter une étape entre 
l’aliment et la poubelle peut devenir un défi  personnel 
des plus stimulants. 

Les fi nes herbes sont essentielles pour bonifi er 
nos repas, mais elles fi nissent souvent à la poubelle, 
soit parce qu’on en achète trop, soit parce que notre 
plant est un peu trop productif. Fraiches ou séchées, 
voici quelques idées pour les utiliser avec créativité 
et ainsi éviter d’en gaspiller la moitié !

LE MINI-VERT 99

Mélissa de La Fontaine
Florence-Léa Siry

Astuces de conservation des fi nes herbes

01. Dans un premier temps, prenez l’habitude de les 
trier dès qu’elles montrent un signe de faiblesse 
pour ne pas tout perdre. 

02. Plongez les racines de la botte d’herbes dans un 
bocal d’eau : ainsi, les herbes ne faneront pas.*

03. Pour les herbes fraiches coupées : enroulez 
la botte dans un linge légèrement humide et 
entreposez-la dans un contenant hermétique 
au réfrigérateur.* 

04. On peut ajouter un surplus d’herbes hachées dans 
de l’huile et les portionner dans des contenants 
à glaçons avant de les congeler. Lorsque c’est 
fait, on les entrepose au congélateur dans un 
contenant hermétique.

05. On congèle aussi les tiges d’herbes non 
cuisinées pour les ajouter à nos recettes de 
bouillons. 

06. Faites sécher une botte d’herbes la tête vers le 
bas dans un lieu sombre pendant quelques jours. 
Émiettez-les dans un récipient hermétique pour 
les conserver.

* Ces deux méthodes nécessitent de réfrigérer les herbes 
rapidement. 

FLoRENCE-LéA SiRY

Florence-Léa Siry est un petit rayon de soleil ! Lorsque je l’ai rencontrée, 

il ne m’a pas fallu longtemps pour comprendre qu’on était des « âmes 

sœurs de l’environnement ». J’ai adopté un mode de vie zéro déchet ; 

elle proclame la bonne nouvelle de l’anti-gaspillage alimentaire. C’était 

inévitable ! 

Florence-Léa s’est spécialisée en économie familiale avec sa compagnie de 

traiteur pour les plateaux de cinéma (Chic Frigo Sans Fric) et ses ateliers 

d’éducation populaire. Elle a également écrit un livre sur l’anti-gaspillage 

(L’art de cuisiner sans gaspiller ni se ruiner, Éditions Caractère, 2015) et est 

responsable du volet traiteur de sa boutique/épicerie fi ne/prêt à manger 

en face du Cinéma Beaubien (Les Emballées).

Je vous ai dit qu’elle est magique ? 

ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 m
ar

ia
nn

e 
v

in
ce

nt
, m

ar
ia

nn
ev

in
ce

nt
.c

om



le
 m

in
i-

ve
rt

100 101

versus magazine végane

Photographie par Valéria Bismar, valeriabismar.com



le
 m

in
i-

ve
rt

le
 m

in
i-

ve
rt

102 103

versus magazine végane

Canevas de recettes

hErBEs salÉEs

Se conservent au réfri gérateur pendant plusieurs 
semaines. À ajouter dans toutes les recettes pour 
remplacer le sel. 

Ingrédients

1 part sel

4 parts herbes au choix, restes de fanes

 de carottes, céleris ou 

 du vert de poireau

01. Ciselez fi nement la verdure. 

02. Dans un bocal de verre, mélangez tous les 
ingrédients en y ajoutant le sel. 

03. Réfrigérez de 4 à 5 jours.

PEsto minutE

Pas besoin d’avoir tous les ingrédients pour réussir un 
pesto savoureux. Pensez à faire une purée d’herbes 

minute avec les feuillages, verdures et herbes qui 
dépérissent dans votre frigo. Un peu d’huile, de sel 
et un mélangeur électrique pour avoir sous la main 
une purée à ajouter à toutes les sauces. Se congèle 
parfaitement dans un bocal. 

Ingrédients

Fines herbes/feuillages/verdures

Huile (au goût)

Sel (au goût)

01. Réduire en purée au mélangeur électrique.

falafEls maison

Temps de préparation : 10 minutes. Temps de 
cuisson : 15 minutes. Rendement : environ 24 falafels. 
Congélation de la pâte crue favorable.

Ingrédients 

2 tasses saveur (1 botte d’herbes fraiches 

 ou légumes racines crus et râpés)

2 tasses noix

2 tasses légumineuses

2 gousses ail

½ petit oignon

3 c. à soupe huile

1 c. à thé herbes et épices (ou plus au goût)

1 c. à soupe farine 

01. Préchauff ez le four à 375 °F (200 °C).

02. Hachez ou râpez la saveur grossièrement. 

03. Dans un robot culinaire, broyez les noix. 

04. Rincez les légumineuses. Ajoutez au mélange de 
noix, ainsi que le reste des ingrédients. Mélangez 
pendant environ une minute. Remuez le contour 
avec une cuillère occasionnellement. Il est 
important de ne pas trop mélanger afi n ne pas 
avoir une texture trop lisse. 

05. Avec les mains, façonnez les falafels en boules 
et déposez-les sur une plaque à pâtisserie 
recouverte d’une toile de cuisson ou de papier 
parchemin. Faites-les cuire environ 15 minutes 
en prenant soin de tourner les boules toutes 
les 5 minutes pour obtenir une couleur grillée 
uniforme.

astucEs 

01. Le cumin est l’épice utilisée dans la recette 
classique de falafels.

02. La farine sans gluten du commerce ou celle de 
sarrasin peuvent être utilisées pour une version 
sans gluten. 

Recommençons. Un aliment. Beau ou moche. Ses 
retailles, fanes, épluchures. Des étoiles dans les yeux ! 
Une multitude de possibilités pour le transformer, 
le redécouvrir, le (re)cuisiner et le savourer. Un 
canevas blanc pour s’exprimer en toute créativité. 
Car, pensez-y bien, qu’y a-t-il de plus gratifi ant que 
de cuisiner un bon repas avec les « riens » du frigo et 
de pouvoir ainsi se réinventer ? 

La prochaine fois que vous vous apprêterez à jeter 
un aliment, arrêtez-vous et posez-vous la question : 
« Est-ce de la paresse de ma part ? Est-ce un manque 
d’imagination ? ». On peut souvent redonner sa 
noblesse au rebut ; on peut s’exprimer avec ce qui 
semblait destiné aux ordures. Créer pour ne plus 
gaspiller.

ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 m
ar

ia
nn

e 
v

in
ce

nt
.



Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 A
m

él
ie

 T
ou

ra
ng

ea
u,

 c
on

ife
re

.c
a



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 b

e
a

 j
o

h
n

so
n

e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 b

e
a

 j
o

h
n

so
n

106 107

versus magazine végane

La technologie 
au service de 
l’environnement

Depuis 2008, Bea Johnson et sa famille ne produisent (presque) 

plus de déchets. Grâce à son blogue et son célèbre livre Zero Waste 

Home (distribué à travers le monde), elle est devenue la porte-parole 

du mouvement mondial éponyme, mouvement dont elle est aussi 

l’instigatrice. Elle a inspiré des milliers de personnes à vivre et 

consommer différemment en rendant son mode de vie accessible 

et en nous partageant ses astuces pour y parvenir. 

Depuis déjà plusieurs années, elle donne des 
conférences à travers le monde pour faire connaître 
le mouvement. En 2013, elle lançait l’application 
Bulk, qui permet de trouver des boutiques offrant des 
produits en vrac partout à travers le monde. Comme 
les adresses sont ajoutées par la communauté zéro 
déchet, le système est particulièrement efficace. 

— Charlotte Bourget-Rousseau : À quel moment 
l’engouement pour le mode de vie zéro déchet a-t-
il commencé ? Et à quoi attribuez-vous celui-ci ?

Bea Johnson : Lorsque le premier article sur nous 
est sorti en 2010, les gens n’avaient jamais entendu 
parler du mode de vie zéro déchet. Quand on a montré 
l’intérieur de notre maison, à quoi on ressemblait 

et comment on s’habillait, j’ai vu énormément de 
personnes changer d’attitude. J’ai reçu un tas de 
courriels de personnes qui m’ont dit : « J’avais entendu 
parlé de vous, mais vous voir a complètement changé 
mon point de vue. Si ça ressemble à ça, moi aussi 
je veux vivre le zéro déchet ! » C’est la simplicité 
volontaire qui a attiré tout un tas de gens. 

— Vous attendiez-vous à un accueil aussi positif ?

Mon mari, avant même que je lance le blogue, m’a 
dit : « Fais gaffe, tu vas t’en prendre plein la figure ! » 
Mais j’estime que c’est important de partager notre 
mode de vie pour que les gens voient que c’est 
possible et que ceux qui s’y intéressent puissent voir 
ce qu’on fait. Depuis, quarante chaînes de télévision 

entrevue

D
ou

bl
e 

pa
ge

 p
ré

cé
de

nt
e 

: P
re

nd
re

 le
 te

m
ps

 d
e 

re
ga

rd
er

 le
s 

as
tr

es
 e

t s
e 

se
nt

ir
 s

i p
et

ite
s.

 O
n 

ai
m

e 
te

lle
m

en
t ç

a 
le

 

ca
m

pi
ng

 ! 
—

 P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Vé

ro
ni

qu
e 

G
ag

no
n

Une entrevue  
avec Bea Johnson

sont passées par chez nous, des 
centaines d’articles dans la presse ont 
été rédigés à notre sujet et j’ai participé 
à une cinquantaine d’émissions de radio. 
De plus, des centaines de blogues zéro 
déchet se sont créés à travers le monde 
depuis. C’est super !

— Comment la technologie peut-elle 
aider aujourd’hui à retourner à un mode 
de vie plus sensé, plus écologique ?

Je dis souvent dans mes conférences 
que je suis une Google girl.  La 
technologie, Internet par exemple, m’a 
d’abord permis de découvrir le terme 
« zéro déchet », de faire tout un tas de 
recherches et de découvrir des solutions 

de rechange sans déchet. Ensuite, elle nous a permis 
de redécouvrir des trucs qui se sont perdus avec le 
temps. C’est aussi un excellent moyen de trouver 
des produits d’occasion qui sont difficiles à dénicher 
autrement. Par contre, il y a tellement d’information 
sur Internet qu’on peut facilement se sentir dépassé 
et les renseignements pertinents se retrouvent dilués. 
Il faut simplement faire la part des choses et voir ce 
qui fonctionne pour nous. 

— Vous avez donc créé l’application Bulk en 2013. 
Comment l’idée vous est-elle venue ?

En 2011, je donnais déjà des conférences à 
travers le monde sur mon mode de vie. Seulement, 
partout où j’allais, on me disait : « Nous, on ne 
peut pas pratiquer le zéro déchet parce qu’on n’a 
pas accès au vrac. » Mais c’est faux, il y a du vrac 
partout ! Les gens ne savent tout simplement pas où 
chercher. Je me suis dit que ce serait bien de créer 
une application pour les aider à découvrir le vrac 
autour d’eux, et ce, à travers le monde. Nous avons 
donc reçu du financement des Green Awards pour 
cette application. Ça nous a pris deux ans pour la 
développer. 

— Vous avez récemment mené une campagne 
de sociofinancement via Indiegogo pour sauver 
l’application Bulk. Pouvez-vous nous expliquer cette 
démarche ?

Aujourd’hui, la technologie change tellement 
vite qu’il est extrêmement difficile de rester à jour, 
ce qui affecte la fonctionnalité des applications. On 
a récemment dû demander l’aide de la communauté 
zéro déchet pour nous permettre de financer les 
mises à jour de l’application, rien que pour la garder 
en vie et pour faire les réparations nécessaires. Si 
on en a les moyens, on souhaite aussi améliorer 
la cartographie, la gestion des commentaires, les 
images et, éventuellement, on aimerait créer un site 
Internet pour ceux qui n’ont pas accès à un téléphone 
intelligent. 

P
ro

po
s 

re
cu

ei
lli

s 
pa

r 
C

ha
rl

ot
te

 B
ou

rg
et

-R
ou

ss
ea

u.
 C

ha
rl

ot
te

 

B
ou

rg
et

-R
ou

ss
ea

u 
a 

fa
it

 u
n 

vi
ra

ge
 c

om
pl

et
 v

er
s 

le
 m

od
e 

de
 v

ie
 

zé
ro

 d
éc

he
t e

n 
20

15
. E

lle
 p

ar
ta

ge
 m

ai
nt

en
an

t s
es

 a
ve

nt
ur

es
 

su
r 

so
n 

bl
og

ue
 S

or
ti

r 
le

s 
po

ub
el

le
s.



e
n

tr
e

vu
e

 a
ve

c
 b

e
a

 j
o

h
n

so
n

108 109

versus magazine végane

— Vous êtes-vous fixé de nouveaux objectifs zéro 
déchet pour 2016 ? 

Non, en fait, on est vraiment heureux ! Notre mode 
de vie est tellement automatique et normal qu’on n’a 
plus vraiment de défis à se donner. Déjà, en 2015, on 
a diminué de moitié notre production de déchets. 
Notre bocal a été de 500 ml. Le « zéro » est le défi 
ultime, mais on ne se prend pas la tête avec ce qui 
reste dans notre bocal. C’est normal, ça fait partie de 
la société dans laquelle on vit. Il y en a qui s’imaginent 
que pour atteindre ce niveau-là, on est obsédés par 
notre production de déchets. Mais alors là, pas du 
tout; ça fait partie de notre routine !

Sans la technologie, l’essor fulgurant du 
mouvement zéro déchet n’aurait pas été possible. Elle 
a non seulement permis à son instigatrice de trouver 
des solutions à son nouveau mode de vie, mais c’est 
aussi grâce à elle que Bea Johnson a pu diffuser 
son expérience et rejoindre un aussi large public. 
Aujourd’hui, si on souhaite adhérer à cette façon de 
consommer et réduire notre impact environnemental, 
la technologie nous offre une aide précieuse, soit 
via les médias sociaux (Facebook, Pinterest, etc.), 
les blogues ou les applications, 
telles que Bulk. Nous sommes à 
un clic d’un monde zéro déchet!

Suite à sa campagne de sociofinancement pour sauver 

l’application Bulk, Bea Johnson a pris la décision la 

plus viable à long terme : transformer Bulk en site web. 

Ainsi, il est possible d’y accéder, même sans téléphone 

intelligent, de son ordinateur. Et si vous préférez 

le format application, elle explique sur son blogue 

comment utiliser le site web de la sorte (zerowastehome.

com). N’oubliez pas d’y ajouter vos adresses favorites de 

vrac afin d’enrichir la banque de données ! Et en passant 

sur son site, jetez-y un œil, il vient de se prendre une 

jolie cure de rajeunissement.

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

S
am

ue
l J

ac
qu

es
, c

on
ife

re
.c

a

Café style camping ! — Photographie par 

Véronique Gagnon



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

110 111

versus magazine végane

La micromaison, ou 
le simple bonheur !

Au Québec, le tiny house movement, ou 
« mouvement des micromaisons » en français, en est 
encore à ses débuts, mais l’intérêt est grandissant, et 
de plus en plus de petites entreprises de construction 
et d’hébergement embarquent dans le mouvement. 

La taille qu’une habitation doit avoir pour être 
considérée comme une micromaison est sujette 
à débat. Selon le site de référence Tiny House 
Community, la superficie d’une micromaison se 
situe entre 9,3 et 37,2 m2, tandis que, plus près de 
nous, Mini-Maison Québec utilise 46,5 m2 ou moins 
comme indicateur. Chose certaine, leur taille est 
réduite, surtout lorsque comparée à la superficie 
moyenne des maisons unifamiliales. À titre d’ordre 
de grandeur, au Canada, la taille moyenne des 
habitations unifamiliales est passée de 97 m2 en 
1975 à 181 m2 en 2010.1 Le pays se classerait ainsi au 
3e rang mondial des plus grands logements, devancé 
seulement par l’Australie et les États-Unis, où les 
moyennes de superficie sont, respectivement, de 
214 m2 et de 201 m2.2 Toutefois, selon les projections 
récentes de la Canadian Home Builders Association, 
au cours des dernières années, la taille des maisons 
a commencé à diminuer, et il semble que cette 
tendance se maintiendra à l’avenir.

C’est dans les années 90 
que l’architecte américaine 
et autrice Sarah Susanka 
a amené l’idée de miser 
sur la qualité des espaces 
plutôt que sur la quantité, avec son ouvrage Not 
So Big House, proposant un contre-mouvement 
à la surconsommation par le biais de designs 
architecturaux écologiquement viables. Puis, en 
2004, l’ouragan Katrina a détruit 134 000 unités 

d’habitation, soit 70 % de tous les logements de 
la ville de la Nouvelle-Orléans, et cette situation 
alarmante a inspiré l’architecte Marianne Cusato à 
créer le « Katrina Cottage ». Cette micromaison de 
28,6 m2 permettait d’appuyer de manière judicieuse 
et durable la reconstruction des communautés les 
plus affectées par l’ouragan. Mais c’est surtout avec 
la crise économique de 2008 que le mouvement 
des micromaisons ou tiny houses a véritablement 
pris de l’ampleur, les Américains moyens étant 
plus conscientisés à l’impact économique de 
l’endettement et du living big. 

Certains aiment la tendance minimaliste 
architecturale qu’offre la micromaison, qui s’inscrit 
dans le cadre de la simplicité volontaire et du 
downsizing général du style de vie. Pour d’autres, 
c’est l’aspect novateur et créatif du design écologique 
de ce choix d’habitation qui charme avant tout. De 
plus, dans la conjoncture économique où les citoyens 
moyens ressentent de plus en plus de pression 
financière et où l’accès aux propriétés foncières est 
difficile, la micromaison offre une solution abordable 
et moins contraignante, car, souvent, elle n’implique 
ni endettement ni hypothèque. Hormis les économies 
d’espace et d’argent, c’est aussi la mobilité de ces 

maisons qui plaît, car la 
plupart d’entre elles sont 
construites avec un système 
de roulettes leur permettant 
d’être remorquées vers un 

nouvel emplacement. 
Au-delà de l’aspect tendance des micromaisons, 

ce type d’habitation pourrait apporter une partie 
de la solution à la crise du logement vécue par 
de nombreuses communautés autochtones 

Au Canada, la taille moyenne des 
habitations unifamiliales est passée de 

97 m2 en 1975 à 181 m2 en 2010.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
La

ur
ie

 C
ar

di
na

l, 
la

ur
ie

ca
rd

in
al

.c
om

Anne-Sophie  
Cardinal

canadiennes. En milieu urbain, une 
personne autochtone sur quinze vit en 
situation d’itinérance. La professeure 
Alex Wilson de l’Université de la 
Saskatchewan et membre organisatrice 
du mouvement Idle No More pour la 
reconnaissance de l’importance des 
préoccupations des Autochtones 
canadiens a récemment signalé une 
collaboration avec l’entreprise Mini 
Homes of Manitoba pour la construction 
d’une première micromaison de 12 m2 
remise à une famille autochtone dans le 
besoin. Le projet n’en est qu’aux phases 
initiales, mais il est souhaitable que de 

telles initiatives prennent de l’ampleur dans les 
années à venir.

Peu importe son modèle, la microhabitation 
fascine et inspire. De plus en plus de gens choisissent 
d’en faire l’expérience et de créer des espaces aussi 
novateurs que chaleureux, tout en réduisant leur 
impact écologique au quotidien et à leur façon.

A
nn

e-
So

ph
ie

 C
ar

di
na

l e
st

 é
tu

di
an

te
 e

n 
ps

yc
ho

lo
gi

e 

à 
l’U

ni
ve

rs
it

é 
du

 Q
ué

be
c 

à 
M

on
tr

éa
l e

t 
di

pl
ôm

ée
 

en
 D

év
el

op
pe

m
en

t c
om

m
un

au
ta

ir
e 

de
 l’

U
ni

ve
rs

ité
 

hé
br

aï
qu

e 
de

 J
ér

us
al

em
.

1 	 BANERJEE, Preet. « Our Love Affair with Home Ownership 
Might be Doomed », The Globe and Mail. [en ligne]. 
theglobeandmail.com/globe-investor/personal-finance/
mortgages/our-love-affair-with-home-ownership-might-
be-doomed/article4179012/ [page consultée le 17 mars 
2016].

2 	 WILSON, Lindsay. « How Big is a House ? Average House 
Size by Country », Shrink That Footprint. [en ligne]. 
shrinkthatfootprint.com/how-big-is-a-house [page 
consultée le 17 mars 2016].



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

112 113

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 L

au
ri

e 
C

ar
di

na
l

Quelques ressources :

01.	 minimaisonquebec.com

02.	 domainefloravie.com

03.	 smallhouseliving.org

04.	 habitationsmicro.com

05.	 tinyhomebuilders.com/map

06.	 tinyhouselistingscanada.com

Le Domaine Floravie

Le Domaine Floravie, situé dans le Bas-

Saint-Laurent, offre une occasion inouïe de 

se ressourcer et vivre de près l’expérience du 

living tiny dans un cadre calme et en pleine 

nature (voir photos par Laurie Cardinal). 

Ses chalets de 19 m2 aux jolies couleurs sont 

entièrement équipés et conçus selon les 

principes du développement durable, comme 

l’approvisionnement en bois local, l’isolation 

à la laine de chanvre, l’éclairage à l’énergie 

solaire et la toilette à système écoresponsable 

à compost. La construction, jusque dans ses 

moindres détails, a été pensée en fonction d’une 

maximisation de l’espace et d’une simplicité, 

tout en conservant une ambiance chaleureuse 

et confortable ! 

domainefloravie.com/



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

114 115

versus magazine végane

Retour aux sources forestières

La cueillette des 
champignons 
sauvages au Québec

Tous les cueilleurs et cueilleuses de champignons vous le 

diront. En été ou à l’automne, aucun passe-temps ne surpasse 

une randonnée en forêt à la recherche de ces petits trésors aux 

couleurs spectaculaires et aux formes multiples. Le Québec compte 

2947 espèces de champignons répertoriées1 et l’intérêt pour la 

mycologie est sans cesse grandissant. Petite introduction à un 

délice végane.

Qu’est-ce qu’un champignon ?

Jusqu’au milieu du XXe siècle, les champignons 
étaient considérés comme des algues, et donc 
des végétaux. Aujourd’hui, en raison de plusieurs 
caractéristiques qui les distinguent des plantes, les 
champignons constituent l’un des cinq règnes du 
vivant et regroupent de multiples espèces. 

En fait, les champignons (ou mycètes) ne sont 
que la fructification visible et temporaire (appelée 
sporophore) de leur système végétatif discret, 
le macromycète, dont la structure est formée du 
mycélium, un réseau de minuscules filaments blancs 
vivant dans divers substrats comme l’humus, le 
bois pourri ou l’écorce des arbres.2 La finalité des 

fructifications est la reproduction et la recherche 
de nouveaux habitats favorables par la dispersion 
aérienne des spores, généralement situées sous le 
chapeau. 

Parmi les caractéristiques distinguant les 
champignons des plantes figure leur incapacité 
à synthétiser leur propre nourriture à partir de 
l’énergie solaire, ce qui fait d’eux des organismes 
dits hétérotrophes pour le carbone. Ils s’alimentent 
donc différemment, soit en décomposant de la 
matière morte comme le font les animaux (on les dit 
alors saprophytes), en profitant des attributs d’autres 
organismes vivants (ils sont alors parasitaires) ou 
en s’associant avec un organisme chlorophyllien 
(ce qui fait d’eux des symbiotes). La majorité des 

champignons poussant sur le sol des 
forêts est liée aux arbres par symbiose, 
une association nommée mycorhize 
qui se fait entre les extrémités de 
l’arbre et le mycélium du champignon.3 
La fructification est le résultat de la 
convergence de nombreux paramètres, 
dont la quantité d’eau disponible, le type 
de sol, l’âge du peuplement forestier, la 
lumière et la température.4

Identification et comestibilité  
des champignons

Bien entendu, pour la plupart d’entre nous, 
la première question que l’on se pose devant un 
champignon est de savoir s’il est comestible ou 
non. Au Québec, l’on trouve une vingtaine d’espèces 
comestibles très répandues, dont les chanterelles 
communes, les cèpes d’Amérique, les craterelles en 
tubes, les pleurotes de l’orme, les morilles, les hydnes 
sinués ou « pieds-de-mouton », et les dermatoses 
des russules ou « homard », pour n’en nommer 
que quelques-unes. Or, différencier les différentes 
espèces de champignons n’est pas chose simple, 
même pour les mycologues les plus avertis. Les 
confusions possibles sont nombreuses.

Pour bien identifier les spécimens, il faut d’abord 
examiner chaque champignon en le comparant avec 
la description détaillée issue de livres de référence de 
mycologie, de sites comme celui de MycoQuébec ou 

de l’application mobile La fonge du Québec. Au-delà 
des multiples caractéristiques spécifiques propres à 
chacune des espèces, bien souvent, ce n’est qu’en 
examinant la couleur d’une sporée (soit l’ensemble 
du dépôt de spores du chapeau, obtenu avec la 
méthode du verre d’eau et de la feuille blanche),5 
effectuée pendant la nuit, que l’on peut confirmer 
à quelle espèce appartient un champignon. Et 
encore, certaines différences ne sont visibles qu’au 
microscope.

L’idéal est de faire ses premières cueillettes 
avec des personnes qui s’y connaissent très bien 
et qui adoptent des règles d’or. Par exemple, il ne 
faut jamais goûter à un champignon sous sa forme 
crue. La cuisson permet d’éliminer les toxines ou 
micro-organismes qui pourraient être néfastes pour 
le système digestif. Il est également important de 
savoir reconnaître les espèces les plus vénéneuses : 
la plupart des amanites dont l’amanite vireuse ou 
« ange de la mort », les gyromitres (souvent confondus 
avec la morille) et les cortinaires, entre autres. Malgré 
tout, il est rassurant de savoir que seuls 10 % des 
champignons du Québec sont toxiques (causant 
empoisonnement, intolérance ou indispositions), 
dont quelques-uns seulement peuvent s’avérer 
mortels. 

L’ouvrage Champignons comestibles du Québec : 
les connaître, les déguster de Jean Després6 
est pratique pour les débutants. Il présente les 
principales espèces comestibles en les mettant 
en parallèle avec les espèces qui leur ressemblent 

Anne-Sophie  
Cardinal

A
n

n
e-

S
op

h
ie

 C
ar

di
n

al
 e

st
 é

tu
di

an
te

 e
n

 p
sy

-

ch
ol

og
ie

 à
 l’

U
ni

ve
rs

it
é 

du
 Q

ué
be

c 
à 

M
on

tr
éa

l 

et
 d

ip
lô

m
ée

 e
n 

D
év

el
op

pe
m

en
t c

om
m

un
au

ta
ir

e 

de
 l’

U
ni

ve
rs

ité
 h

éb
ra

ïq
ue

 d
e 

Jé
ru

sa
le

m
.



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

116 117

versus magazine végane

beaucoup mais qui, elles, sont indigestes. Le Cercle 
des mycologues amateurs de Québec et celui de 
Montréal offrent des formations sur l’identification 
des champignons et des sorties de cueillette pendant 
l’été et une partie de l’automne. Enfin, des groupes 
Facebook pour mycologues amateurs peuvent aider 
à confirmer nos hypothèses auprès d’autres « fous 
des champignons ». 

La cueillette 

Une fois l’identification de nos spécimens 
confirmée, voici venu le temps de retourner les 
cueillir ! Selon les espèces et la période de l’été ou 
de l’automne, l’on retrouve les champignons dans les 
boisés ombragés de feuillus ou de conifères, dans les 
champs et terrains plus ouverts, ou sur les souches 
et les troncs. Notez qu’au début de la saison, il faut 
éviter le piétinement des endroits où l’on sait que des 
champignons poussent habituellement. D’autre part, 
la cueillette en zone urbaine ou périurbaine n’est pas 
conseillée, car le mycélium a la faculté de concentrer 
les métaux lourds, pesticides et autres contaminants.

Pour la cueillette en soi, il faut couper la base du 
champignon près du sol à l’aide d’un petit couteau, et 
gratter les résidus de terre pour que les champignons 
ne se salissent pas davantage dans le panier. Il est 
important de prendre seulement les sujets en bon 
état et fermes, si possible avant la pleine maturité, et 
de laisser les spécimens plus jeunes ou vieillissants 
(piqués d’insectes, pourris ou desséchés). Utilisez 
un panier avec plusieurs sacs (en papier brun, 
idéalement) pour séparer les espèces au fur et à 
mesure et éviter qu’elles ne se mélangent (surtout 
si l’on transporte une espèce qui nous est inconnue 
ou potentiellement vénéneuse). 

Le nettoyage 

Les champignons peuvent être consommés et 
conservés de différentes façons, mais avant toute 
chose, il est primordial de les nettoyer. Lorsque 
nos petites trouvailles ont été bien cueillies (base 
coupée, résidus de terre grattés, spécimens fermes 
et matures), le nettoyage peut être relativement facile. 

Il n’est pas conseillé de les plonger dans l’eau, 
comme on le fait avec des champignons achetés à 
l’épicerie. Il faut plutôt les sortir, un à la fois, du panier 
de cueillette et les brosser doucement à l’aide d’un 
pinceau ou d’une brosse à dents à poils souples, 

pour éliminer saletés et insectes. Il faut inspecter 
chaque champignon, au cas où des vers ou des 
limaces y auraient élu domicile ! En cas de doute, 
coupez délicatement le champignon en deux, à partir 
du pied. Les résidus des champignons (morceaux 
moins beaux ou secs, limaces, aiguilles de conifères, 
etc.) doivent être rapportés et jetés au même endroit 
ou à proximité de l’endroit de la cueillette de nos 
champignons pour favoriser la régénération. 

La conservation 

Frais,  consommation immédiate 

Une fois le nettoyage effectué, les champignons 
peuvent être entreposés au frais dans un bol, ou sur 
un plateau au réfrigérateur, recouverts d’un linge 
humide en coton. Ils se conserveront ainsi pendant 
plusieurs jours ou même une semaine. Notez que 
certaines espèces de champignons doivent être 
mangées le jour même, car ils ne présentent que 
peu d’intérêt après réhydratation ou décongélation 
(les guides d’identification précisent habituellement 
cette spécificité).

Séchage 

Pour faire des réserves, la méthode du séchage 
est la plus courante. Elle fonctionne très bien pour 
la plupart des espèces. Un déshydrateur permettant 
de superposer plusieurs plateaux de champignons 
(à température ne dépassant pas les 45 °C) est 
idéal. Le four n’est pas recommandé, car il risque 
de les faire noircir. Au lieu du déshydrateur, on peut 
utiliser un cadre de bois avec une moustiquaire pour 
faire sécher la cueillette au soleil ou à l’aide d’un 
ventilateur. P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 L
au

ri
e 

C
ar

di
na

l



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

118 119

versus magazine végane

Disposez vos champignons (entiers s’ils sont 
de petite taille, ou en tranches s’ils sont plus 
gros) sur le support de séchage, sans les empiler. 
Conservez les champignons dans des pots de type 
Mason. Il est essentiel de les faire sécher jusqu’à 
ce qu’ils soient très craquants, sans quoi l’humidité 
pourrait engendrer de la moisissure dans le pot tout 

entier. Des champignons bien séchés peuvent se 
conserver… des années durant ! Au moment de les 
consommer, il suffit de les réhydrater dans de l’eau 
tiède. Conservez l’eau de trempage pour des sauces 
ou des soupes délicieuses. 

Congélation 

Certains champignons, dont la chanterelle 
commune, les hydnes sinués et les bolets, se 
congèlent très bien. La méthode consiste à faire 
tomber l’eau des champignons dans une poêle à 
feu doux, en récupérant l’eau dans un bol séparé. 

Lorsque les champignons ne donnent plus d’eau, 
retirez-les du feu et une fois refroidis, disposez-les 
dans un contenant qui ira au congélateur. Ajoutez 

l’eau de cuisson sur les champignons et placez un 
morceau de cellophane dessus pour éliminer les 
bulles d’air. Placez ensuite le couvercle et congelez. 

Marinade 

Pour les champignons à chair ferme, les 
marinades sont une option délicieuse et attrayante. 
Ils peuvent se conserver jusqu’à six mois, lorsqu’ils 
sont entreposés à basse température (au frigo). Voici 
une recette facile. 

ingrédients :

1 kilo	 champignons (environ un gros panier de 3 litres) 

2 tasses	 vinaigre (de tout type, sauf balsamique) 

1 tasse	 eau 

2 c. thé	 sel marin 

∞	 huile végétale (types divers, sauf huile d’olive) 

4 gousses	 ail 

1 c. thé	 poivre en grains (noir ou rose) 

∞	 fines herbes fraîches au goût 

∞	 feuilles de laurier ou de sauge 

∞	 morceaux de pelure d’agrume (orange, lime ou citron)

01.	 Stériliser les pots (donne 3 ou 4 pots de petite 
taille) : chauffer les pots vides au four à 225 °C 
pendant 15 minutes ou les plonger dans de l’eau 
bouillante pendant 10 minutes (les couvercles 
doivent être bouillis et non passés au four). 

02.	 Porter à ébullition tous les ingrédients (sauf les 
champignons) dans un chaudron, puis réduire 
le feu, couvrir et chauffer pendant 30 minutes. 

03.	 Ajouter les champignons et chauffer dans la 
marinade pendant 10 minutes. 

04.	 Égoutter les champignons et mettre le liquide de 
marinade de côté (il pourra servir ultérieurement 
pour une vinaigrette). Lorsqu’ils ne s’égouttent 
plus, placer les champignons dans chacun des 
pots stérilisés. 

05.	 Ajouter l’huile (chauffée légèrement au préalable 
dans une petite casserole à minimum, pendant 
quelques minutes) jusqu’au rebord, quelques 
grains de poivre et les morceaux de zeste 
d’agrume. 

06.	 Bien fermer les pots. Attendre deux semaines 
avant de consommer. Se conserve pendant six 
mois. 

P
ho

to
gr

ap
hi

es
 p

ar
 L

au
ri

e 
C

ar
di

na
l



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

120 121

versus magazine végane

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
La

ur
ie

 C
ar

di
na

l

Assaisonnement aux champignons 

Faire un assaisonnement maison est une autre 
façon intéressante de profiter de vos champignons 
forestiers ! Vous pourrez utiliser cette poudre 
forestière sur des pâtes, des pizzas et des salades 
et pour rehausser vos mets favoris.

ingrédients :

½ tasse	 sel de mer 

1/3 tasse	 petits morceaux de champignons séchés  

	 (chanterelles, bolets, pleurotes, craterelles, etc.)  

1 c. à table	 ail séché 

¼ tasse	 oignon émietté séché 

4 c. à table	 ciboulette séchée 

1 c. à table	 sauge séchée

01.	 Dans un bol, mélanger tous les ingrédients. 

02.	 Moudre le tout, graduellement, à l’aide d’un 
robot. Une fois tous les ingrédients réduits 
en une poudre uniforme et les morceaux de 
champignons séchés bien intégrés aux autres 
ingrédients, cesser de moudre. 

03.	 Disposer dans de petits pots à épices à couvercle 
perforé ou dans une salière. Conserver à l’abri 
de la lumière, dans une armoire. Donne 3 pots.

Viande des pauvres et remède

Autrefois surnommés « viande des pauvres », les 
champignons ont une valeur nutritive non négligeable 
qui s’apparente à celle des asperges. Au-delà de 
leur haute teneur en eau (allant de 80 à 95 %), tous 
les champignons contiennent des acides aminés, 
essentiels à la fabrication des protéines par notre 
organisme. Ils comportent aussi des minéraux (fer, 
cuivre, potassium, phosphore), des lipides (dont des 
acides gras essentiels) et des vitamines (B, D et K). 

L’engouement pour les champignons sauvages 
est grandissant. Avec rigueur et curiosité, tout 
débutant saura profiter de la mycologie et se régaler 
de mets réalisés avec les fruits de ses cueillettes 
(sur le Web, les recettes ne manquent pas !). Si 
vous souhaitez vous lancer dans la culture de 
champignons à la maison, l’entreprise Violon et 
Champignon, fondée par l’agronome et biologiste 
Vincent Leblanc, est le lieu idéal pour démarrer.7 À 
Montréal, pour déguster des champignons sauvages 
variés pendant toute l’année ou vous procurer des 
guides et des outils de cueillette, visitez les boutiques 
Myco-Boutique et Jardins Sauvages. 

Vous voilà prêts pour la cueillette de champignons 
sauvages du Québec. Le monde des champignons est 
sans aucun doute vaste et surprenant. Allez, googlez 
« géastre à trois plis », « clavaire de Zollinger » ou 
« mutin de Ravenel », pour voir ! De belles découvertes 
en perspective.

1 	 Landry, Jacques. « Les champignons du Québec ». Mycoquébec.
org, [En ligne]. 

2 	 Futura-sciences. « Champignon ». Site de Futura [En ligne]. 

3 	 Lamoureux, Yves. « Qu’est-ce qu’un champignon? », Site du Cercle 
des mycologues de Montréal, [En ligne].

4 	 Larivière, Roger et Fernand Miron. Champignons comestibles de 
la forêt boréale. L’ABC de l’édito, 2013.

5 	 Bernoux, Jean Yves. « Spore, sporulation : la sporée ». ChampYves : 
le site aux mille champignons, [En ligne]. 

6 	 Després, Jean. Champignons comestibles du Québec : les 
connaître, les déguster. Collection : Guides Nature Quintin. 
Éditions Michel Quintin, 2008.



Illustrations par Melissa Menzies

Bolet à pied glabrescent 
Hemileccinum subglabripes

Chanterelle à flocons 
Gomphus floccosus

Fausse corne d’abondance (trompette de la mort) 
Craterellus fallax

Pleurote en huître 
Pleurotus ostreatus

Cèpe d’Amérique 
Boletus chippewaensis

Morille 
Morchella elata

Dermatose des russules 
Hypomyces lactifluorum

Chanterelle commune 
Cantharellus Cibarius

Hydne sinué (Pied-de-mouton) 
Hydnum repandum

Lactaire couleur de suie 
Lactarius lighyotus

Chanterelle en tube 
craterellus tubaeformis

mai juin juillet août octobre

mai juin juillet août octobreCalendrier de cueillette 
Champignons du Québec

Légende

	 abondant 

	 moins abondant 

	 non disponible



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

124 125

versus magazine végane

Quand l’agriculture 
se met au véganisme 

Dans certains coins du Québec et d’ailleurs, des agriculteurs 

décident de se lancer dans l’agriculture « véganique ». Ce qui les 

motive ? La protection des animaux et l’agriculture biologique. Et 

pour ces nouveaux Robinsons, ce n’est pas une idée utopique. C’est 

une pratique visionnaire.

Cultiver ses aliments sans pesticides, sans 
fertilisants chimiques et même sans fumier, c’est 
possible. Mais pourquoi ? Ces produits-là, il faut 
le rappeler, dépendent beaucoup de l’exploitation 
animale. Un fait qui va à l’encontre des principes 
défendus par le mouvement végane. 

Stéphane Groleau, cofondateur du Réseau 
d’agriculture véganique,1 explique que les cultivateurs 
utilisent souvent de la farine de plume ou de sang, 
de la poudre d’os, ou encore des émulsions de 
poisson. Le fumier, pour sa part, est issu des déchets 
produits par les animaux d’élevage. Dans l’agriculture 
conventionnelle, ils servent à 
faire pousser des légumes, et 
pourtant, ils seraient inutiles. 

F r a n c i s  M a d o r e , 
agriculteur à la ferme Les 
Jardins d’Ambroisie, à Saint-
Chrysostome, s’est lancé 
dans l’aventure véganique. « Nous avons fait une 
transition vers une alimentation végétalienne pour 
nous-mêmes, il était tout naturel d’entreprendre la 
même chose au niveau de la ferme. L’homme n’a pas 
besoin de produits animaux pour être en santé, idem 
pour le sol. »

De nombreuses solutions de rechange à ces 
produits existent, comme des composts végétaux ou 
des engrais verts. « L’idée, c’est d’utiliser des plantes 
pour en nourrir d’autres. Pendant plusieurs mois, 
on peut par exemple faire pousser un mélange de 
céréales et de légumineuses. Celles-ci permettront 
de structurer le sol, d’apporter de l’azote et de 
la matière organique et de nourrir la vie du sol », 
explique Stéphane Groleau. 

Le spécialiste évoque également la possibilité 
de créer du « purin » avec de l’ortie. « Cette plante se 
trouve facilement dans la nature, il suffi  t d’en faire 

un compost, et elle produit 
une biomasse importante ». 
Le but est de réserver une 
partie du terrain disponible 
pour y faire pousser des 
plantes (habituellement un 
mélange de céréales et de 

légumineuses) pendant plusieurs mois. Après avoir 
ôté les mauvaises herbes, il faut semer l’engrais vert, 
par exemple un mélange d’avoine et de pois. Les 
semences doivent être bien réparties pour assurer 
une couverture complète et uniforme. Ensuite, on 
laisse pousser.

Nous avons fait une transition vers 
une alimentation végétalienne pour 

nous-mêmes, il était tout naturel d’en-
treprendre la même chose au niveau 

de la ferme.

Delphine Jung

« Remettre de la vie dans le sol »

On oublie trop souvent que le secret d’une 
belle plantation de carottes ou de pommes 
de terre, c’est la richesse du sol dans lequel 
elles vont grandir. « Mettre en place une 
culture véganique, c’est remettre de la vie 
dans le sol », assure Stéphane Groleau. Cette 
nouvelle vie, ce sont les bactéries, protozoaires 
et nématodes ainsi que les mycéliums. « Tous 
les membres de cette immense famille sont 
devenus les nouveaux animaux de la ferme, on 
a dû s’équiper d’un microscope pour pouvoir 
les observer et confirmer leur présence », 

ajoute Francis Madore.
À Boileau, au sud-ouest de Mont-Tremblant, un 

couple américano-québécois s’est lui aussi lancé 
dans l’aventure. C’était il y a un an. Jimmy et Mélanie 
ont acheté une ferme et comptent bien cultiver leurs 
produits sans utiliser de produits issus de l’élevage. 
« On est en plein apprentissage, mais on y croit. Nous 
n’avons pas une très grande surface pour le moment. 
Nous avons décidé d’utiliser des algues pour produire 
des engrais », explique le couple. Pour ces fermiers 
d’un nouveau genre, pour Jimmy, Mélanie et Francis, 
la culture véganique permet de répondre à un marché 
en émergence.

En plus de répondre à un problème en éthique 
animale, ce mode de culture, en s’aff ranchissant 
complètement de l’élevage, permet de lutter 
contre le réchauff ement climatique. Dernièrement, 
l’Organisation des Nations unies pour l’alimentation 
et l’agriculture (FAO) a conclu que l’industrie 
mondiale de l’élevage génère 14.5 % des émissions 
de gaz à effet de serre, soit plus que le secteur 
des transports. L’utilisation de produits animaux 

conduit également à la contamination des nappes 
phréatiques, à l’érosion des sols et à la diminution 
de la biodiversité. « Il y a une vingtaine d’années, on 
disait que l’agriculture biologique était une utopie. 
Aujourd’hui, elle s’est largement développée. Pour 
moi, l’agriculture véganique est la suite logique de 
l’agriculture biologique. Si l’humain veut survivre, 
il faudra bien qu’on ramène la vie dans nos sols », 
conclut Stéphane Groleau. 

1  www.goveganic.net

D
el

ph
in

e 
Ju

ng
 e

st
 jo

ur
na

lis
te

 in
dé

pe
nd

an
te

. 

—
 il

lu
st

ra
ti

on
 p

ar
 m

au
de

 B
ou

ch
ar

d



d
o

ss
ie

r 
126126

d
o

ss
ie

r 

Aux origines  
du mot vegan

Les réflexions autour du végétarisme et du 
véganisme sont fort anciennes. Elles remontent 
même aux premiers siècles de notre civilisation. Bien 
des philosophes et poètes de l’Antiquité ont en effet 
prôné et pratiqué l’abstinence de produits d’origine 
animale.

Les mots « végétarisme » et « véganisme » sont 
en revanche très récents. Le premier – vegetarian – 
apparaît en anglais dans les années 1840 avant d’être 
adapté et employé en français quelques décennies 
plus tard. En 1896, le poète Paul Verlaine écrit ainsi 
dans l’un de ses poèmes, Chanson à manger, qu’il eut 
un jour « la satisfaction grande d’être un végétarien1 ».

Le second terme, vegan, est inventé à l’automne 
1944 par l’Anglais Donald Watson, qui considérait que 
les végétariens, s’ils étaient conséquents, devraient 
souhaiter l’abolition de l’élevage et renoncer par 
conséquent aux laitages et aux œufs. Watson raconte 
dans une entrevue donnée beaucoup plus tard, en 
2002, comment il a créé, avec quelques autres, la 
Vegan Society, et lancé un journal pour diffuser ses 
idées : The Vegan News. C’est la toute première 
occurrence du mot vegan. C’était il y a 72 ans.

« Avant que notre association ne prît officiellement 
une forme démocratique, explique Donald Watson, 
c’est moi qui, pendant deux ans, prenais littéralement 
toutes les décisions. J’étais le secrétaire, le trésorier, 
le comptable et le banquier. Ce n’est pas que nous 
n’ayons jamais eu beaucoup d’argent à mettre de 
côté... En fait, les mouvements d’argent allaient 
plutôt dans le sens inverse. Je me souviens qu’une 
fois, après avoir imprimé le premier numéro des 
Vegan News, qui comptait quatre pages, quelqu’un 
m’a envoyé deux livres sterling de manière tout à 
fait inattendue. Il voulait être tenu au courant des 

progrès réalisés. C’était huit fois plus que 
la contribution de cinq shillings que j’avais 
demandée pour un abonnement annuel. 
Avec ces deux livres, je me suis empressé 
d’acheter suffisamment de papier pour 
me permettre de faire de Vegan News un 
journal de douze pages.

« Je les ai relues récemment, ces 
pages, et je crois qu’on pourrait les 
appeler les “Manuscrits de la mer 
Morte” du mouvement végane, parce 
qu’elles décrivent la manière dont tout 
a commencé, à un moment où nous 
éprouvions les pires difficultés. À en juger 
par les milliers de lettres de lecteurs que 
je recevais alors (jusqu’à 30 ou 40 par 
jour), je me dis quelquefois que nous 
nous trouvions à un tournant, et que si je 
n’avais pas créé l’association, quelqu’un 
d’autre l’aurait fait un tout petit peu plus 
tard et lui aurait donné sans doute un 
autre nom.

« À ce propos, j’ai demandé à mes lecteurs s’ils 
n’auraient pas des noms à proposer et je reçus une 
liste de suggestions très bizarres dont les gens ont 
peut-être déjà entendu parler. Je ne les énumérerai 
pas ici. Dans un moment d’inspiration, j’optai pour le 
mot vegan, qui a été immédiatement accepté et qui, 
au fil des ans, est entré dans notre langue. J’imagine 
que ce terme existe maintenant dans presque tous 
les dictionnaires du monde.2 »

— Renan Larue

archives

R
en

an
 L

ar
ue

 e
ns

ei
gn

e 
la

 li
tt

ér
at

ur
e 

fr
an

ça
is

e 
et

 le
s 

ve
ga

n 
st

ud
ie

s 
à 

l’U
ni

-

ve
rs

ité
 d

e 
C

al
ifo

rn
ie

 à
 S

an
ta

 B
ar

ba
ra

. I
l a

 n
ot

am
m

en
t p

ub
lié

 L
e 

vé
gé

ta
ri

sm
e 

et
 s

es
 e

nn
em

is
 : 

vi
ng

t-
ci

nq
 s

iè
cl

es
 d

e 
dé

ba
ts

 (P
U

F,
 2

01
5)

. —
P

ho
to

co
pi

e 
de

 

Th
e 

Ve
ga

n 
S

oc
ie

ty



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

128 129

versus magazine végane

The Vegan News 
(1944)

Extraits du numéro 1 – Novembre 1944

Les articles et lettres parus récemment dans The Vegetarian 

Messenger au sujet de la consommation des produits laitiers 

ont prouvé sans la moindre ambiguïté que la production de ces 

nourritures implique que des êtres vivants sensibles au plus haut 

point sont exploités et tués de la manière la plus cruelle. L’argument 

selon lequel il n’est pas nécessaire de tuer pour obtenir des laitages 

ne tient pas, comme le savent ceux qui connaissent et les méthodes 

modernes d’élevage et la compétition économique à laquelle même 

les éleveurs respectueux de leurs animaux sont contraints de se 

livrer.

Pendant des années, beaucoup d’entre nous, qui 
étaient lacto-végétariens, avaient conscience que 
l’industrie laitière était liée à l’industrie de la viande 
et qu’elles s’épaulaient l’une l’autre. Nous avions ainsi 
conscience que les arguments pour l’abandon de 
toutes ces nourritures étaient extrêmement forts. 
Nous espérions nous en affranchir tôt ou tard, à la 
faveur d’une crise de conscience salutaire.

Cet affranchissement, nous y sommes parvenus. 
Après avoir adopté une alimentation excluant tout 
produit d’origine animale pendant des périodes 

allant de quelques semaines, pour certains, 
jusqu’à de nombreuses années pour d’autres, nous 
considérons que notre réflexion et nos expériences 
sont assez poussées pour être rendues publiques. 
Les cruautés qu’implique sans conteste la production 
de produits laitiers montrent clairement que le lacto-
végétarisme n’est qu’une étape intermédiaire entre la 
consommation de viande et une diète véritablement 
humaine et civilisée. Nous croyons par conséquent 
que lors de notre passage sur Terre nous devons 
nous efforcer de parvenir au bout du chemin.

Nous voyons clairement que notre civilisation 
actuelle repose sur l’exploitation des animaux, tout 
comme les civilisations du passé reposaient sur 
l’exploitation des esclaves. Nous croyons que la 
destinée spirituelle de l’être humain est telle qu’il sera 
un jour horrifié à l’idée que l’on ait tiré sa nourriture 
du corps des animaux. […] 

On nous oppose communément que le temps de 
notre réforme n’est pas encore venu. Mais qu’est-ce 
qui fait que le temps d’une réforme vienne, sinon la 
volonté humaine ? Wilberforce a-t-il attendu que le 
temps soit venu pour commencer son combat contre 
l’esclavage ? Edwin Chadwick, Lord Shaftesbury et 
Charles Kingsley ont-ils attendu cet hypothétique 
moment à venir pour convaincre une opinion publique 
particulièrement rétive que l’accès à une eau propre 
et à des toilettes est un progrès ? S’ils avaient déclaré 
vouloir empoisonner tout le monde, ils n’auraient pas 
rencontré une plus grande opposition. Il existe un 
grand danger à laisser la réalisation de nos idéaux 
à la postérité, parce que rien ne dit que la postérité 
partage nos idéaux. L’histoire peut être faite de 
reculs aussi bien que d’avancées. L’humanité semble 
aspirée vers de mauvaises choses, à moins qu’elle 
ne respecte certaines règles ou qu’elle n’adopte 
des vues nouvelles. Aussi avons-nous fondé cette 
association qui, nous semble-t-il, est la première du 
genre dans ce pays comme à l’étranger. […]

À la recherche d’un nom

Il nous faut tous réfléchir sérieusement au 
nom que nous donnerons à notre mouvement, à 
notre magazine et à nous-mêmes. On a retenu le 
terme « sans-laitage » (non-dairy) parce qu’il s’est 
largement répandu. Mais, tout comme « non-lacto », 

cette formulation est trop négative. Cela ne traduit 
pas non plus le fait que nous sommes opposés à la 
consommation d’œufs. Nous avons besoin d’un nom 
qui évoque les nourritures que nous mangeons et, 
si possible, d’un nom qui indique que la nature nous 
offre une formidable variété d’aliments, même si nous 
refusons de consommer tous ceux qui sont d’origine 
animale. « Végétarien » et « fruitarien » sont des termes 
déjà utilisés par des associations qui autorisent les 
« fruits » ( !) des vaches et des volailles. Il semble 
donc qu’il nous faille trouver un autre nom, à la fois 
nouveau et adéquat. Puisqu’il fallait bien donner un 
titre à ce premier numéro de notre périodique, j’ai 
retenu celui-ci : The Vegan News. Dans l’hypothèse 
où nous adopterions ce terme, notre régime sera 
bientôt connu sous le nom de « régime végane » 
et nous répondrons à celui de « véganes ». Toutes 
suggestions faites par nos membres seront les 
bienvenues. Opter pour un nom court est avantageux, 
comme le savent trop bien ceux d’entre nous qui, 
jouant les rôles de secrétaires des associations 
végétariennes, doivent écrire le mot « végétarien » 
à la main et à la machine des milliers de fois par an !

1 	 « Fi de la sole normande, 
Fi de l’entrecôte au jus, 
Puisque tous ces jours-ci j’eus 
La satisfaction grande  
D’être un végétarien. »

2 	 L’entrevue de Donald Watson est consultable en ligne : 
www.vegansociety.com/sites/default/files/DW_
Interview_2002_Unabridged_Transcript.pdf

Donald Watson



130 131

versus magazine végane

Photographie par Sarah Emily St-Gelais, sarahemilyphoto.com — Mise en beauté par 

Sarah Ladouceur. — Stylisme par Maude Boisjoly. — Modèle : Charlène (Montage)



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

132 133

versus magazine végane

Le bonheur est-il 
dans le pré ?

Collines verdoyantes, soleil étincelant, paisible ruisseau… et 

vaches heureuses. Parfois, une inoffensive clôture et un agriculteur 

bienveillant s’ajoutent à cette scène bucolique qu’on croirait tirée 

d’un imagier pour enfant. Ce cliché promotionnel, diffusé par les 

petits éleveurs pour vendre leur viande,1 nous ferait presque croire 

à une parfaite harmonie avec la nature.

« Il est possible de manger de la viande sans 
encourager l’élevage intensif. Nous sommes 
différents, nous ne cautionnons pas cette cruelle 
industrie. » Voilà, en résumé, le message des éleveurs 
qui prétendent avoir des pratiques alternatives. Se 
distinguer de l’élevage industriel est devenu essentiel 
avec l’émergence d’un discours critique à son égard, 
dans les années 1960-70. Mais peut-on croire à ce 
propos, qui vise avant tout à défendre un gagne-pain ?

Manger de la viande sans culpabilité est une 
proposition alléchante. Néanmoins, qu’en est-il 
vraiment ? Que recouvre réellement cet argument 
de la « viande éthique » ?

L’animal désincarné

L’élevage industriel est apparu aux États-Unis, à la 
suite de la Seconde Guerre mondiale. En préconisant 
le confinement d’une forte densité d’animaux dans 
des environnements clos et spécialisés, ce modèle a 
permis d’augmenter la productivité tout en réduisant 
les coûts. L’exemple le plus frappant est celui de la 

viande de poulet dont le prix a été divisé par quatre 
depuis 1935.2 Cette « démocratisation » a toutefois 
un prix.

Ce sont principalement les animaux qui en ont 
subi les conséquences puisque l’intensification 
de la production a nécessairement impliqué 
une dégradation de leurs conditions d’élevage. 
Initialement, cette métamorphose de l’industrie 
aurait pu dégoûter les amateurs de viande, mais elle 
n’a pas eu cet effet. Pourquoi ? C’est précisément 
ce phénomène que cherche à mettre en lumière 
Melanie Joy3 avec son concept de « carnisme », une 
idéologie qui rend légitime la consommation de 
viande (et indirectement, la pratique de l’élevage) en 
misant sur l’invisibilité du processus de production. 
Une telle occultation sépare le steak non seulement 
de la souffrance, mais aussi de la mort d’animaux 
sensibles et permet ainsi aux consommateurs de ne 
pas remettre en question leurs pratiques.

À partir des années 1960, la cruauté inhérente 
à la routine de l’élevage industriel a commencé à 
être dénoncée dans les médias. L’ouvrage de Ruth 

Pierre-André Gagnon

P
ie

rr
e

-A
n

d
ré

 G
ag

n
o

n 

es
t d

oc
to

ra
nt

 e
n 

sc
ie

nc
e 

p
ol

it
iq

u
e 

à 
l’U

n
iv

er
si

té
 

d’
O

tt
aw

a.
 

Harrison, Animal Machines (Vincent 
Stuart, 1964), en particulier, marqua 
profondément les esprits avec ses 
descriptions précises des intenses 
souffrances infligées aux animaux à 
l’ère de l’élevage intensif. Philosophes 
et environnementalistes ont rapidement 
rejoint les rangs de la critique, contrai

gnant le public à faire le lien entre violence et 
consommation de viande, remettant ainsi en cause la 
légitimité d’une telle pratique. Une nouvelle question 
voyait le jour : comment continuer à manger des 
animaux en toute bonne conscience ?

Néocarnisme : naissance du carnivore 
consciencieux

Dès les années 1970, certains philosophes, 
comme Jan Narveson, affirmaient déjà que la 
consommation de viande était moralement 
acceptable à condition que les animaux fussent 
bien traités. Ce n’est toutefois qu’au tournant du 
XXIe siècle que le discours de la « viande éthique » 
s’est véritablement articulé avec, en particulier, 
la publication d’un article de Michael Pollan, « An 
Animal’s Place » (New York Times, 10 novembre 
2002). L’essentiel de son message : « ce qu’il y a de 
répréhensible avec l’élevage, c’est la pratique, pas 
le principe. »

Le discours de la « viande éthique » dénonce 
ainsi les méthodes de l’élevage industriel qui, par 
leur concentration et leur grande échelle, impliquent 
d’atroces souffrances animales et d’importants 
impacts écologiques. Mais il veut surtout montrer 
qu’il est possible de produire de la viande autrement. 

En proposant un élevage qui aurait à cœur le bien-
être des animaux et la protection de l’environnement, 
ce discours propose une solution de rechange au 
véganisme, qui semblait jusqu’alors la seule manière 
de ne pas encourager l’élevage industriel. La viande 
issue de tels élevages pourrait donc être affublée de 
l’étiquette « éthique ».

Ce discours détourne ainsi les arguments 
contre l’élevage industriel (qui délégitimaient 
la consommation de viande) pour justifier les 
pratiques des petits éleveurs. Melanie Joy appelle 
ce phénomène le néocarnisme, c’est-à-dire une 
idéologie qui justifie la consommation de viande en 
y intégrant les critiques envers l’élevage industriel.4 
Cette manière de présenter les choses a l’avantage 
de ne pas bousculer radicalement les habitudes du 
grand public. Les amateurs de steak, dégoûtés par 
les conséquences de l’industrialisation de l’élevage, 
peuvent ainsi continuer à en manger l’esprit tranquille. 
Le carnivore consciencieux est né. Sa viande est à la 
fois « heureuse » et « verte ».

La viande heureuse

Bien que le partisan des droits des animaux et le 
carnivore consciencieux s’accordent pour affirmer 
qu’il est immoral de faire souffrir les animaux, leurs 
opinions divergent sur un point crucial. Si le premier 
considère que la mise à mort est immorale, le second 
l’accepte tant qu’elle est faite sans souffrance. 
L’équation est simple : cochon joyeux + mort indolore 
= viande heureuse. 

Le discours de la viande éthique va cependant 
plus loin puisqu’il affirme que manger des animaux 
est aussi un geste altruiste. Sa logique repose 



d
o

ss
ie

r 

134 135

versus magazine végane

sur deux prémisses. D’une part, les espèces 
domestiquées, après des millénaires de sélection 
par les humains, ne sont plus adaptées à la vie 
sauvage. D’autre part, ces espèces doivent pouvoir 
continuer à exister – une position contraire à celle des 
véganes abolitionnistes qui proposent de les laisser 
s’éteindre. Il serait ainsi légitime de faire se reproduire 
les animaux domestiqués (tant qu’ils sont heureux) 
pour les consommer, dans la mesure où ce serait le 
seul moyen d’assurer leur survie. Une autre façon de 
présenter l’argument consiste à dire qu’il y aurait un 
contrat millénaire entre les humains et les animaux 
de ces espèces : les premiers offrant nourriture et 
protection en échange du corps et des sécrétions 
des seconds. Leslie Stephen, au XIXe siècle, écrivait 
même que personne n’a plus d’intérêt en la demande 
de bacon que le cochon lui-même puisque sans elle, 
il n’y aurait pas de cochon.5

Pourtant, comment est-il possible d’appeler 
« contrat » une relation imposée de manière si 
unilatérale ? N’est-il pas paradoxal de soutenir une 
situation de dépendance créée artificiellement pour 
justifier la perpétuation de la domestication ? Le rôle 
historique joué par l’humanité dans le traitement de 
ces animaux devrait plutôt nous imposer de leur 
garantir une vie réellement heureuse et entière 
en mettant en place, par exemple, un système de 
refuges. Par ailleurs, il ne faut pas oublier que la 

réalité de l’élevage, même quand elle se présente 
comme éthique, est loin d’être sans souffrance. 
James McWilliams, dans son livre The Modern 
Savage : Our Unthinking Decision to Eat Animals 
(Thomas Dunne Books, 2015), note ainsi que les 
petits éleveurs de viande bio continuent de castrer 
les cochons pour s’assurer que la viande soit bonne, 
et qu’ils le font sans anesthésie pour qu’elle reste 
biologique. Surtout, garantir de meilleures conditions 
de vie dans les fermes permet-il de faire l’impasse sur 
la mise à mort d’animaux encore jeunes ? Cause du 
décès précoce : la rentabilité. Et le fait que l’éleveur 
les aime sincèrement et s’en occupe ne change rien 
à la donne. 

La viande verte

Frances Moore Lappé, une autrice et militante 
américaine, a été l’une des premières à critiquer 
l’élevage d’un point de vue environnemental. Dans 
son livre Diet for a Small Planet, (Ballantine Books, 
1971), elle dresse le constat d’un énorme gaspillage 
de ressources : il faut beaucoup de protéines 
végétales pour produire une petite quantité de 
protéines animales. Depuis, les arguments se sont 
développés, notamment dans des ouvrages comme 
Animal Factories de Jim Mason et Peter Singer 
(Crown Publishers, 1980). En effet, si l’élevage 

U
ne

 p
ei

nt
ur

e 
si

gn
ée

 m
èr

e 
N

at
ur

e.
 L

ac
 O

ka
na

ga
n.

 —
 P

ho
to

gr
ap

hi
e 

pa
r 

Vé
ro

ni
qu

e 
G

ag
no

n

industriel utilise moins de terres que les traditionnels 
pâturages, il repose sur une production industrielle de 
grains et de légumineuses qui s’avère très polluante. 
Notons aussi qu’en monopolisant des terres arables, 
cette production prive indirectement des humains de 
nourriture. Enfin, la grande densité d’animaux dans 
les fermes industrielles concentre leurs déjections, 
ce qui contamine les terres et les cours d’eau.

Mais le carnivore consciencieux peut tenter 
de répondre à ces arguments. Simon Fairlie, par 
exemple, explique dans Meat : A Benign Extravagance 
(Permanent Publications, 2010) que ces problèmes 
sont causés par l’élevage industriel et non par 
l’élevage en général. En nourrissant les animaux en 
pâturage sur des terres impropres à l’agriculture ou 
avec des résidus agricoles non comestibles pour 
les humains, un petit éleveur utilise les animaux 
pour convertir en viande des matières végétales 
superflues. Les protéines ainsi produites constituent 
alors un ajout net de nourriture disponible pour 
les humains. De plus, en réduisant la densité des 
élevages et en ne dépendant pas de l’agriculture 
industrielle, les impacts environnementaux d’une 
telle production s’en trouvent profondément réduits. 

Mais cela suffit-il à évacuer l’argument de base 
de Frances Moore Lappé ? Pas vraiment. À l’heure 
actuelle, environ un quart de la surface terrestre 
(non glacée) sert de pâturage. Peut-on légitimement 
utiliser davantage d’espace pour produire de la viande 
dont l’humanité n’a pas fondamentalement besoin – 
tant d’un point de vue nutritionnel que quantitatif ? 
Certes, un élevage à très faible densité constitue 
une amélioration selon presque tous les indicateurs 
environnementaux, mais faire mieux ne rend pas 
ce type d’opération nécessairement légitime. Si 
l’objectif est réellement de veiller à la protection 
de l’environnement, ne serait-il pas préférable de 
libérer ces terres afin de les rendre à la nature et aux 
animaux sauvages ?

Le carnivore « juste assez » consciencieux

Bien que l’élevage qui se dit éthique représente 
indéniablement une amélioration par rapport à 
l’élevage industriel, faire « mieux » ne signifie pas 
forcément faire « bien ». Pourtant, c’est précisément 
ce que le carnivore consciencieux suggère : il serait 
légitime de consommer de la viande si elle est 
produite en se préoccupant du bien-être des animaux 
et de l’environnement. Dans les deux cas, il faut 

cependant constater que le carnivore consciencieux 
taille ses préoccupations sur mesure. C’est pourquoi 
Melanie Joy note que le néocarnisme propose des 
arguments qui semblent plausibles, mais sans offrir 
de réelle justification pour la consommation de 
viande.6

La crédibilité du discours de la viande éthique 
est discutable à un dernier égard. Si le carnivore 
consciencieux est sérieux à propos de ses principes, 
ne devrait-il pas uniquement consommer de la 
viande dite « éthique » ? Or, même Catherine Friend, 
autrice du livre The Compassionate Carnivore 
(Da Capo Press, 2008) et copropriétaire d’un petit 
élevage, reconnaît qu’elle mange encore de la viande 
industrielle un repas sur quatre. N’est-ce pas là le 
problème fondamental avec le néocarnisme ? En effet, 
en présentant la viande éthique comme moralement 
acceptable, c’est du même coup la consommation de 
viande en général qui n’est pas remise en question. 
L’environnementaliste britannique George Monbiot, 
pour sa part, exprimait en 2013 son dépit face au 
constat que l’industrie animale ait récupéré le 
soutien qu’il avait apporté à la viande verte comme 
en étant un plus pour la viande... industrielle.7 La fin 
de l’histoire ? Il a retiré son appui et tente de devenir 
végane.

1 	 Par simplicité, le mot « viande » est utilisé pour désigner 
autant le corps (le morceau de viande) que les sécrétions 
(le lait, les œufs, etc.) des animaux.

2 	 David Robinson Simon, Meatonomics (Conari Press, 2013).

3 	 Melanie Joy, Why We Love Dogs, Eat Pigs, and Wear Cows : 
An Introduction to Carnism (Conari Press, 2011).

4 	 Néo-carnisme : comprendre la « viande heureuse », le 
locavorisme, le régime paléo, et y répondre, animal-sujet2, 
2011

5 	 Leslie Stephen, Social Rights and Duties (Swan 
Sonnenschein & Co., 1896).

6 	 Néo-carnisme : comprendre la « viande heureuse », le 
locavorisme, le régime paléo, et y répondre, animal-sujet2, 
2011

7 	 http ://www.theguardian.com/commentisfree/2013/
nov/27/al-gore-veganism-eating-words-sceptical-meat-
eating



d
o

ss
ie

r 
136

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r B
ia

nc
a 

D
es

 Ja
rd

in
s,

 b
ia

nc
ad

es
ja

rd
in

s.
co

m
 —

 M
aq

ui
lla

ge
 

et
 c

oi
ff

ur
e 

pa
r 

S
ar

ah
 L

ad
ou

ce
ur

. —
 B

ijo
ux

 p
ar

 E
lle

 B
la

ck
bu

rn
. —

 M
od

èl
e:

 

M
ih

ae
la

 @
 M

av
en

 M
an

ag
em

en
t

137

versus magazine végane



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

138 139

versus magazine végane

Le véganisme est-il 
un anarchisme ?

Que peuvent bien avoir en commun le véganisme et l’anarchisme ? 

Une histoire, des principes, des pratiques et un mot : le 

« véganarchisme ». Petite introduction à ce mouvement en plein 

essor qui refuse toutes les dominations.

Anarchie. Un concept qui, au mieux paraît naïf et 
chimérique, et au pire évoque le désordre et le chaos, 
la violence et la terreur. Pourtant, l’anarchie n’est pas 
l’anomie,1 elle n’est pas l’absence de loi ou d’ordre : 
elle est an-arkhê, absence de commandement. Plus 
généralement, elle désigne le rejet de toute forme de 
domination ou d’exploitation, tout système d’« archie » 
telles que sont la hiérarchie, la monarchie, l’oligarchie 
ou la patriarchie. Devrais-je ajouter que l’anarchie 
s’oppose logiquement à l’anthroparchie, l’ensemble 
d’attitudes, de pratiques et d’institutions par lequel 
les humains dominent et exploitent les membres des 
autres espèces ?

Déjà en 1901, dans son célèbre pamphlet À 
propos du végétarisme, le géographe et anarchiste 
Élisée Reclus s’interrogeait sur l’élasticité de la 
morale dans notre rapport aux animaux non humains, 
ces « frères » que l’on mange et qui « pourtant aime[nt] 
comme nous, sent[ent] comme nous ». Établissant 
les liens entre notre traitement des animaux, les 
guerres de colonisation et, plus généralement, notre 
aspiration à dominer la nature, il posait les bases 
d’une réflexion antispéciste au sein du mouvement 
anarchiste :

Pour la grande majorité des végétariens, la 
question n’est pas de savoir si leurs biceps et triceps 

sont plus solides que ceux des carnivores, (...) [mais] 
de reconnaître la solidarité d’affection et de bonté qui 
rattache l’homme à l’animal, (...) d’étendre à nos frères 
dits inférieurs le sentiment qui déjà dans l’espèce 
humaine a mis fin au cannibalisme. Le cheval et le 
bœuf, le lapin de garenne et le « lapin de gouttière », 
le cerf et le lièvre nous conviennent plus comme amis 
que comme viande.2

Il ne faudrait pas en conclure pour autant que 
tous les anarchistes sont sensibles aux arguments 
antispécistes et aux conséquences qui en résultent : 
tandis que le courant anarcho-primitiviste soutient 
la chasse et la semi-domestication,3 les tenants 
de l’écologie sociale4 estiment que nos relations 
aux animaux ne doivent pas être dictées par des 
considérations éthiques, mais par le fonctionnement 
de notre écosystème. Pourtant, il existe au sein 
du mouvement anarchiste un courant important 
en faveur de l’antispécisme et du véganisme, 
né des premières réflexions de Reclus et de ses 
prédécesseurs, et consolidé notamment par le texte 
de Brian A. Dominick, Animal Liberation and Social 
Revolution, A Vegan Perspective on Anarchism or 
an Anarchist Perspective on Veganism (Critical 
Mess Media, 1995). C’est de cet ouvrage qu’est né 
le concept de « véganarchisme », que je présenterai 

Politique

O
ph

él
ie

 V
ér

on
 e

st
 d

oc
te

ur
e 

en
 g

éo
gr

ap
hi

e 
et

 c
ré

at
ri

ce
 d

u 
bl

og
ue

 A
nt

i-

go
ne

 X
XI

. S
es

 re
ch

er
ch

es
 p

or
te

nt
 s

ur
 le

s 
m

ou
ve

m
en

ts
 s

oc
ia

ux
 v

ég
an

es
 

et
 e

nv
ir

on
ne

m
en

ta
ux

. E
lle

 e
st

 p
ar

 a
ill

eu
rs

 a
ut

ri
ce

 d
e 

La
 p

ât
is

se
ri

e 
cr

ue
 

(É
di

ti
on

s 
La

 P
la

ge
, 2

01
5)

 e
t B

éb
é 

Ve
gg

ie
 (É

di
ti

on
s 

La
 P

la
ge

, 2
01

6)
.

Ophélie Véron

dans cet article. La question que je 
poserai ici n’est pas tant de savoir si 
tout anarchiste doit nécessairement 
être végane, mais plutôt si tout végane 
doit nécessairement être anarchiste. Le 
véganisme emprunte-t-il des formes à 
l’anarchisme ? Le véganisme se doit-il 
d’être anarchiste ? 

Quand les luttes convergent 

L’anarchisme n’est pas la recherche 
du chaos social, mais, ainsi que le 
définissait Piotr Kropotkine, un principe 
ou une théorie de la vie et de la conduite, 
basé sur l’horizontalité, l’autogestion 
et la démocratie consensuelle, plutôt 
que sur des structures hiérarchisées et 
centralisées.5 Cette théorie et pratique 
politique vise à générer une société où 
les individus sont amenés à coopérer en 

tant qu’égaux, non devant une loi imposée par le 
haut, mais selon des libres accords conclus entre 
ces individus et groupes. Elle s’appuie sur une 
volonté de démanteler tout rapport de force inégal, 
à travers la coopération volontaire, l’altruisme et 
l’entraide. L’anarchisme s’oppose donc à toute 
forme d’exploitation ou de domination par laquelle 
une majorité établirait ses privilèges sur une 
minorité sous couvert d’ordre social. Ainsi, comme 
l’écrit Simon Springer, cette pensée reconnaît-elle 
« le capitalisme, l’impérialisme, le colonialisme, 
le néolibéralisme, le militarisme, le nationalisme, 
le classisme, le racisme, l’ethnocentrisme, 
l’orientalisme, le sexisme, le genderisme, l’âgisme, 

le validisme, le spécisme, le carnisme, l’homophobie, 
la transphobie, la souveraineté et l’État comme des 
systèmes de domination imbriqués » et se renforçant 
mutuellement.6 

Il ne s’agit pas de donner des priorités à l’un 
ou l’autre de nos engagements, de combattre ces 
oppressions tour à tour, mais bien de s’y opposer 
de façon intégrale et concomitante. À l’inverse du 
marxisme, il n’y a pas de dictature du prolétariat qui 
vaille : la pensée anarchiste est intersectionnelle et 
n’admet pas de gradation. Nous sommes dans la 
convergence des luttes, et le spécisme n’échappe 
pas à ce combat. Comme l’écrit Brian Dominick (p. 5) : 
« Je suis végane car j’ai de la compassion pour les 
animaux ; je les vois comme ayant une valeur qu’ont 
également les êtres humains. Je suis anarchiste car 
j’ai la même compassion pour les êtres humains (...). 
En tant que radical, mon approche de la libération 
animale et humaine est sans compromis : la libération 
totale pour tous, ou rien. » De ce point de vue, le 
véganisme est partie intégrante de l’anarchisme.

En défendant l’idée que les oppressions à 
l’égard des animaux humains et non humains 
sont liées, la perspective véganarchiste montre 
sa proximité avec certaines approches féministes 
(comme celle de Carol J. Adams), écoféministes 
(selon Dominick, la destruction de l’environnement 
découle de l’anthropocentrisme) et issues des 
critical race studies.7 Pour les véganarchistes, ce 
qu’on trouve aux sources de ces oppressions, c’est 
l’Establishment : les institutions établies, présidées 
par le système étatique et capitaliste. L’État, explique 
Brian Dominick, est résolument anti-animal, comme 
en témoignent les multiples subventions à l’industrie 
du lait et de la viande et son opposition à tous ceux 



d
o

ss
ie

r 

141

versus magazine végane

qui luttent contre l’exploitation animale. 
Le capitalisme, quant à lui, meut et encourage 

ces industries par les profits que rend possibles 
l’exploitation animale et par la société de 
consommation sur laquelle ce système repose. 
Selon le sociologue Bob Torres, « la consommation, 
l’esclavage et l’assujettissement des animaux non 
humains à des fins humaines doivent être rejetés par 
les anarchistes, et définis comme un aspect parmi 
d’autres de l’oppression exercée par le capital »8.
Ainsi, le véganisme ne peut rester un simple choix 
de consommateur au sein du système capitaliste. La 
consommation seule ne permettra pas de changer 
un système qui repose sur l’exploitation des animaux 
humains et non humains : c’est tout le système qu’il 
faut changer. En ce sens, le véganisme se doit d’être 
un anarchisme.

Pour une révolution intérieure

Tout comme on associe souvent l’anarchie 
au chaos, on est parfois tenté de croire que le 
mouvement anarchiste est tout entier mû par 
l’idée d’une révolution qui ferait table rase des 
institutions de notre société. Or, la révolution qui 
inspire l’anarchisme est, d’une part, non pas tant 
un événement qu’un processus et, d’autre part, non 
pas tant tournée vers l’extérieur que vers l’intérieur. 
C’est avant tout un processus de libération de nos 
aliénations individuelles. L’aliénation, ce concept 
clef de la pensée anarchiste, désigne l’incapacité 
des individus à se rendre compte de leur propre 
exploitation et la croyance qui en résulte que toute 
domination est justifiée.9 Se désaliéner, c’est alors 
remettre en cause les valeurs et les représentations 
culturelles dans lesquelles nous baignons depuis 
l’enfance. C’est transformer notre rapport au monde 
en remettant en question nos croyances et nos 
actions. Il s’agit donc de renverser les oppresseurs 
qui habitent nos esprits.

Dans la pensée véganarchiste, cette aliénation 
inclut l’ignorance – ou un refus plus ou moins 
conscient – de la réalité de l’exploitation animale. 
Or, cette ignorance n’est pas naturelle. Les humains 
ont une compassion naturelle à l’égard des autres 
humains, une compassion que les véganarchistes 
étendent à tous les êtres sensibles. En réalité, faire 
souffrir son prochain est une attitude qui requiert à 
la fois une construction culturelle et un effort moral. 
Pour faire taire le sentiment de compassion et le 

phénomène de dissonance cognitive qui résulte de 
la consommation de viande,10 il faut soit dissimuler 
l’exploitation animale (plaçons les abattoirs loin 
des regards), soit construire nos représentations 
culturelles autour de « l’animal-à-manger », ce qui est 
l’objet du carnisme.11 Or, c’est précisément parce que 
le véganisme fait de cette désaliénation une étape 
majeure de son combat contre l’exploitation animale 
qu’il peut être considéré comme un anarchisme.

Ici et maintenant

Une autre erreur commune à propos de 
l’anarchisme est de confondre projet et processus 
révolutionnaire. Contrairement au marxisme, 
l’anarchisme ne vit pas tout entier pour un projet 
révolutionnaire. Il s’appuie plutôt sur l’idée d’un 
processus révolutionnaire, réalisable, non au terme 
des multiples phases d’un programme, mais ici et 
maintenant. Ce qui est en jeu dès lors n’est pas tant 
d’atteindre un objectif final que serait la fin de l’État, 
grâce auquel l’idéal anarchiste pourrait être réalisé, 
mais bien une lutte « d’exigence infinie », comme le 
préconise Simon Critchley12 : en créant des points 
d’altérité qui questionnent les limites de l’ordre établi 
et grâce auxquels les individus se rendent, chaque 
jour, maîtres de leur propre chemin.13 L’anarchisme 
n’est donc pas un projet, mais une praxis, à savoir 
un ensemble d’actions sous-tendu par une idée et 
tendant vers un résultat pratique. 

C’est dans la vie de tous les jours que l’anarchiste, 
comme le végane, met en œuvre le processus 
révolutionnaire. Parce que nos actions du quotidien 
sont la preuve de notre aliénation, c’est aussi par 
celles-ci que nous pouvons nous libérer et changer 
les choses. Reconnaître que nous avons le pouvoir 
d’agir dans la vie de tous les jours, explique Dominick, 
voilà ce qui permet de libérer notre quotidien de 
l’aliénation et d’en faire un processus libérateur 
et révolutionnaire. L’activisme n’est alors plus 
extraordinaire, tendu vers le moment de l’insurrection, 
acte libérateur nous arrachant temporairement à 
notre vie quotidienne, mais il est ordinaire, inscrit 
dans la vie de tous les jours et dans la moindre de 
nos actions. 

Parce que, chaque jour, à chaque repas, 
les véganes font le choix d’une alternative aux 
systèmes d’oppression dominants, le véganisme 
est, lui aussi, une praxis, une réalisation pratique de 
l’antispécisme dans l’ici et le maintenant. Ainsi, le H

au
t :

 L
es

 g
en

ti
lle

s 
ge

ns
 q

ui
 n

ou
s 

pr
êt

en
t l

eu
r d

iv
an

 o
nt

 d
e 

pe
ti

te
s 

ch
èv

re
s 

po
ur

 le
ur

s 
en

fa
nt

s.
 B

as
 : L

e 
so

le
il 

dé
jà

 p
rê

t à
 s

e 
co

uc
he

r 

à 
l’a

rr
iè

re
 d

es
 m

on
ta

gn
es

 p
rè

s 
de

 G
ol

de
n,

 C
ol

om
bi

e-
B

ri
ta

nn
iq

ue
.  

—
 P

ho
to

gr
ap

hi
es

 p
ar

 V
ér

on
iq

ue
 G

ag
no

n



d
o

ss
ie

r 
142

versus magazine végane

véganisme est-il essentiellement, dans son thème de 
combat comme dans son mode de fonctionnement, 
anarchiste. Il s’oppose à une forme de domination 
et d’exploitation injustifiée et devrait, par là même, 
se faire intersectionnel et s’opposer aux autres 
oppressions qui y sont liées. Il est également 
mouvement du quotidien, c’est-à-dire un mouvement 
qui transforme la vie du quotidien (de tous les jours) 
par la vie au quotidien (tous les jours). On peut ici 
établir un parallèle avec la définition de l’anarchiste 
par Dominick (p.13) :

Le rôle du révolutionnaire est simple : fais de ta 
vie un modèle miniature de la société alternative et 
révolutionnaire que tu imagines. Tu es un microcosme 
du monde qui t’entoure et même la plus simple de tes 
actions affecte le contexte social dont tu fais partie. 
Fais en sorte que ces effets soient positifs et radicaux 
dans leur nature même.

Cette façon de procéder n’est pas sans rappeler 
le thème anarchiste de la « propagande par l’action », 
entendue, non au sens de recours à la violence, mais 
en tant que politique préfigurative. Il ne s’agit pas 
simplement pour l’activiste de prôner différents types 
de rapports aux êtres vivants, ou même de se battre 
pour les atteindre, mais de montrer par ses actions 
que de tels rapports sont possibles et de s’évertuer 
à les créer au quotidien.14 Le véganisme comme 
l’anarchisme sont des philosophies ancrées dans 
nos actes et nos routines. La réunion de ces deux 
mouvements à travers le véganarchisme n’est pas 
simplement de nature théorique : elle est également 
méthodologique et pratique, puisque tous deux 
supposent le même mode d’action. Ainsi, paraît-
il logique de voir le véganisme intersectionnel et 
l’anarchisme comme deux praxis étroitement liées 
et susceptibles de se rencontrer et de se fondre l’une 
dans l’autre.

S’il est des thèmes sur lesquels le véganisme 
et l’anarchisme peuvent diverger, en particulier le 
rôle de l’État – l’anarchisme n’estimant pas que des 
lois de protection des animaux soient susceptibles 
de mettre un terme à leur exploitation –, on peut 
toutefois conclure à une similarité certaine des deux 
mouvements, ainsi qu’à une présence importante de 
la pensée et de la pratique anarchistes au sein du 
véganisme. Pourtant, le véganisme, comme praxis, 
n’est pas simplement proche de l’anarchisme : il 
se doit d’être anarchiste. L’anarchisme offre une 
compréhension systématique des fondements de 
l’exploitation animale, de même qu’un mode de 

résistance à cette exploitation. Il mérite, à ce titre, 
de se voir offrir une plus juste reconnaissance au 
sein du mouvement végane et, au-delà, une place 
plus importante au sein des études critiques sur les 
animaux et l’antispécisme.

1 	N éologisme durkheimien qui désigne une situation de 
désordre social, un monde sans lois ni règles, où seule la 
violence vient à bout des différends.

2 	 Reclus, Élisée. « À propos du végétarisme » La réforme 
alimentaire, 5, no 3 (1901) : 42.

3 	 Jensen, Derrick. A Language Older Than Words. (Chelsea 
Green Publishing, 2004).

4 	 Bookchin, Murray. The Ecology of Freedom : The 
Emergence and Dissolution of Society. (Cheshire Books, 
1982).

5 	 Kropotkine, Piotr. « Anarchism ». (Encyclopædia Britannica, 
11th ed., 1911).

6 	 Springer, Simon. « Anarchism ! What Geography Still Ought 
to Be » Antipode, 44, no 5 (2012) .

7 	 Spiegel, Marjorie. The Dreaded Comparison : Human and 
Animal Slavery. (Mirror Books, 1996).

8 	 Torres, Bob. Making a Killing : The Political Economy of 
Animal Rights. (AK Press, 2007) : p. 209.

9 	 Zerzan, John. Running on Emptiness : The Pathology of 
Civilization. (Port Townsend : Feral House, 2002).

10 	G ibert, Martin. Voir son steak comme un animal mort. (Lux 
Éditeur, 2015).

11 	 Joy, Melanie. Why we love dogs, eat pigs and wear cows 
– An Introduction to carnism. (Conari Press, 2010). Voir 
aussi : Véron, Ophélie. L’animal que l’on [ne] mange [pas] : 
représentations médiatiques et artistiques. (Transverse, 
2016) : 15.

12 	 Critchley, Simon. Infinitely Demanding : Ethics of 
Commitment, Politics of Resistance. (Verso Books, 2007).

13 	N ewman, Saul. The Politics of Postanarchism. (Edinburgh 
University Press, 2010).

14 	 Werkheiser, Ian. « Domination and Consumption : an 
Examination of Veganism, Anarchism, and Ecofeminism » 
PhaenEx, 8, no 2 (2013).

Haut : On ne lui a pas donné le choix. Bas : Champ de bisons. — Photographies par Véronique Gagnon



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

144 145

versus magazine végane

Je mange donc  
je sème

Et si on se mettait à l’agriculture urbaine ? Jardin de balcon ou 

communautaire : petit mode d’emploi pour se lancer dans l’aventure 

potagère. 

Nul besoin d’avoir le pouce vert pour réussir à 
cultiver des légumes. J’en suis la preuve vivante. 
Encore chanceuse que les quelques plantes vertes 
de mon appartement n’aient besoin d’eau qu’une 
fois tous les dix jours, parce qu’elles frôlent malgré 
tout la mort par déshydratation plusieurs fois par 
année. Pourtant, lorsqu’il s’agit de jardiner pour me 
nourrir et nourrir les gens qui m’entourent, les règles 
du jeu changent. N’essayez pas de vous interposer 
entre mon plant de courgettes et moi. Je suis une 
agricultrice urbaine féroce, activiste de l’arrosoir. Et 
parce que, disons-le, les géraniums c’est plutôt 2010.

Pourquoi faire un jardin ?

Lorsque j’ai commencé à m’intéresser à 
l’agriculture urbaine à Montréal, celle-ci m’est vite 
apparue comme une piste de solution extrêmement 
polyvalente par la variété d’enjeux environnementaux, 
économiques et sociaux auxquels elle répond. Non 
seulement les projets d’agriculture urbaine offrent 
aux citoyens une meilleure autonomie alimentaire, 
mais ils leur permettent aussi de manger plus frais, 
de s’attarder à l’origine de leurs aliments, de prendre 
conscience de la valeur de ceux-ci, de moins gaspiller, 
et j’en passe.

Faire son propre jardin ou participer à un jardin 
collectif ou communautaire permet de resserrer le 

tissu social en devenant prétexte à toutes sortes 
d’échanges, d’entraide et de rencontres. Et s’il peut 
vous permettre quelques économies, votre jardin 
deviendra bien vite votre plus grande source de fierté 
– comme en témoignera votre compte Instagram dès 
le mûrissement de votre première tomate cerise ! Bref, 
les effets collatéraux de l’agriculture urbaine sont tout 
simplement infinis.

Commencer par le commencement

Que vous fassiez un jardin en plein sol ou sur 
un balcon, il vous faudra vous procurer un certain 
nombre de plants. Dans le cas de plantes à croissance 
rapide comme le haricot, ou encore les légumes 
racines – comme la betterave ou la carotte –, vous 
pourrez vous contenter d’acheter des semences et 
de planter celles-ci en terre au printemps. Évitez les 
Rona de ce monde, por favor, et optez plutôt pour 
des semences biologiques ou dites du patrimoine. 
Dans le cas de plantes qui aiment la chaleur ou à 
croissance plus lente, comme les fameuses tomates, 
deux options s’offrent à vous : acheter en pépinière 
des plants prêts à être transplantés ou encore faire 
pousser vos propres semis à l’intérieur.

Gabrielle Lamontagne

Semis or not semis ?

Si vous en êtes à votre première 
saison de jardinage, on ne vous en voudra 
pas que vous vous enleviez un peu de 
pression en vous procurant vos plants 
chez un pépiniériste. Ils sont là pour ça !

Si en revanche vous sentez l’appel 
des semis, il vous faudra réunir trois 
conditions essentielles : espace, 
luminosité et humidité. Une petite table 

pourra faire l’affaire, mais il faudra lui trouver un 
endroit très ensoleillé ou encore prévoir un éclairage 
d’appoint aux néons. Dans un tel cas, inutile de 
dépenser des sommes faramineuses en centres 
de jardinage : un ballast pour fluorescents muni de 
deux tubes (un blanc froid et un blanc chaud pour 
reproduire l’éclairage naturel) trouvé en quincaillerie 
pour une quarantaine de dollars fera très bien le 
travail. Idem pour les semoirs : accumulez quelques 
contenants cartonnés d’un ou deux litres de jus pour 
y lancer vos semis. Si vous mettez la main sur des 
barquettes transparentes de mesclun ou de roquette, 
utilisez-les pour recouvrir vos semoirs et ainsi retenir 
l’humidité et créer un effet de serre.

 Pour la marche à suivre (terreau à semis, 
espacement, arrosage) et le calendrier des plantations, 
vous trouverez une foule de renseignements sur le 
Web. Je vous conseille particulièrement le Guide du 
potager urbain disponible gratuitement en ligne et 
dont un chapitre entier est dédié aux semis intérieurs. 
Il faudra évidemment leur donner un peu d’amour, 
mais c’est personnellement ma meilleure thérapie 
hivernale. Les petits bouts verts qui émergent de 
vos barquettes font de chaque lever un moment 

d’émerveillement digne des matins de Noël !

Planifier votre jardin

Je ne vous conterai pas d’histoires. Sur le plan 
productif, rien ne vaut un jardin en pleine terre dans 
un sol en santé. Mais si comme moi vous n’avez pas 
accès à un seul centimètre carré de cour, sachez 
que l’agriculture urbaine hors sol offre aussi certains 
avantages, en plus de regorger de possibilités. Elle 
permet entre autres de contrôler la qualité de votre 
sol et son irrigation. Les balcons et les façades des 
bâtiments de Montréal offrent aussi un microclimat 
quasi tropical à cause de la rétention de chaleur par 
le bitume, ce dont raffoleront les solanacées (tomate, 
aubergine, poivron, cerise de terre, etc.).

Questionnez-vous donc sur ce que vous souhaitez 
voir pousser dans votre jardin : plantes comestibles, 
ornementales, médicinales, aromatiques ? Planifiez 
ensuite votre aménagement en fonction de l’espace 
disponible et de l’ensoleillement. Réservez par 
exemple les zones d’ombrage aux verdures qui 
préféreront la fraîcheur (laitue, roquette, épinards, 
etc.) et offrez plutôt du soleil aux solanacées et aux 
cucurbitacées (concombres, melons, courgettes, 
etc.).

Votre espace est très restreint ? Misez sur les 
cultures les plus rentables. Des tomates et des 
verdures fraîches vous feront assurément économiser 
davantage à l’épicerie que des pommes de terre ou 
des oignons.

Au moment de disposer vos plantes, essayez 
d’appliquer les principes de compagnonnage – un 
joli mot qui désigne les associations bénéfiques de 
plantes entre elles, pour repousser des insectes 

G
ab

ri
el

le
 L

am
on

ta
gn

e-
H

al
lé

 a
ni

m
e 

et
 ré

al
is

e 
l’é

m
is

si
on

 M
on

tr
éa

l p
ar

 la
 

ra
ci

ne
 s

ur
 le

s 
on

de
s 

de
 C

IB
L 

10
1,

5 

M
on

tr
éa

l.



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

146 147

versus magazine végane

Des champs à perte de vue dans les prairies de l’Alberta. — Photographie par Véronique Gagnon



d
o

ss
ie

r 

d
o

ss
ie

r 

148 149

versus magazine végane

nuisibles par exemple. Vous trouverez de nombreux 
tableaux de compagnonnage en ligne (voir les fiches 
horticoles du projet Des jardins sur les toits dans la 
section Ressources), de même que des applications 
mobiles pour planifier votre jardin en respectant les 
associations de plantes les plus connues.

Dans les pots de récup’, les meilleurs légumes

Il existe des dizaines de modèles de contenants 
destinés au jardinage hors sol, à commencer par les 
populaires sacs Smart Pot en matière géotextile que 
distribuent depuis plusieurs années Les Urbainculteurs. 
Sachez toutefois qu’il est possible de monter un jardin 
en utilisant presque exclusivement des contenants 
récupérés, comme des sacs de café en jute, d’anciens bacs 
de recyclage et des chaudières de plastique. Le projet 
Des jardins sur les toits de l’organisation Alternatives 
propose d’ailleurs une marche à suivre sur son site Web 
pour assembler des jardinières à réserve d’eau à partir 
de chaudières récupérées. Il suffit de faire le tour des 
petits restos de votre quartier pour demander qu’ils 
vous les mettent de côté au lieu de les jeter. Ces bacs 
dits à double fond présentent plusieurs avantages, 
dont une autonomie en eau de quelques jours, une 
meilleure rétention des nutriments dans le sol et un 
développement plus en profondeur du système racinaire 
des plantes.

Fertilisation et véganisme

À l’heure actuelle, l’essentiel de notre agriculture 
repose sur une fertilisation à base d’intrants animaux, 
à savoir les fientes de poules, la farine de crevettes 
et le fumier composté, pour ne nommer que ceux-là. 
Il est évidemment possible de fertiliser un sol sans 
intrants animaux, à condition de varier ses types 
d’engrais. Un compost végétal riche et équilibré 
pourra apporter azote et carbone à la terre, de 
même que l’ajout d’un paillis (paille, copeaux de 
bois) en surface, lequel permettra en plus de retarder 
l’assèchement du sol. Si vos plantes présentent des 
carences nutritives, vous pourrez aussi concocter 
des purins végétaux maison dont vous trouverez 
différentes recettes sur le Web.

Bien que nous soyons les amis des animaux, vous 
risquez d’éprouver à quelques moments de la saison 
une aversion profonde, voire violente, pour ceux 
qui réussiront à vous devancer dans votre récolte. 
Que ce soient les ratons laveurs du mont Royal, les 
écureuils du Plateau, les oiseaux de Verdun ou le chat 
du proprio, préparez-vous mentalement : ils seront 
sans pitié. Il existe bien des trucs de grand-mère 
pour les tenir à l’écart (piment de Cayenne, poivre, 
cheveux humains, CD accrochés aux arbres et, en 
cas extrême, le non séduisant, mais efficace treillis 
métallique !). Le mieux reste de tester ces options 
dans votre propre jardin.

Trop coincé ?

Même votre balcon n’arrive pas à vous vendre du 
rêve ? Sachez qu’en plus des jardins communautaires, 
qui offrent aux citoyens de petits lots de jardinage 
dans tous les arrondissements de Montréal – mais 
dont les listes d’attente peuvent décourager le plus 
persévérant des jardiniers –, il existe aussi plusieurs 
options collectives. Renseignez-vous auprès de votre 
écoquartier pour connaître les jardins collectifs et les 
ruelles vertes de votre quartier, ou encore impliquez-
vous avec les Incroyables comestibles, qui proposent 
des bacs de culture à partager un peu partout à 
Montréal.

Sortez vos chapeaux de paille et… bon 
jardinage !

01.	 Guide du potager urbain 
guidepotagerurbain.com

02.	 Agriculture urbaine Montréal 
agriculturemontreal.com

03.	 Projet Des jardins sur les toits 
(fiches horticoles) 
lesjardins.alternatives.ca

04.	 Les Urbainculteurs 
urbainculteurs.org

05.	 Incroyables Comestibles Montréal 
page Facebook

Quelques erreurs à éviter

Ø	 Vouloir en mettre trop : en surchargeant vos bacs, vos plantes risquent 

de moins produire si elles manquent de nutriments, et vous n’en 

ressortirez pas gagnant.

Ø	 Vouloir tout essayer : libre à vous de faire vos expériences, mais je les ai 

essayées les carottes en bac, et elles faisaient au plus deux centimètres.

Ø	 Commencer ses semis trop tôt : oui, on est trop excités, ça se comprend ! 

Mais un plant de tomate qui fait trois pieds dans un contenant de jus Oasis, 

inutile de préciser que ça devient un peu à l’étroit !

Ø	 Vouloir tout garder : on me surnomme moi-même la Mère Teresa des 

plantes. Mais je l’ai appris à la dure, l’agriculture est fasciste. Rien ne 

sert de transplanter le petit semis frêle si vous pouvez en privilégier 

un plus fort. Pareil au moment du désherbage : vaut mieux retirer les 

intrus même s’il peut être intrigant de les laisser pousser, juste pour 

voir. Fasciste, je vous dis.

Jardiner à petit prix

1 	 Inscrivez-vous aux ateliers gratuits ou à coût modique 

offerts par les écoquartiers et autres organismes 

en agriculture urbaine (Le Crapaud, Concordia 

Greenhouse, Alternatives, Santropol Roulant, etc.).

2	 Renseignez-vous sur les journées de distribution 

de compost gratuit et de plantes qu’organise votre 

arrondissement au printemps.

3	 Privilégiez la récupération et le do it yourself dans le 

choix de vos contenants de jardinage.

4	 Faites des échanges de semences, de semis ou même 

de vos surplus de récoltes avec la plate-forme en ligne 

PlantCatching.

Ill
us

tr
at

io
n 

pa
r 

A
na

 R
oy

, a
na

be
lr

oy
.c

om



d
o

ss
ie

r 

151

versus magazine véganeIll
us

tr
at

io
n 

pa
r 

A
ur

or
e 

D
an

ie
lo

u,
 O

H
-D

A
 Il

lu
st

ra
ti

on

essais, critiques



152 153

versus magazine végane

Des livres  
qui goûtent bon
Les pâtisseries de Rose 
Madeleine  : 50 recettes véganes 
Véronique St-Pierre

Voici le tout premier livre de 
Véronique St-Pierre, diplômée en 
pâtisserie française classique et 
fondatrice du blogue Rose Madeleine. 
La mission du livre est de permettre 
au lecteur ou à la lectrice de découvrir 
comme il est plaisant de faire des 
pâtisseries « autrement ». Mission 
accomplie ? Oh oui ! Dans l’introduction 
d’une vingtaine de pages, l’autrice 
énumère les aliments indispensables 
dans un placard végane. Suit la 
géniale section « L’art de remplacer », 
qui décrit les différents substituts 
aux produits d’origine animale 
couramment utilisés en pâtisserie. 
L’autrice présente ensuite ses recettes 
de base top secrètes, encourageant 
aussi le lecteur à éviter les produits 
transformés. Maintenant bien outillé, 

ce dernier peut sortir son tablier et 
mettre à l’essai l’une des recettes 
gourmandes signées Rose Madeleine. 
Les recettes sont bien expliquées et 
à la fois accessibles et recherchées. 
Le livre a un look épuré et gourmand, 
avec des clichés de pâtisseries qui 
semblent « prêtes à manger ». Coup 
de cœur pour les différents crumbles 
utilisés pour couronner telle ou telle 
pâtisserie – une délicieuse habitude 
que le livre donne envie de prendre. 
Les brownies aux framboises et à 
la lavande, les cupcakes à la vanille 
et au caramel salé, et le gâteau aux 
carottes et aux cerises noires avec 
glaçage au fromage à la crème 
donnent réellement l’eau à la bouche. 
Quelques recettes sans farine (comme 
les biscuits au tahini avec glaçage à 
la fleur d’oranger et les mœlleux aux 
pois chiches, au chocolat et au café) 
vous sauveront la vie si vous souhaitez 
gâter une personne intolérante au 
gluten. Ce livre, qui va certainement 
plaire aux véganes, représente aussi 
une belle idée de cadeau pour les 
omnivores curieux à la dent sucrée, 
ou les incrédules pour qui dessert 
rime avec œufs, lait et beurre. Le seul, 
seul, seul bémol ? Les gourmandises 
au chocolat présentées devant un fond 
brun, ha ha !

UNO cookbook  : des recettes 
100 % végétales simples  
et savoureuses qui nous font  
du bien, à nous, aux animaux  
et à la planète 
Manuel Marcuccio

Dans son tout premier livre, le 
blogueur Manuel Marcuccio présente 
plus de 80 recettes 100 % végétales, 
précédées d’une introduction 
anecdotique dans laquelle il parle 
de ses valeurs et de sa philosophie 
gastronomique et de consommation 
avec un ton léger et non moralisateur. 
La mission du livre ? Transformer des 
plats traditionnellement préparés 
avec des œufs et du fromage en plats 
sans ingrédients d’origine animale. 
J’ai un faible pour la section des 
ingrédients clés (ingrédients simples 
comme inusités, de l’assafétida au 
manioc, en passant par le gomasio), 

critique
li

vr
e

s

Ariane Bilodeau
avec un système de pastilles 
visant à aider les lecteurs 
à se retrouver au marché. 
Maintenant, les menus. C’est 
là que ça se gâte un peu. On 
retrouve 11 menus, sans ordre 
logique, comprenant chacun 
une introduction superflue et 
quelques recettes aussi sans 
ordre logique. Il est parfois 
dif f ici le de comprendre 
le concept du menu (« Ne 
conserver que le cœur » … ?). 
On se demande pourquoi des 

recettes de vol-au-vent et de pâtes 
maison se retrouvent sous « Fringale ». 
L’esthétique, quant à elle, est un peu 
étrange et très chargée, pas toujours 
alléchante, contrastant avec le look 
épuré actuellement en vogue pour 
les blogues et livres de cuisine, mais 
j’ai tout de même envie d’essayer 
bon nombre de recettes. J’adore 
les déclinaisons de mayonnaises 
végétales et les pâtes farcies de 
toutes les formes et couleurs. J’ai hâte 
d’essayer le magnifique kir royal avec 
parapluies de sureau, la pizza aux 
figues farcie de fromage crémeux de riz 
et les lasagnes crues de courgettes aux 
trois pestos. La carbonara à la crème 
de tofu au safran et au tempeh fumé 
a été un vrai délice, à faire et refaire 
(en ajoutant un peu d’ail). Malgré les 
quelques bémols, UNO Cookbook 
est un livre intéressant, surprenant et 
abordable, qui plaira assurément aux 
curieux et aux amoureux de pâtes et 
de seitan.

130 recettes vegan  : cuisiner sans 
produits d’origine animale 
Clémence Roquefort

Contrastant avec les livres de 
recettes qu’on connaît, ce livre en 
format poche fait de papier brouillon 
n’a qu’une seule photo… soit celle sur 
la couverture ! L’autrice commence 
l’introduction d’une cinquantaine 
de pages en faisant un portrait bien 
sombre, et peu attrayant, du véganisme. 
Une alimentation « beaucoup plus 
difficile à vivre au quotidien ». Hum. Des 
« ingrédients pas à la portée de toutes 
les bourses et difficiles à trouver ». 
Des végétaliens pour qui il peut être 
« impossible de se nourrir à l’extérieur ». 
Ouch, ça part mal. Heureusement, 
le reste de l’introduction précise et 

engagée permet au petit bouquin de 
remonter la pente. L’auteur va même 
jusqu’à parler d’antispécisme – un mot 
peu utilisé dans les livres de recettes 
– et fait un résumé des divers enjeux 
liés à la consommation de produits 
d’origine animale (éthique, santé, 
environnement), en prenant soin de 
parler des différents rythmes, selon 
les sensibilités et volontés de chacun. 
Suivent de courtes précisions sur des 
aliments « controversés », comme 
le miel (dommage que la salade 
explosive à la grenade en contienne… !) 
et le colorant alimentaire. L’autrice 
parle aussi des sources végétales de 
nutriments essentiels, des principaux 
aliments liés à l’alimentation végétale 
(avec un tableau saisonnier facilitant 
la cuisine au gré des saisons) et 
de différents substituts. Ensuite, 
les recettes. Cent-trente recettes 
ultrasimples (parfois même trop 
simples) et faciles à réaliser avec 
seulement une poignée d’ingrédients, 
ac c ompagné e s d ’une c our te 
explication bien précise, sans artifices 
ni photos. Voilà un livre sûrement trop 
élémentaire pour les gens qui ont déjà 
fait la transition vers le végétarisme, 
mais qui représente quand même une 
bonne introduction pour les personnes 
curieuses, mais intimidées, ou qui 
n’ont pas l’habitude de cuisiner. Je 
suis sous le charme des burgers de 
potimarron, du risotto au brocoli et lait 
de coco, de la panna cotta lait de coco 
et grenade et des rochers au chocolat 
et aux amandes.

A
ri

an
e 

B
ilo

de
au

 e
st

 b
lo

gu
eu

se
 à

 V
er

t e
t F

ru
ité

, 

ve
rt

et
fr

ui
te

.c
om

. 

li
vr

e
s



 
154

Mes bonnes recettes vegan  : 100 % 
gourmandes – 100 % faciles 
Dunja Gulin

Dunja Gulin est professeure 
de cuisine et l’autrice de quatre 
livres de cuisine végétalienne. 
Dans ce magnifique ouvrage, elle 
présente des recettes faciles, faites 
d’aliments le moins transformés 
possible. Fusionnant différents types 
de cuisine, elle met l’accent sur la 
cuisine macrobiotique, végétalienne 
et crue. Sa mission ? Aider les gens 
à « consommer ce que la nature a de 
plus précieux à nous offrir, avec un 
peu de bon sens, et une approche 
personnalisée ». Après une introduction 
de quelques pages sur les bases de 
l’alimentation végétale et l’importance 
de l’équilibre et de l’organisation, 
l’autrice présente ses trucs du 
quotidien. On voit rapidement que les 
céréales complètes et légumineuses 
comptent parmi ses al iments 
chouchous, avec les algues séchées 
(délaissées en cuisine occidentale, 
elles ont pourtant une durée de vie 
quasi illimitée, en plus d’être riches 
en minéraux et goûteuses). Ensuite, on 
retrouve une soixantaine de recettes 
à la portée de tous, bien expliquées, 
colorées et appétissantes. Sans 
parler expressément de gluten (sauf 

pour quelques recettes, comme le 
pain sans gluten et sans levure, qu’il 
est possible de décliner de plusieurs 
façons), l’autrice offre souvent des 
solutions de rechange. Les quelques 
ingrédients moins accessibles sont 
néanmoins faciles à remplacer. 
L’autrice utilise également beaucoup 
d’aliments séchés ou déshydratés, une 
habitude très pratique et peu coûteuse. 
Les recettes de seitan maison et de 
fromage végétal fermenté, très faciles à 
faire, feront assurément le bonheur des 
végétariens gourmands tout comme 
des omnivores curieux. Mon palmarès 
personnel : la simplissime purée de 
millet, les galettes à l’oignon, les 
burgers à base de pulpe de légumes 
(pour éviter le gaspillage lorsqu’on 
fait ses propres jus de légumes !), 
la crème de tofu comme garniture à 
pizza, les mignonnes et appétissantes 
croquettes de millet, et les falafels 
crus (sans légumineuses ni farine). 
L’esthétique est tout à fait à mon goût 
– un livre sans prétention ; uniforme, 
mais pas unilatéral ; coloré, mais épuré. 
À découvrir !

Faux-mages véganes  : plus de 
125 recettes végétales pour 
succomber à l’un des plus grands 
plaisirs de la vie 
John E. Schlimm

L’auteur  et  act iv iste  John 
Schlimm présente ici une trentaine 
de recettes de faux-mages avec 
près d’une centaine de recettes de 
déjeuners, de soupes, de salades, 
d’accompagnements, de sandwichs, 
d’amuse-gueules et de repas avec 
une twist fromagée. En résulte un très 
beau livre, agréable à feuilleter encore 
et encore, avec des photos alléchantes 
et épurées (j’aurais toutefois préféré 
voir plus de photos des faux-
mages et moins des ingrédients 
ou accompagnements). La courte 

introduction un brin prétentieuse 
(Ce livre changera votre vie ! Fini la 
privation !) met néanmoins l’eau à la 
bouche et donne envie de tourner les 
pages. L’auteur qualifie son ouvrage 
de livre de recettes « pensées pour la 
cuisine de tous les jours » et destinées 
aux véganes, hypercarnivores (!) et 
curieux affamés. Les recettes sont 
bien expliquées ; toutefois, selon moi, 
les pages entières d’ingrédients (dont 
de l’agar parfois en paillettes, parfois 
en poudre, et divers types de miso) et 
de directives en police microscopique 
pourraient faire peur à certains de 
ces destinataires. En revanche, elles 
enchanteraient fort probablement 
les véganes et omnivores habiles en 
cuisine, suffisamment patients (un 
macaroni au fromage qui compte 
plus de 30 ingrédients ?) et au garde-
manger bien garni (4 tasses de levure 
alimentaire pour un faux-mage, ouf !), 
tout en donnant des idées pour 
utiliser des faux-mages du marché. À 
la manière de pas mal tous les livres 
de cuisine végé, les recettes sont 
précédées d’une section parlant des 
principaux aliments, avec quelques 
recettes de base. Les chapitres dédiés 
aux déclinaisons du mac ’n’ cheese et 
du gâteau au fromage, ainsi que pour le 
tableau d’accords entre les faux-mages 
et le vin, la bière et les cocktails m’ont 
complètement séduite. À essayer : 
le faux-mage au vin et le tout simple 
feta à base de tofu. Je craque pour 
la trempette au cheddar du pub, les 
boulettes de fruits et noix de saison, 
la fondue triplement gourmande et les 
barres de cheese-cake enrobées de 
pacanes. Miam !

B K I N D

b ki n d . c a

Produits naturels de qualité, fait maison, non testés
sur les animaux et non nocifs pour l'environnement.

P
ho

to
gr

ap
hi

e 
pa

r 
Ké

ve
n 

P
oi

ss
on



  

156 157

versus magazine végane

Plaidoyer pour la 
déviandification de 
l’alimentation

Dénonçant la tendance à voir l’augmentation de l’élevage comme 

un marqueur de développement et de progrès, The Ecological 

Hoofprint analyse les impératifs économiques et politiques qui ont 

fait passer la viande de la périphérie au centre de notre alimentation 

malgré ses impacts négatifs sur l’environnement, les animaux, la 

santé humaine et la sécurité alimentaire mondiale.

Le concept d’ecological hoofprint sert à mettre 
en lumière l’impact particulier de l’élevage dans 
notre empreinte écologique (ecological footprint) 
globale. La production de viande a augmenté de 
100 % de 1950 à 1990 et de 41 % de 1990 à 2003, 
c’est-à-dire deux fois plus vite que la population 
humaine. Même si les environnementalistes parlent 
peu de cette autre « bombe démographique » que 
représente l’augmentation des animaux d’élevage, 
celle-ci est directement liée à plusieurs problèmes 
préoccupants, notamment l’appauvrissement 
des sols, la perte de la biodiversité, le gaspillage 
des ressources terrestres, la pollution de l’eau, la 
consommation d’énergies fossiles, la production de 
gaz à effet de serre, la raréfaction des ressources en 
phosphore, azote et potassium et le développement 
de la résistance bactérienne. Malgré ces impacts 
négatifs, la FAO prévoit que la production de viande 

devrait au moins doubler d’ici à 2050, pour atteindre 
plus de 120 milliards d’oiseaux et de mammifères 
tués annuellement.

Tony Weis s’insurge contre la tendance à 
présenter cette prédiction comme étant inévitable, 
voire souhaitable : la « viandification » (meatification) 
rapide et sans précédent de notre alimentation n’est 
« ni naturelle, ni inévitable, ni bénigne », soutient 
ce professeur de géographie. L’intérêt particulier 
de son livre n’est pas seulement de fournir une 
impressionnante synthèse des connaissances sur 
les impacts environnementaux de l’élevage, mais 
également de donner un aperçu historique de son 
rôle dans le développement des classes sociales, 
du patriarcat, du capitalisme et du colonialisme. 
Il explique notamment que l’augmentation de la 
production de viande après la Seconde Guerre 
mondiale aux États-Unis a été le résultat de politiques 

li
vr

e
s

critique

Christiane Bailey

délibérées visant à transformer les 
surplus de grains en marchandises 
plus dispendieuses afin de répondre à 
l’impératif de croissance du capital dans 
l’agriculture.

Pour atteindre cet objectif, la 
supériorité nutritionnelle de la viande 
a été vigoureusement défendue 
par l’industrie de l’élevage et de la 
transformation des viandes, soutenue 
par le département de l’Agriculture aux 

États-Unis (USDA). Ce mythe a été intégré dans les 
recommandations nutritionnelles gouvernementales, 
malgré des indicateurs clairs sur les problèmes 
liés à l’augmentation de la consommation de 
produits animaux sur la santé (notamment sur les 
maladies cardio-vasculaires). Tony Weis soutient 
que la « viandification » de l’alimentation mondiale a 
beaucoup plus à voir avec la recherche du profit et 
le fétichisme entourant la viande – à la fois marqueur 
de classe sociale et symbole de force et de virilité – 
qu’avec des raisons nutritionnelles ou écologiques : 
« Il y a manifestement un puissant fétichisme autour 
de la viande, qui est largement perçue comme un 
objet désirable avec peu ou pas de réflexion sur la 
nature de sa production. »

Du coup, mettre en pratique « l’impératif de 
déviandification » de nos sociétés implique de 
dénoncer ce fétichisme de la viande, de combattre 
les mythes alimentaires et de porter attention aux 
coûts réels de l’élevage, à la fois pour les êtres 

humains et les autres animaux. Ce combat devrait, 
selon ce géographe, être un pilier des luttes sociales 
et environnementales au XXIe siècle puisque le 
démantèlement de l’industrie de l’élevage est « au 
centre de tout espoir de développer une agriculture 
mondiale plus soutenable, plus morale (humane) et 
plus juste ».

Th
e 

E
co

lo
gi

ca
l H

oo
fp

ri
nt

 : T
he

 G
lo

ba
l B

ur
de

n 
of

 In
du

st
ri

al
 

Li
ve

st
oc

k,
 T

on
y 

W
ei

s 
(Z

ed
 B

oo
ks

, 2
01

3)

C
h

ri
st

ia
n

e 
B

ai
le

y 
es

t 
do

ct
or

an
te

 

en
 p

hi
lo

so
ph

ie
 e

t 
sp

éc
ia

lis
ée

 e
n 

ét
h

iq
u

e 
an

im
al

e.
 P

ou
r 

en
 s

av
oi

r 

pl
us

 : e
co

lo
gi

ca
lh

oo
fp

ri
nt

.o
r



  

158 159

versus magazine végane

Le chagrin des animaux 
Barbara J. King (Éditions de 
Fallois, 2014)

À travers de nombreux exemples 
d’amitiés animales, l’anthropologue 
Barbara J. King nous convie à une 
réflexion sur les relations sociales des 
animaux et sur la profondeur des liens 
qui les unissent. Peut-on identifier de 
l’amour, ce sentiment complexe s’il en 
est, célébré de toutes parts chez les 
humains ? Barbara J. King soutient que 
pour parler d’amour chez les animaux, 
il faut qu’il y ait notamment une volonté 
commune de partager son quotidien 
avec un compagnon et de la souffrance 
lorsque survient une séparation. Le 
chagrin de la perte serait donc le prix 
de l’amour.

Ainsi, en entrant dans l’intimité 
de nombreux deuils animaliers toutes 
espèces confondues, Le chagrin 
des animaux dresse un portrait des 
multiples visages de la perte. On 
comprend alors que c’est le caractère 
unique de chaque individu et de chaque 
relation qui détermine l’intensité et les 
manifestations du chagrin. Certains 
cessent de s’alimenter au décès de 
leur compagnon (parfois jusqu’à se 

laisser mourir), d’autres le cherchent 
avidement en poussant des plaintes, 
d’autres encore se couchent sur sa 
dépouille ou tentent de la réanimer. 
Il arrive d’ailleurs, note King, que les 
animaux voient leur deuil facilité parce 
qu’ils tissent de nouvelles relations 
significatives avec d’autres.

Les questions délicates du 
suicide animal, de notre perception 
romantique de la monogamie des 
oiseaux et des communautés de 
singes (paradoxalement capables de 
cruauté et de compassion, tout comme 
les humains) sont abordées avec 
nuances et dans un style accessible. 
Si son statut d’anthropologue la garde 
dans ce qu’elle nomme « la hantise de 
l’anthropomorphisme », King soutient 
cependant que nos rituels élaborés de 
deuil et la manière singulière dont nous 
exprimons le chagrin ne font pas de 
nous des êtres supérieurs aux autres 
animaux.

Voilà un livre bouleversant : 
il ouvre une porte sur un monde 
d’une richesse et d’une complexité 
émotionnelles encore à découvrir. 
Et si le deuil de certains animaux 
d’élevage envers leur compagnon n’est 
abordé que brièvement (notamment 
au sein de sanctuaires pour animaux 
de ferme), l’ouvrage amène tout 
de même à prendre la mesure de 
la souffrance infligée aux animaux 
des fermes industrielles qui voient 
quotidiennement disparaître leurs 
semblables.

— Émilie-Lune Sauvé

Manuel de résistance féministe 
Marie-Ève Surprenant (Éditions 
du remue-ménage, 2015)

Petit livre d’autodéfense intellec
tuelle, le Manuel de résistance fé­
ministe de Marie-Ève Surprenant 
entreprend une double tâche 
de démystification : d’une part, 
en précisant en quoi consiste 
le féminisme et en montrant sa 
pertinence historique et, d’autre part, 
en s’attaquant aux différents mythes 
antiféministes tenaces.

Dans la première partie du 
livre, Surprenant définit divers 
courants féministes, tels que le 
féminisme radical, queer, égalitaire, 
de la différence, ainsi que le Black 
Feminism .  Elle montre que la 
diversité du féminisme permet à 
celui-ci de s’enrichir, de surmonter 
ses contradictions internes et d’en 
faire une lutte toujours politiquement 
pertinente à notre époque. 

À travers une brève histoire du 
mouvement féministe au Québec, elle 
rend hommage à plusieurs femmes 
québécoises, largement oubliées : 

critique

des militantes féministes ou bien 
des femmes pionnières dans leurs 
domaines d’études ou professionnel, 
ou encore des femmes de lettres ou 
des intellectuelles. Avec cet exercice 
de mémoire, Surprenant montre 
la mise à l’écart historique des 
femmes. Même les victoires qu’elles 
remportaient après plusieurs années 
de luttes étaient souvent le fruit 
d’autres facteurs. Par exemple, elle 
montre que le droit de vote, accordé 
aux femmes au Canada en 1918, 
consistait en une bonne stratégie 
électorale pour le gouvernement 
conservateur de l’époque. Ce n’était 
donc pas un réel souci d’égalité entre 
les hommes et les femmes. Cette 
première partie offre ainsi une mise en 
lumière historique de certains acquis 
politiques et sociaux des femmes, et en 
montre les logiques internes. Ce n’est 
pas souvent le souci d’égalité entre les 
hommes et les femmes qui était à la 
source de ces acquis.

Dans la deuxième partie, la plus 
importante du livre, la partie centrale, 
Marie-Ève Surprenant démystifie un à 
un les mythes antiféministes les plus 
connus. Elle s’attaque, entre autres, 
au mythe de « l’égalité-déjà-atteinte », 
selon lequel il n’existerait plus 
d’inégalités entre les hommes et les 
femmes ; à l’idée de la discrimination 
symétrique, qui suppose qu’il existe 
une symétrie entre la discrimination 
que les femmes et les hommes 
vivent ; aux statistiques de suicide ; à 
la garde des enfants ; à la violence ; au 
décrochage scolaire ; à la prétendue 
féminisation des emplois et des 
domaines d’études ; et à la non-mixité 
organisationnelle, notamment dans des 
contextes militants. Dans cette partie, 
chaque point correspond à un mythe 
et à sa contestation argumentée, ce qui 
permet une lecture rapide et précise. 
L’autrice termine le livre en soulignant 
l’urgence d’utiliser un langage neutre 

ou de le féminiser, ainsi que d’adopter 
une posture intersectionnelle, c’est-
à-dire prenant en compte la pluralité 
des oppressions que peuvent vivre les 
femmes dans les luttes féministes pour 
y inclure toutes les femmes.

Le Manuel de résistance féministe 
est un ouvrage intéressant et très bien 
documenté. Il manque cependant 
d’une certaine profondeur. En effet, il 
s’adresse majoritairement aux femmes 
féministes militantes qui souhaitent 
avoir des bases en analyses féministes. 
Ainsi, il peut laisser sur leur faim les 
lectrices ou les lecteurs souhaitant 
approfondir davantage certains points. 
Outre ceci, le livre est en général très 
pertinent et donne de nombreux outils 
aux féministes souhaitant se défendre 
contre les attaques antiféministes.

— Karelle Villeneuve

The Meaning of Freedom and 
Other Difficult Dialogues 
Angela Y. Davis (City Lights 
Publishers, 2014)

Dans son avant-dernier opus, 
publié en 2014, Angela Y. Davis 
revient sur les thèmes majeurs de sa 
carrière de professeure et d’activiste, 
notamment la question de la liberté. 
Afro-Américaine, elle naît en 1944 à 
Birmingham (Alabama), à l’époque la 
ville qui connaît le plus de ségrégation 
raciale aux États-Unis. Davis fait 
alors l’expérience, dès le plus jeune 
âge, des injustices d’une société 
raciste. Devenue communiste, elle 
est renvoyée en 1970 de son poste 
de professeure à l’UCLA en raison de 
ses positions politiques. Elle est alors 
surveillée par le FBI et accusée d’avoir 
participé à une prise d’otages. Elle est 
emprisonnée, puis jugée non coupable 
par un jury. Ces mois en prison auront 
un impact considérable sur son 
activisme, puisqu’elle va devenir une 
figure de proue du mouvement pour 
l’abolition des prisons.

A n g e l a  Y.  D a v i s  c r o i t  à 
l’intersectionnalité des oppressions : 
en tant que femme noire, elle a 
constamment dû apprendre à naviguer 
au milieu du racisme de la société 
américaine, mais également de son 
sexisme et de son paternalisme. Et bien 
qu’elle en parle moins souvent, elle est 
également végane depuis plusieurs 
années, considérant que le spécisme 
est l’une de ces formes d’oppression 
qu’il faut également combattre.

Et c’est bien ce dont cet ouvrage 
parle : l’intersectionnalité des luttes 
contre toutes les oppressions. À 
travers douze discours prononcés à 
différentes occasions et retranscrits 
dans ce livre, Davis illustre de façon 
remarquable la connexion entre les 
différentes oppressions, passant 
du racisme à la discrimination des 
classes, l’homophobie, le sexisme, 
etc. Par exemple, elle réussit à relier 
le capitalisme global et sauvage 
non seulement à l’appauvrissement 
des sociétés non occidentales 



 

160 161

versus magazine végane

(chez qui les entreprises exportent 
le travail à « moindre coût »), mais 
également à la criminalisation des 
sociétés occidentales maintenant 
désindustrialisées et à l’utilisation de 
la prison comme outil de contrôle des 
individus dans ces sociétés.

Plus que tout ,  Davis nous 
encourage à faire le travail difficile 
de voir d’autres avenues que celles 
proposées par les institutions de 
pouvoir, à prendre des risques et surtout 
à refuser les limites que nous impose 
notre système capitaliste, raciste, 
sexiste, spéciste et hétéronormatif. Elle 
nous enjoint à créer des ponts entre 
les groupes opprimés ainsi qu’entre 
les générations d’activistes pour que 
nous puissions tous ensemble mener 
une lutte de tous les instants contre 
toutes les oppressions. Son livre est 
donc une introduction réussie pour 
celles et ceux qui désirent commencer 
cet échange.

À noter qu’un nouveau livre en 
français d’Angela Y. Davis, Sur la liberté 
et l’émancipation, paraîtra aux éditions 
Aden dans le courant de cette année. 
Ce livre rassemblera des textes traduits 
pour la première fois en français, dont 
un écrit sur Frederick Douglass, un 
abolitionniste américain du XIXe siècle 
autrefois esclave, connu entre autres 
pour son autobiographie Vie de 
Frederick Douglass, esclave américain.

— Marie Simard

Docteur Rat
William Kotzwinkle 
(Cambourakis, 2015)

Docteur Rat est une fable cynique 
sur la cruauté des êtres humains 
envers les animaux. Le narrateur, 
Docteur Rat, spécialiste ès folie, est 
un rat de laboratoire devenu fou et 
masochiste. À la suite des expériences 
scientifi ques qui ont été pratiquées 
sur lui, il en vient à prendre le parti 
des humains et à se faire la voix d’une 
science extrémiste dans ce qu’elle a 
de plus froid et cruel. Aucune violence 
n’est trop atroce pour le bien de la 
science. Les nombreux autres animaux 
qui partagent le laboratoire avec 
Docteur Rat ne sont pas du même avis, 
et on sent se fomenter la révolution.

Le livre de William Kotzwinkle 
est intéressant en ceci qu’il couvre 
plusieurs des relations dans lesquelles 
l’être humain exerce sa dominance, 
le plus souvent malveillante, envers 
les autres animaux. Dans le contexte 
d’un grand rassemblement (instinctif ?) 
de tous les animaux de la terre – car 
la révolution n’est pas limitée au 
laboratoire –, on survole plusieurs 
grandes catégories d’animaux 

opprimés (ou assujettis à l’activité 
humaine). Le temps d’un chapitre, 
nous sommes alternativement dans la 
tête de poules pondeuses, de bœufs, 
de cochons d’élevage, de chiens 
libérés de leurs maîtres, d’animaux de 
zoo privés de leur liberté, de baleines 
pourchassées, et bien sûr, d’animaux 
de laboratoire. 

Tous ces animaux sont, à divers 
degrés, des objets utiles à l’humain 
interchangeables et jetables. Les plus 
vils comportements de ce dernier 
sont mis au jour. La cruauté pour le 
prestige, pour l’argent ou pour le plaisir 
est à son comble. Certaines petites 
lueurs de sensibilité : des enfants qui 
prennent plaisir à voir les animaux 
libres, certains musiciens amoureux 
des baleines… Mais cela ne suffi  t pas 
à alléger le roman. L’auteur fait parfois 
des liens directs entre le traitement 
réservé aux animaux et les camps de 
concentration de la Seconde Guerre. 
Ces références sont malheureu-
sement criantes de vérité. Tout comme 
certains douloureux passages de saint 
Thomas d’Aquin ou saint Paul qui nous 
rappellent combien la cruauté envers 
les animaux est profondément inscrite 
dans notre culture.

Les animaux de toutes les espèces 
migrent donc vers des points de 
rassemblement dans le but de former 
« l’animal unique », c’est-à-dire de s’unir 
dans la paix, de vivre une communion 
totale entre tous les êtres vivants de 
la terre. Les poules, bœufs, cochons 
fuient leurs industries et usines, les 
chiens quittent leurs maîtres, les 
animaux de laboratoire se révoltent 
et se libèrent mutuellement de leurs 
cages, les baleines migrent de même 
que les animaux de la jungle et des 
zoos, et tous se rendent aux lieux 
de rassemblement. Il ne manque 
plus que l’être humain pour que soit 
complet « l’animal unique ». Mais, bien 
entendu, lorsque celui-ci apparaît, c’est 

Illustrations par Julien Castanié, juliencastanie.com

pour prendre en charge cette situation 
inhabituelle. Il en profi tera pour tester 
de nouvelles armes et stratégies 
militaires, ainsi que pour transformer 
cette situation désagréable en une 
belle occasion économique.

La communion de l’animal unique 
n’a pas lieu, du moins, pas telle que 
se la représentaient les animaux. À la 
fi n, on en vient à croire au leitmotiv du 
narrateur : « La mort, c’est la liberté ! ». 
Cœurs sensibles s’abstenir.

— Marilyn Lahaise

Le Défi  végane 21 jours
Élise Desaulniers (Trécarré, 2016)

Et si on se lançait le défi  de devenir 
végane pour 21 jours ? C’est ce que 
nous propose Élise Desaulniers avec 
ce guide pratique complet. 

En moins de deux cents pages, 
ce livre fait le point : pourquoi et 
comment devenir végane ? Les 
débutants pourront l’utiliser comme 
un petit précis pour avancer en toute 

tranquillité. De leur côté, leurs proches, 
tout comme les curieux, y trouveront 
de précieux éclaircissements pour 
appréhender le véganisme.

Pour ma part, pensant simplement 
lire quelques lignes pour me faire une 
première idée, je l’ai dévoré d’une 
traite avec un délicieux sentiment 
d’exaltation. À chaque page, je prenais 
davantage conscience que j’avais dans 
les mains le livre idéal à conseiller 
et à off rir à tous pour démystifi er le 
véganisme !

Grâce à un sérieux travail de 
recherche, Élise Desaulniers nous 
propose un l ivre parfaitement 
documenté. Et, qui plus est, cette petite 
encyclopédie de poche se lit comme 
un roman. C’est fl uide, bien construit 
et vivant. Les références et encadrés 
se mêlent parfaitement aux anecdotes 
et petites histoires. Pour ce qui est du 
contenu : tout y est. On voit le pourquoi 
et bien sûr le comment. On pousse 
même plus loin que l’assiette avec des 
informations sur l’habillement et les 
cosmétiques. L’autrice nous prodigue 
aussi des conseils avisés pour changer 
ses habitudes. Elle sait de quoi elle 
parle – elle est passée par là.

Mais, une fois qu’on est dans le 
bain, où trouver des protéines ? La 
grande question des protéines... Le 
chapitre sur l’alimentation donne la 
solution et résume les grandes lignes 
des choses à savoir pour être en santé : 
vitamine D, B12, fer, iode, etc. Et pour 
apprendre « cette nouvelle langue », 
rien de tel que de bons petits plats. 
Marie-Noël Gingras, du blogue Vert 
et fruité, a apporté sa contribution 
en concoctant 21  recettes pour 
véganiser simplement son assiette. 
Pour couronner le tout, on trouve 
des idées de menus, et même des 
tableaux pour bien cuire les céréales 
et légumineuses.

Non contente de résumer tout 
ce qu’il faut savoir sur le sujet, 

Élise  Desaulniers prend aussi le 
temps d’un chapitre pour sauver des 
vies sociales. Elle nous explique, en 
particulier, comment désamorcer une 
discussion pour garder des relations 
harmonieuses, avec des pistes pour 
se comprendre et se respecter les uns 
les autres.

Ce Défi végane 21  jours recèle 
aussi un joyau pour les débutants : 
les réponses aux questions les plus 
fréquentes que rencontrent les 
véganes. Depuis « si tu étais sur une 
île déserte... » à « on mange de la viande 
depuis toujours », en quelques lignes, 
l’autrice propose des répliques simples 
et avisées.

En bref, on l’aura compris, 
cet ouvrage est à conseiller les 
yeux fermés. Il promet de devenir, 
comme son autrice, une référence 
incontournable en matière de 
véganisme.

— Melle Pigut



 

162 163

versus magazine végane

Profession : animal de laboratoire
Audrey Jougla (Autrement, 2015)

Audrey Jougla, une journaliste 
sensible à la cause et au bien-être 
des animaux, voulait en connaître 
davantage sur le sort des douze millions 
d’animaux utilisés chaque année en 
Europe (au Canada, c’est deux millions 
et demi) pour servir de cobayes lors 
d’expériences scientifi ques. Une fois 
son travail de recherche documentaire 
complété, elle a entrepris la visite 
de divers laboratoires français 
où l’utilisation d’animaux pour la 
recherche scientifi que est pratique 
courante. Elle a d’ailleurs visité 
d’autres entreprises, dont certains 
éleveurs d’animaux qui fournissent 
les laboratoires, rendant ainsi les 
expérimentations possibles. Cette 
initiative s’est déroulée sous le prétexte 
d’un travail de maîtrise et parfois même 
sous l’œil d’une caméra cachée. Les 
animaux sujets aux expérimentations 
sont variés, allant des rongeurs aux 
primates, en passant par les chats, les 
chiens et les lapins. Elle a été témoin 
d’expériences de vivisection ainsi que 

de prises de décisions diffi  ciles, entre 
autres certaines concernant le sort des 
animaux à la fi n de leur « carrière », ou 
encore concernant le déclenchement 
de maladies ou de troubles désirés 
chez l’animal pour l’expérimentation. 
Finalement, il en ressort que c’est 
l’expérimentateur qui a le dernier mot 
sur l’expérience vécue et le traitement 
subi par l’animal.

Jougla rapporte d’ailleurs, pour 
ensuite les démystifier, plusieurs 
justifi cations ou biais dont se servent 
les partisans de l’expérimentation 
animale, notamment la hiérarchisation 
des maladies et des malades ainsi que 
la sélection d’espèces particulières 
selon les résultats voulus. Malgré 
l ’uti l isation de cette dernière 
méthode, l’autrice nous rappelle que, 
selon un rapport de la FDA, 92 % 
des médicaments qui réagissent 
favorablement sur les animaux 
échouent tout de même les essais 
cliniques réalisés sur les humains. 
Bien sûr, il est confortable de penser 
que nous n’avons pas le choix de faire 
des expériences sur les animaux au 
profi t de l’avancement de la recherche 
scientifi que. Par contre, cette prémisse 
ne tient pas compte de l’existence de 
plusieurs solutions de remplacement, 
telles que les méthodes ex vivo et in 
vitro, ainsi que la chimie analytique, les 
cultures organotypiques et les organes 
bioartifi ciels. Il y a d’ailleurs la méthode 
in silico qui, à elle seule, est estimée 
pouvoir réduire de 70 % le recours aux 
tests toxicologiques sur les animaux.

Le récit de l’enquête d’Audrey 
Jougla est descriptif et nous tient 
informés adéquatement sur ce qu’il 
se passe réellement dans le milieu 
des laboratoires. Ce livre est donc 
une lecture très pertinente pour 
toute personne concernée par le 
sort des animaux utilisés à des fi ns 
scientifi ques.

— Nadia Willard 

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 J
ul

ie
n 

C
as

ta
ni

é,
 ju

lie
nc

as
ta

ni
e.

co
m



  

164 165

versus magazine végane

La vie d’un chien 
vaut-elle celle d’un 
être humain ?

Combien de fois n’entend-on pas dire que la vie d’un animal compte 

moins que celle d’un être humain ? Mais que vaut cette affirmation ? 

Selon le philosophe Mark H. Bernstein, rien. Démonstration.

Un chien a-t-il autant de valeur morale qu’un 
être humain ? Dans la plupart des débats autour du 
véganisme, cette question n’est pas fondamentale. En 
toute logique, il suffit de remarquer que les animaux 
ont une valeur morale pour montrer que presque 
toutes les activités humaines reposant sur leur 
exploitation sont illégitimes. Par exemple, même si on 
considère que les intérêts d’un être humain passent 
avant ceux d’un animal, il n’est pas pour autant 
légitime de tuer ce dernier juste pour avoir le plaisir 
de le manger. Cela dit, les 
personnes qui exploitent les 
animaux tentent souvent de 
se justifier en prétextant que 
ces derniers ont moins de 
valeur morale que les êtres 
humains. D’où l’intérêt de 
régler cette question, comme s’engage à le faire dans 
ce livre le philosophe états-unien Mark H. Bernstein.

Derrière la thèse de la supériorité morale 
des êtres humains, Bernstein décèle deux idées 
distinctes. Premièrement, celle qui stipule que les 
intérêts des êtres humains méritent davantage de 

considération que ceux des animaux. S’il fallait 
choisir entre soigner un chien ou un être humain, en 
considérant qu’ils soient atteints des mêmes maux, 
il faudrait ainsi privilégier l’intérêt du second à ne pas 
souffrir. La deuxième idée stipule que la vie des êtres 
humains a plus de valeur que celle des animaux. S’il 
n’était pas possible de sauver à la fois un chien et un 
être humain en train de se noyer, il faudrait sauver le 
second. Toute la question est donc de savoir si ces 
deux idées peuvent se justifier.

Commençons par la 
première. Pourquoi devrait-
on accorder davantage de 
considération aux intérêts 
des humains ? Pour être 
impartial, Bernstein nous 
invite à imaginer qu’un 

extraterrestre débarque sur Terre et découvre un 
humain et un chien souffrant de la même maladie. 
Malheureusement, ce visiteur n’a amené avec lui 
qu’une dose du médicament qui peut les soigner. 
Pourquoi le donnerait-il à l’humain plutôt qu’au 
chien ? Les défenseurs de la supériorité humaine 

critique

Par exemple, même si on considère que 
les intérêts d’un être humain passent 
avant ceux d’un animal, il n’est pas 

pour autant légitime de tuer ce dernier 
juste pour avoir le plaisir de le manger.

diront que c’est parce que le premier 
possède des attributs, par exemple la 
rationalité, dont le second est dépourvu. 
L’exclusivité de cet attribut étant plus 
que discutable, Bernstein critique cette 
approche en faisant appel à l’objection 
classique des cas marginaux. Étant 
donné que des animaux font preuve de 
plus de rationalité que les jeunes enfants 
et certaines personnes handicapées, les 
défenseurs de la supériorité humaine 
devraient admettre que les intérêts des 

premiers méritent plus de considération que ceux 
des seconds. Ce qui contredirait leur thèse. De 
toute façon, même en acceptant l’hypothèse d’une 
absence de rationalité chez les animaux, il est 
possible selon Bernstein de développer une autre 
objection à cette approche qui peut se résumer de 
la façon suivante. Si la rationalité est ce qui justifie 
une plus grande considération envers les intérêts des 
humains, que faire face à deux humains qui n’ont pas 
le même degré de rationalité ? Faut-il soigner le plus 
rationnel avant celui qui l’est moins, voire très peu ? 
Soigner Albert Einstein plutôt que tel ou tel enfant, par 
exemple ? Cette option n’étant pas acceptable, il faut 
en déduire que c’est la rationalité en elle-même et non 
le degré de rationalité qui doit être prise en compte. 
Mais, dans ce cas, privilégier un humain possédant 
un degré infinitésimal de rationalité par rapport 
à un chien censé ne pas en posséder apparaîtrait 
arbitraire, comme l’est de toute façon le choix de 

cet attribut. Pourquoi en effet ne pas privilégier la 
pilosité, la résistance au froid ou la disposition à la 
fidélité ? Bref, pour Bernstein, il paraît douteux qu’un 
extraterrestre privilégie systématiquement l’humain 
par rapport au chien.

Peut-on s’en sortir en adoptant une approche 
plus partiale ? Notre statut d’humain ne pourrait-il 
pas servir à légitimer le privilège accordé aux intérêts 
des membres de notre propre espèce ? Il se pourrait 
même que ce biais en faveur de sa propre espèce 
s’explique par la théorie darwinienne de l’évolution. 
Le problème est qu’un fondement « naturel » à un 
comportement ne vaut pas sa justification. Comme 
le fait remarquer Bernstein, si les hommes avaient 

Thomas Lepeltier

T
h

e 
M

o
ra

l 
E

q
u

al
it

y 
o

f 
H

u
m

an
s 

an
d

 A
n

im
al

s,
 d

e 

M
ar

k 
H

. B
er

ns
te

in
 (P

al
gr

av
e 

M
ac

m
ill

an
, 2

01
5)

T
ho

m
as

 L
ep

el
ti

er
 e

st
 u

n 
hi

st
or

ie
n 

et
 

ph
ilo

so
ph

e 
de

s 
sc

ie
nc

es
, e

t a
ut

eu
r 

de
 

La
 r

év
ol

u
ti

on
 v

ég
ét

ar
ie

n
n

e 
(É

di
ti

on
s 

S
ci

en
ce

s 
H

um
ai

ne
s,

 2
01

3)
. 



 

166 167

versus magazine végane

tendance, pour des raisons évolutives, à être 
violents à l’encontre des femmes, cette disposition 
« naturelle » ne rendrait en rien leur violence légitime. 
Pour rester dans l’approche partiale, on pourrait 
également avancer que, de la même manière que 
l’on a plus de loyauté envers les membres de sa 
propre famille qu’envers ceux d’une autre famille, il 
serait normal de privilégier les membres de sa propre 
espèce. Pourtant, la loyauté s’étend rarement au-
delà d’un cercle restreint de ses compatriotes, dans 
lequel fi gurent parfois des animaux. Par exemple, 
beaucoup de personnes seraient plus loyales envers 
leur chien qu’envers un inconnu. Voilà qui indique 
que même l’appartenance à l’espèce humaine ne 
permet pas de justifi er qu’il faille accorder davantage 
de considération aux intérêts des êtres humains. Ce 
premier résultat permet à Bernstein d’en venir à la 
deuxième idée derrière la thèse de la supériorité 
morale des humains.

La justifi cation la plus souvent avancée à l’idée 
que la vie des animaux a moins de valeur que celle 
des humains est que les premiers auraient moins 
à perdre en mourant. Ayant un sens du futur plus 
limité, élaborant moins de projets ou des projets à 
plus court terme, et vivant davantage dans le présent 
que les humains, les animaux ne verraient pas leurs 
attentes aussi brisées en cas de mort prématurée. 
Du coup, il serait moins grave de les tuer. Là encore, 
pour Bernstein, cette justifi cation n’est pas valable. 
D’abord, si elle était pertinente, elle impliquerait qu’il 
serait d’autant moins grave de tuer un humain que 

celui-ci ferait peu de projets. Inutile de dire que toute 
idée de justice et d’égalité s’en trouverait fortement 
bousculée. Ensuite, il y a encore le problème des cas 
marginaux. Certaines personnes handicapées et les 
enfants en très bas âge ne se projettent pas dans 
un futur très lointain ; parfois, pas plus que certains 
animaux. Leur vie aurait-elle pour autant moins de 
valeur que celle de ces derniers ? Il y a aussi le fait 
que cette capacité à se projeter dans le futur a pour 
corollaire l’insatisfaction provenant des projets, 
rêves et désirs non réalisés. Comment donc peut-on 
considérer que mettre un terme à une vie humaine 
pleine de frustrations puisse être plus grave que 
stopper la vie d’un animal épanoui au jour le jour ? 
N’est-il pas plus dommageable de priver le second 
d’un futur riche en satisfactions que d’abréger la 
longue suite de déceptions du premier ? Enfi n, rien 
ne dit qu’une vie qui se construit sur des projets a 
plus de valeur qu’une vie qui est investie dans le 
moment présent : non seulement l’échec des projets 
peut nuire à la qualité de la vie, mais, à force de se 
projeter dans le futur, celle-ci peut perdre en intensité.

De toute façon, Bernstein trouve problématique 
de chercher à déterminer la valeur d’une vie à partir 
d’une capacité, ici celle à se projeter dans un avenir 
lointain. D’abord, il ne saurait être question de 
prendre en compte la capacité en elle-même. Sinon, 
la vie d’une personne qui formule plein de projets et 
celle d’une autre personne qui, bien qu’elle ait aussi 
cette capacité, préfère vivre au jour le jour auraient 
toutes deux une valeur identique. Dans ce contexte, 
cette conclusion serait absurde puisque le nombre 
et la richesse des projets étaient ce qui devait servir 
à distinguer leur valeur. Il faut donc que ce soit 
l’usage de la capacité qui soit pris en compte et non 
la capacité en elle-même. À partir de cette mise au 
point, il faudrait considérer qu’une vie aurait plus de 
valeur qu’une autre si elle comportait davantage de 
projets ou d’attentes réalisés. Autrement dit, ce serait 
la satisfaction que l’on éprouve à voir se réaliser ses 
projets et attentes qui ferait la valeur d’une vie. Or rien 
ne dit qu’un animal qui n’a pas cette capacité n’est 
pas en mesure d’avoir autant de satisfactions, si ce 
n’est davantage. Du coup, comment la possession 
d’une capacité pourrait-elle servir à déterminer la 
valeur d’une vie ?

Enfi n, Bernstein trouve quelque peu cocasse 
que, pour défendre la supériorité de la valeur de 
la vie humaine, il faille évaluer ce que l’on perd en 

mourant. Ne faudrait-il pas mieux apprécier ce que la 
vie vaut en elle-même, quand on est encore en vie ? 
Dans ce cas, qu’est-ce qui ferait que, à un moment 
donné, la vie d’un être humain aurait plus de valeur 
que celle d’un chien ? En général, les tentatives 
pour justifi er cette supériorité se ramènent à dire 
que les humains ont accès à des satisfactions 
« supérieures », liées aux plaisirs intellectuels (écouter 
de la musique, lire de la poésie, résoudre un problème 
mathématique, etc.), alors que les animaux seraient 
limités à des satisfactions « inférieures », liées aux 
activités corporelles (manger, avoir des relations 
sexuelles, bouger, etc.). Mais pourquoi attribuer 
moins de valeur à la richesse de la vie sensorielle 
d’un chien qu’à celle de la vie intellectuelle d’un être 
humain ? N’est-il pas arbitraire de décréter que les 
satisfactions liées aux activités humaines témoignent 
d’une plus grande valeur morale que celles liées aux 
activités « animales », que d’ailleurs les êtres humains 
poursuivent avec grand appétit ? En somme, ne serait-
ce pas simplement notre humanité qui nous inciterait, 
de manière biaisée, à penser qu’il vaut mieux vivre 
en tant qu’être humain plutôt que sous une forme 
animale ?

Voilà brièvement esquissée la trame des 
réfl exions qui conduisent Bernstein à rejeter la thèse 
stipulant que la vie d’un animal a moins de valeur 
morale que celle d’un être humain. Pour chaque ligne 
de pensée, les arguments sont pesés, soupesés, et 
repesés de sorte que le livre met clairement la charge 
de la preuve du côté de ceux qui voudraient encore 
défendre cette thèse.

Ill
us

tr
at

io
ns

 p
ar

 J
ul

ie
n 

C
as

ta
ni

é,
 ju

lie
nc

as
ta

ni
e.

co
m



  

168 169

versus magazine végane

Tofu, tempeh  
et terrorisme

Comment peut-on assimiler l’opposition aux expériences 

scientifiques sur les animaux à du terrorisme ? Quand deux 

agents du FBI ont menacé d’inscrire Will Potter sur la liste des 

terroristes nationaux pour avoir distribué des pamphlets contre 

l’expérimentation animale, ils l’ont aussi poussé, bien malgré eux, 

à écrire Green is the New Red. Potter, un journaliste indépendant, 

décrit dans ce livre l’émergence du concept d’écoterrorisme, une 

étiquette accolée aux mouvements antispécistes et écologistes.

L’ouvrage présente un panorama impressionnant 
d’actions menées par le Animal Liberation Front 
(ALF), le Earth  Liberation  Front (ELF) et 
Stop Huntingdon Animal Cruelty (SHAC). Ces trois 
organisations ont notamment libéré des animaux 
emprisonnés dans des laboratoires, incendié 
les locaux d’entreprises forestières et mené une 
campagne d’une efficacité redoutable contre des 
entreprises impliquées dans l’expérimentation 
animale. Aucune de ces actions n’a causé de blessure 
à des humains ou d’autres animaux puisque l’ALF et 
l’ELF exigent que toutes les précautions nécessaires 
soient prises pour éviter de faire du mal aux êtres 
vivants.

Pour riposter à ces actions, les autorités 
américaines ont introduit le Animal Enterprise 
Terrorism Act, une loi criminalisant toute action 
visant à « nuire ou interférer avec les opérations d’une 
entreprise exploitant les animaux ». Avec beaucoup 

d’ironie, Potter décrit comment cette loi criminalisant 
même l’action non violente fut passée au Congrès 
américain le jour où les législateurs inauguraient un 
monument en l’honneur de Martin Luther King. Seuls 
six membres du Congrès étaient présents lors du 
vote.1

L’auteur décrit l’histoire de la répression des 
mouvements antispécistes et écologistes et 
l’accompagne d’une réflexion sur l’extension légitime 
des concepts de « terrorisme » et de « violence ». 
La violence concerne-t-elle seulement les torts 
causés directement aux personnes ou inclut-elle 
les dommages envers la propriété ? Une action 
violente doit-elle être punie plus sévèrement si elle 
est accomplie pour des motifs politiques que pour 
des motifs égoïstes, comme le suggèrent les lois 
antiterroristes ? 

Pour Potter, la notion même d’écoterrorisme est 
utilisée afin de punir de façon disproportionnée les 

critique

activistes qui menacent les profits des 
entreprises qui exploitent les animaux et 
saccagent la planète. Sa comparaison 
avec les activités de l’extrême droite 
est instructive :  les mil i tant-e-s 
antiavortement sont responsables de 
centaines d’agressions physiques et du 
meurtre d’au moins huit personnes aux 
États-Unis. Pourtant, ce sont les groupes 
écologistes et antispécistes qui sont la 
cible de nouvelles lois antiterroristes 
et qui sont déclarés comme étant une 

« menace terroriste nationale numéro un » par le FBI.
Ce profilage politique s’infiltre jusque dans le 

système de justice, indique Potter : lors du procès 
des membres de SHAC, on refusa à certains citoyens 
le droit de faire partie du jury uniquement parce qu’ils 
étaient végétariens. Étonnamment, des personnes 
ayant des liens avec les entreprises visées par SHAC 
purent, elles, y participer. 

Une fois condamné-e-s, certain-e-s activistes 
sont confiné-e-s à des prisons spéciales pour 
restreindre leurs communications avec le monde 
extérieur. Potter rappelle que pendant ce temps, 
une personne comme Eric Rudolph, auteur de deux 
meurtres et responsable de centaines de blessés 
dans ses attaques contre la communauté gaie et 
des cliniques d’avortement, a le loisir de publier ses 
essais antiavortement et de ridiculiser ses victimes 
à partir de son lieu d’emprisonnement.

Green is the New Red est un ouvrage riche et 
important pour quiconque s’intéresse à l’histoire 
des mouvements écologistes et antispécistes, à leur 
répression et à leur surveillance, particulièrement 
aux États-Unis.

1  	 Le livre de Potter date de 2011 et ne mentionne pas les 
récentes lois « Ag-gag » visant à criminaliser le fait de 
photographier ou de filmer à l’intérieur des exploitations 
animales. Potter a cependant écrit sur le sujet sur son 
blogue Green is the New Red (www.greenisthenewred.
com/blog/).

Vincent Duhamel

G
re

en
 is

 th
e 

N
ew

 R
ed

 : a
n 

In
si

de
r's

 A
cc

ou
nt

 o
f a

 S
oc

ia
l M

o-

ve
m

en
t u

nd
er

 S
ie

ge
, W

ill
 P

ot
te

r (
C

it
y 

Li
gh

ts
 B

oo
ks

, 2
01

1)

V
in

ce
nt

 D
uh

am
el

 e
st

 d
oc

to
ra

nt
 e

n 
ph

i-

lo
so

ph
ie

 à
 l’

U
ni

ve
rs

ité
 d

e 
M

on
tr

éa
l e

t 

en
se

ig
ne

 a
ux

 c
ol

lè
ge

s 
M

ai
so

nn
eu

ve
 e

t 

M
ar

ie
-V

ic
to

ri
n.



a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

171

versus magazine véganeD
’A

rc
y 

W
ils

on
, F

aw
n 

w
it

h 
Fa

w
n 

Q
ui

lt
 (p

ro
je

t F
le

sh
ol

d)
, 2

01
1.

d’arcy wilson



a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

172 173

versus magazine végane

Cette artiste émergente établie à Hali-
fax exprime par l’entremise de perfor-
mances, d’installations et d’œuvres en 
deux dimensions son malaise devant 

son impuissance à comprendre pleine-
ment le monde naturel et les espèces 

qui y évoluent. 

Faut-il (re)tisser 
le lien avec les 
animaux sauvages ?

L’art interspécifique de D’Arcy Wilson

Ils sont notre fierté nationale. Ils ornent nos cartes 
postales et nos pièces de monnaie. Mais que savons-
nous réellement d’eux ? L’artiste canadienne D’Arcy 
Wilson met à mal la vision romantique que nous avons 
des animaux sauvages. 

Si la faune est bien présente dans l’histoire 
collective et la culture visuelle canadiennes, elle 
demeure néanmoins figée dans des codes assez 
rigides. Des espèces comme le cerf, le loup ou l’ours 
sont couramment empruntées pour symboliser une 
nature vierge, intouchée par l’humain. Fondu dans 
une masse indistincte de congénères, réduit à l’état 
de spécimen ou pire encore à celui de trophée de 
chasse, l’animal sauvage n’est que très rarement 
représenté comme un individu ayant des besoins 
et une personnalité qui lui sont propres. La façon 
dont les animaux qui peuplent le territoire canadien 
sont mis en images est 
donc profondément liée à la 
conception étroite que nous 
avons de l’existence des 
espèces non humaines.1 

Les arts visuels n’échappent 
pas à ces clichés. Il suffit 
de penser à la cohabitation 
harmonieuse et idéalisée 
entre humains et animaux que donne à voir 
Canada Est (1942), l’une des deux toiles d’Alfred 
Pellan qui ont récemment fait un retour très remarqué 
au ministère des Affaires étrangères à Ottawa.

La pratique de D’Arcy Wilson rompt avec cette 
tradition, mettant au contraire en évidence les failles 
de notre conception anthropocentrique de la faune. 
Cette artiste émergente établie à Halifax exprime 
par l’entremise de performances, d’installations et 
d’œuvres en deux dimensions son malaise devant 
son impuissance à comprendre pleinement le monde 
naturel et les espèces qui y évoluent. Sa démarche 
consiste à orchestrer des actions qui, en apparence 
bienveillantes envers les animaux sauvages, s’avèrent 
en fin de compte futiles ou délibérément maladroites 
afin de souligner le potentiel destructeur des êtres 
humains — même lorsqu’ils sont armés de bonnes 
intentions. Elle développe de cette manière une forme 
d’art relationnel2 interspécifique où les animaux 
deviennent participants, voire cocréateurs, à leur 
insu. 

Pour ce faire, elle incarne 
dans ses performances 
un personnage de femme-
enfant qui tente naïvement 
de protéger et de réconforter 
les créatures sauvages, 
leur conférant au passage 
des caractéristiques plus 
humaines qu’animales. 

Dans Tuck (2011-2012), Wilson rend visite aux 
animaux naturalisés d’un musée d’histoire naturelle 
au crépuscule pour leur chanter des berceuses 
qu’elle a écrites spécialement à leur intention. Or, 

art contemporain

Julia Roberge Van 
Der Donckt

à sa déception, les spécimens demeurent 
impassibles, rivés à leur poste. Elle pousse 
plus loin son entreprise d’interaction 
avec les animaux sauvages avec 
Protect Your Love (2012), une performance 
de longue haleine réalisée dans la forêt néo-
écossaise où elle tente de communiquer 
avec la faune locale au moyen de talkies-
walkies, telle une écotouriste en quête d’un 
contact plus authentique avec la nature. 
L’artiste ne parvient cependant qu’à effrayer 

les résidents non humains, prise au piège par son 
propre stratagème. 

Fleshold (2010-2014) constitue un projet 
d’envergure au cours duquel elle a travaillé en 
collaboration avec deux centres de réadaptation de 
la faune situés dans les Maritimes. Des mammifères 
blessés, parmi lesquels des faons, des écureuils et 
un renardeau, se sont vus offrir pour la durée de leur 
séjour l’une des neuf courtepointes personnalisées 
que Wilson a confectionnées afin de rendre leur 
passage au refuge plus confortable. L’artiste a 
ensuite documenté la réaction des pensionnaires 
sur vidéo : certains ont joyeusement mordillé la pièce 

de tissu alors que d’autres se sont montrés plus 
hésitants et anxieux, se méfiant de cet objet imbibé 
d’une odeur étrangère. L’œuvre illustre de ce fait la 
tension entre le traumatisme de la captivité subi par 
les animaux et les gestes empreints de compassion 
des personnes qui veillent à leur bien-être. En plus 
d’employer une technique étroitement associée à 
l’artisanat féminin, soit la courtepointe, Wilson explore 
l’éthique du care en évoquant les activités de soins 
qui ont traditionnellement incombé aux femmes. 
La performance Mother (2009-2014) procède de 
la même volonté. Assise à une table, elle lèche 
méticuleusement, presque de manière obsessive, 

L’œuvre illustre de ce fait la tension entre le trau-
matisme de la captivité subi par les animaux et les 

gestes empreints de compassion des personnes  
qui veillent à leur bien-être.

Ju
lia

 R
ob

er
ge

 V
an

 D
er

 D
on

ck
t e

st
 

do
ct

or
an

te
 e

n 
hi

st
oi

re
 d

e 
l’a

rt
 e

t 

bé
né

vo
le

 à
 la

 S
P

C
A

 d
e 

M
on

tr
éa

l. 



a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

174 175

versus magazine végane

des figurines d’animaux sauvages plongées dans des 
tasses de thé remplies de sirop d’érable, comme le 
ferait une mère animale avec sa progéniture. 

Malgré le pessimisme qui se dégage des œuvres 
de Wilson, le portrait complexe des relations entre 
humains et animaux que dresse l’artiste permet 
toutefois d’offrir un pendant à l’histoire canadienne 
telle que nous la connaissons, marquée par une 
vision masculine et colonisatrice de la vie sauvage 
et où sont célébrés les explorateurs, les pêcheurs et 
les chasseurs-trappeurs.

art contemporain

 1	 L’historienne de l’art Keri Cronin développe cette idée plus 
en détail dans « What Would Canadian Art History Look 
Like if We Took The “Question of the Animal” Seriously ? », 
2014, http ://artcan.ca/creature-discomforts-2014-taking-
animals-seriously. 

2	 Ce terme désigne des œuvres centrées autour de la notion 
de rencontre et de rapports entre individus.

D
’A

rc
y 

W
ils

on
, M

ot
he

r,
 2

01
4.

D’Arcy Wilson, Protect Your Love, Cape Chignecto Site, 2012. 



a
rt

 p
a

r 
ju

li
a

 r
o

b
e

rg
e

 v
a

n
 d

e
r 

d
o

n
c

kt
 

176 177

versus magazine végane

D
’A

rc
y 

W
ils

on
, T

uc
k,

 2
01

2.
 



ve
rm

in
e

s 
p

a
r 

lo
ra

 z
e

p
a

m

ve
rm

in
e

s 
p

a
r 

lo
ra

 z
e

p
a

m

178 179

versus magazine végane

Vermines

Lora Zepam te parle 
des Lumbricidae

J’ai quatre ans, je suis en train de jouer dans la 
cour avec mes sœurs pis mes cousines, pis on joue 
à un jeu risqué. « Les filles, jouez pas d’même sul 
tréleur, un manné vous allez tomber pis vous faire 
mal ! » Nos parents disent ça pour la forme, parce que 
dans les faits, le jeu n’est pas formellement interdit 
(c’était quand même l’époque où on se promenait 
en char sans s’attacher). On fait la sourde oreille, 
parce qu’on a du gros fonne simple. On fait basculer 
la petite remorque, en essayant de pas aller trop 
loin vers l’arrière, sinon on va toutes crisser le camp 
par terre. Vers l’avant pas de problème, parce que la 
pine du tréleur1 s’accote au sol. En fait, ça varge fort 
contre le sol : on fait un gros vacarme. Une bande de 
fillettes qui crient et vargent par terre avec la pine 
d’un tréleur. Un manné, je sais pas trop pourquoi, je 
débarque du tréleur. Peut-être parce qu’on m’a dit que 
j’étais trop petite pour jouer à ça. C’est à ce moment-
là que j’aperçois un ver de terre qui gît exactement 
à l’endroit où va cogner la pine. En une fraction de 
seconde, mon jeune esprit s’alarme : « Oh non ! Le 
pauvre ver de terre pourrait se faire écraser par la 
pine ! ». Alors je perds pas de temps pis je me penche 
pour le ramasser… « WANG ! » La pine directe sua 
main. Écrapou. Sang. Pleurs. Maman qui accourt. 
Mots réconfortants. Eau savonneuse brûlante et 
plaster. On pouvait voir l’os de mon index.

Anatomie simplifiée

Maintenant que je suis grande, je suis encore 
plus préoccupée par le sort des animaux. Je sais que 
les bestioles rampantes et gluantes sont rarement 
attachantes pour le commun des mortels, et le 
lombric en est un bel exemple. En plus, il n’a pas 
de face. Mais ça c’est l’fonne, parce que si tu veux 

l’anthropomorphiser, tu peux lui dessiner des yeux 
n’importe où :

(OK, j’exagère un peu, parce que le lombric a 
tout de même une bouche, et son anus se trouve à 
l’extrémité opposée de son long corps.)

Pourquoi sont-ils tout gluants ? C’est du lubrifiant ! 
Ça facilite leurs déplacements sous la terre. Et puis ça 
garde leur peau humide. Les vers de terre n’ayant pas 
de poumons, leur corps doit demeurer humide pour 
permettre une respiration cutanée. Tu comprends 
pourquoi ils sont extrêmement vulnérables lorsqu’ils 
se retrouvent sur les trottoirs les jours de pluie. Non 
seulement ils s’offrent en festin aux oiseaux et autres 
prédateurs, mais en plus ils s’exposent aux rayons 
ultraviolets mortels et à la dessiccation. Parfois, quand 
j’en spotte un qui se tortille sur le trottoir, je le prends 
et je le dépose sur une pelouse en lui donnant une 
tite tape sué fesses (je lui invente aussi des fesses). 
C’est pas dangereux, toucher à un ver de terre. C’est 

Lora Zepam

Lo
ra

 Z
ep

am
 a

 d
ir

ig
é 

le
 n

um
ér

o 
14

4 
de

 la
 r

ev
ue

 M
œ

-

bi
us

 s
ur

 le
 th

èm
e 

A
ni

m
au

x 
et

 a
 é

cr
it

 tr
oi

s 
fa

nz
in

es
 : L

a 

pu
na

is
e 

de
 li

t,
 L

es
 a

ra
ig

né
es

 g
éa

nt
es

 e
t 

Le
 m

or
pi

on
. 

—
 Il

lu
st

ra
ti

on
s 

pa
r 

D
av

id
 M

es
se

rv
ie

r

sûr que ça me donne envie de me laver 
les mains après, comme à chaque fois je 
touche à n’importe qui ou n’importe quoi 
qui traîne par terre à Montréal. Mais c’est 
vraiment, vraiment moins sale qu’une 
poignée de monnaie, par exemple. J’en 
suis tellement convaincue que si on me 
donnait le choix entre mettre dans ma 
bouche un dix cennes ou un ver de terre, 
je choisirais sans hésiter le ver gluant. En 
prenant soin de ne pas l’avaler (pauv’tit !).

1÷2=2 ?

« Si tu coupes un ver de terre en 
deux, ça donne deux vers de terre. » As-

tu déjà entendu ça ? Moi, oui. Malgré leurs pouvoirs 
magiques de régénération, on peut rarement 
multiplier les lombrics en les tranchant en deux, 
mais ça reste possible chez certaines espèces, en 
fonction de la coupe et des dommages subis. Bon, 
je dis ça sous toutes réserves, car il y a de violents 
débats entre scientifiques sur ce sujet. Ce n’est donc 
pas une bonne idée de chopper des vers dans l’espoir 
de créer un boom démographique dans ton jardin. Ils 
sont très bien capables de se débrouiller seuls pour 
se reproduire, parfois même carrément seuls : c’est 
la parthénogenèse ! Mais il semble que ce soit rare 
et pas répandu chez toutes les espèces. Toutefois, 
les Lumbricidae, la famille de vers de terre la plus 
commune en Europe et en Amérique du Nord, sont 
tous hermaphrodites, comme les limaces. Chaque 
lombric est doté d’une ou deux paires de testicules 
– une paire c’est bien, mais deux c’est mieux – et 
d’une paire d’ovaires. Lors d’une rencontre intime 
full muqueuse, les deux vers se placent ventre contre 

ventre, dans une posture qui rappelle le 69, et chacun 
fait un don de sperme à l’autre. Le clitellum – un genre 
de bourrelet gluant qui permet entre autres aux vers 
de maintenir leur étreinte amoureuse – sécrète un 
cocon muqueux en forme d’anneau. Lorsque le ver 
rampera pour s’extirper de ce cocon, ce dernier 
glissera d’abord vis-à-vis les pores génitaux femelles 
où se trouvent les œufs, puis entraînera ceux-ci vers 
les pores mâles, où s’achèvera la fécondation. Et c’est 
pourquoi la copulation et la fécondation sont deux 
processus séparés chez les vers de terre. C’est fou !

Les bébés vers se développent dans le cocon 
durant quelques semaines, voire des mois, puis 
émergent, touptits mais fonctionnels et semblables 
à leurs parents, à l’exception qu’ils n’ont pas encore 
d’organes sexuels. Les lombrics auraient une 
longévité approximative de deux à huit ans, selon 
l’espèce, et le Smithsonian’s National Zoological Park 
de Washington a enregistré un record de 69 ans pour 
Lumbricus terrestris. Je me vois même pas atteindre 
50 ans, alors respect à toi, lombric gériatrique du zoo 
de Washington.

Rôle dans l’écosystème

La première fois que j’ai regardé un film de Lucio 
Fulci, je me suis demandé pourquoi il y avait des 
lombrics sur les cadavres en décomposition. Weyons, 
ça mange-tu de la charogne, un ver de terre ? J’en 
ai jamais surpris un sur une carcasse, me semble. 
Puis j’ai vu un autre Lucio Fulci, avec ENCORE des 
lombrics, et cette fois c’était dans une scène à bord 
d’un bateau (Zombi 2, dans lequel tu peux voir une 
lutte assez fameuse entre un zombie et un requin). 
Come on, Lucio ! Ils viennent d’où, tes vers de terre ?



ve
rm

in
e

s 
p

a
r 

lo
ra

 z
e

p
a

m

ve
rm

in
e

s 
p

a
r 

lo
ra

 z
e

p
a

m

180 181

versus magazine végane

Mais je me suis pas fâchée pour vrai, tsé. Je sais 
bien que dans l’imaginaire populaire, le lombric est 
dans la catégorie « beubittes dégueuses » et que ça 
fait toujours son effet dans de la chair putride parmi 
d’autres beubittes grouillantes. N’empêche que dans 
sa vie de tous les jours, loin des plateaux de tournage, 
le lombric s’en sacre un peu, des charognes. Il se 
nourrit principalement de matières végétales en 
décomposition, mais aussi de champignons, de 
bactéries, de nématodes, d’acariens et de fumier. 
Et son caca est beaucoup plus précieux que celui 
du pape : il sert à faire de l’humus de haute qualité, 
riche en nutriments et en microbes amis. D’ailleurs, 
ses petits tas de marde qu’on retrouve à la surface du 
sol portent un nom : il s’agit de turricules, qui sont un 
mélange de matière organique et de matière minérale 
(parce que les lombrics ingèrent aussi de la terre). 
Les turricules contiennent plein de minéraux et de 
nutriments accessibles aux plantes. C’est pour ça 
qu’elles vont se développer beaucoup mieux dans 
un sol riche en vers de terre. Tu vois, les lombrics 
travaillent pour eux et pour les autres organismes 
qui partagent leur habitat. D’où leur titre prestigieux 
d’ingénieurs du sol. Traiter quelqu’un de ver de 
terre, c’est pas très gentil, et ça sous-entend qu’il 
est insignifiant. Quelle insulte ratée. Les vers de 
terre font de grandes choses ! Ils semblent peut-
être mollassons en apparence, mais ils travaillent 
sans relâche, et en équipe – des méchantes grosses 
équipes, en passant : de 250 000 à 1 750 000 
individus par acre. Les tunnels qu’ils creusent sont 
une bénédiction pour toute la vie qui se forme dans 
la terre. Ils sont riches en humus, et ça, c’est du bon 
menoum pour les plantes, ça facilite la pousse des 
racines. En plus d’aérer la terre, ils diminuent aussi 
l’érosion des sols en pente en absorbant l’eau de 
pluie, qui sera ainsi à la portée des racines. J’exagère 
pas : les lombrics sont essentiels. Tu veux pas qu’ils 
cessent d’exister, crois-moi.

Moi, je trouve ça émouvant. C’est tiré de La 
formation de la terre végétale par l’action des vers 
de terre, un livre de Charles Darwin publié en 1881. 
À l’époque, certains scientifiques se sont moqués 
de lui. Les pas fins. Il faut dire que les vers de terre 
étaient jusqu’alors considérés comme des êtres 
nuisibles à l’agriculture. Merci Darwin.

C’est qui l’boss ?

Si t’es du genre à détester Véronique Cloutier 
uniquement à cause de l’overexposure, j’ai bien peur 
que tu refuses aussi d’aimer les vers de terre, parce 
qu’ils représentent 80 % du poids de tous les animaux 
de la planète,3 et quand je dis animaux, ça inclut aussi 
les baleines, Véro, pis le reste de l’humanité. Mais 
contrairement à Véro, les vers de terre se montrent 
pas souvent la face — y’en ont même pas ! Alors si 
tu veux éviter de croiser l’animal qui règne sur Terre 
par le poids de sa masse, évite de sortir quand il 
pleut et prends pas l’initiative de creuser des tunnels 
souterrains. Les vers de terre ne viendront jamais te 
chatouiller les orteils dans ton lit, c’est promis. En 
tout cas, moi j’aime les lombrics, j’aime Véro, j’aime 
tout le monde. Enfin, presque.

Souffrent-ils ?

À sept ans, mon papa m’a offert une canne à 
pêche. Lui et mon oncle Robin m’ont appris à pêcher, 
et j’ai vite aimé ça. Parcourir des sentiers dans la forêt, 
traverser la rivière en sautant sur des roches, essayer 
de pogner le plus gros poisson, offrir les têtes et les 
viscères des truites aux chats de la ferme du voisin : 
c’est ça que je trouvais beau avec la pêche. Mais il 
y a un truc que j’ai jamais arrivé à faire. « Là, Sophy, 
maudit crisse, va falloir que t’apprennes à appâter ton 
ver su l’hameçon ! » Ça me répugnait de faire ça, et 
Robin me chicanait. Ça me dérangeait pas du tout de 
manipuler des vers de terre4, mais j’étais incapable 
de les empaler sur l’hameçon ou de les couper en 
deux lorsqu’ils étaient trop longs. Ils se débattaient 
vigoureusement, alors j’avais l’impression de leur 
faire très mal. À l’adolescence, j’ai un peu cessé de 
me torturer avec cette question, puisque j’avais au 
moins la certitude que les poissons souffrent, pis je 
suis devenue végane. Et les vers de terre, eux ; est-
ce qu’ils ressentent la douleur ? Le gouvernement 
norvégien a demandé à des biologistes5 d’étudier 

Il est bien étonnant de penser que toute la masse 
de l’humus superficiel est passée au travers du 

corps de vers de terre, et y repassera encore 
toutes les quelques années. La charrue est une des 

inventions de l’homme les plus vieilles de toutes 
et les plus utiles. Mais on peut bien douter qu’il 

existe d’autres animaux que ces créatures si rudi-
mentairement organisées qui aient joué un rôle si 

important dans l’histoire de la terre.2

la question, et ils en sont venus à la conclusion que 
le système nerveux de la plupart des invertébrés, 
comme les vers, ne leur permet pas de souffrir. 
Toutefois, il vaut mieux être prudent, car cette étude 
est loin de faire l’unanimité. Alors je dis qu’en cas de 
doute, mieux vaut éviter de faire souffrir toute espèce 
animale, car au-delà des considérations biologiques 
sur la souffrance, je crois que chaque individu animal, 
humain ou pas, a le droit de rester vivant et intact. 

J’ai encore une très légère cicatrice sur la 
première phalange de mon index droit. Elle est très 
subtile, il n’y a que moi qui la remarque, et c’est 
seulement aujourd’hui qu’elle prend tout son sens 
pour moi : je savais déjà, à quatre ans, que les vers 
aussi sont dignes de notre compassion et ne méritent 
pas d’être écrapous.

1 	 Avis à notre lectorat français : ce que mon papa appelle un 
tréleur (trailer) est une remorque. Et la pine, bin j’imagine 
que c’est l’attelage, si je me fie aux résultats de recherche 
sur Google Images. Non, c’est pas trop mon domaine, les 
voitures et autres engins roulants.

2 	 DARWIN, Charles. La formation de la terre végétale par 
l’action des vers de terre. Londres : Murray, 1881.

3 	 LE CŒUR, Charles, Jean-Paul Amat, Lucien Dorize, 
Emmanuèle Gautier. Éléments de géographie physique, 
Éditions Boréal, 2008, p. 349.

4 	 Ni de tuer des poissons, apparemment. Well, j’imagine que 
chaque végane a posé des actes peu glorieux dans son 
passé... 

5 	É tude menée par le Dr Wenche Farstad en 2005.

6 	 LOCKWOOD, Jeffrey. « Not to Harm a Fly : Our Ethical 
Obligations to Insects ». Between the Species, volume 
IV, no 3 (été 1988) : 204-211. Lockwood est professeur 
d’entomologie à l’Université du Wyoming. Traduction 
française dans les Cahiers antispécistes (décembre 2003). 



Yuan Végétarien * 
2115, rue St-Denis  (514) 848-0513

Resto Végo * 
1720, rue St-Denis  (514) 845-2627

La Panthère Verte v  * 
1735, rue Saint-Denis  (514) 303-1313

L’Escalier  
552, rue Ste-Catherine E.  (514) 
419-6609

Le Milieu v  
1251, rue Robin  

QUARTIER LATIN

Le Doggy Café * 
4493, av. Papineau  (438) 932-2389 

Copper Branch v  *        
1251, av. Mont-Royal E.   

Café Vénosa v   
4433, rue Saint-Denis  (514) 985-2626

Paradis Végétarien Chi-Ming * 
4381, rue Saint-Denis  (514) 845-7174

Café Tuyo v  *  
370, rue Marie-Anne E.  (514) 544-8896

ChuChai v  *  
4088, rue St-Denis  (514) 843-4194

La Panthère Verte v  * 
145, av. Mont-Royal E.  (514) 503-4800

Café Chat L’heureux  
172 av. Duluth E.  (438) 333-1505

Sophie Sucrée v  
167, av. des Pins E.  (514) 823 -5865

Casa Del Popolo  
4873, boul. St-Laurent  (514) 284-3804

Aux Vivres v      
4631, boul. St-Laurent  
(514) 842-3479 - À la carte

Nutrimania v  
16, rue Rachel E.  (514) 507-4616

Le Réservoir 
9, av. Duluth E.  (514) 849-7779

Sushi Momo v  
8, av. Duluth E.  (514) 825 6363

Le Jubar (Club privé) v  
3863, boul. St-Laurent, #208 
(514) 677-0734

Liquid Nutrition v  
69, rue Mont-Royal O.   
(514) 303-8227

Café Lola Rosa - Parc *  
4581, av. du Parc   
(514) 843-5652

Crudessence - Rachel v  *  
105, rue Rachel O.  
(514) 510-9299

PLATEAU MONT-ROYAL MILE END

La Panthère Verte v  * 
160, av. St-Viateur E. #101  (514) 508-5564

Café Le Cagibi * 
5490, boul. St-Laurent  (514) 509-1199

Crudessence - St-Viateur v  * 
66, av. St-Viateur O.  (514) 295-0113

La Lumière Du Mile-End 
214, av. Bernard O.  (514) 658-4949

Invitation V v  * 
254, av. Bernard O.  (514) 271-8111

Caffè della Pace * 
1002, av. Van Horne  (514) 341-8845

Café Résonance v  
5175, av. du Parc  (514) 360-9629

ANNUAIRE 2016
DES RESTOS  
VÉGANES ET 
VÉGÉTARIENS  
DE MONTRÉAL
Devenez membre de l’Association végétarienne de Montréal! Pour seulement 
20 $ par an, devenez membre de l’AVM et profitez de nombreux avantages auprès 
de nos partenaires : restaurants végétaliens et végétariens, boutiques spécialisées, 
cours de cuisine et plus encore! Pour vous abonner, visitez vegemontreal.org

Café Juicy Lotus * 
5568, av. Monkland  (514) 507-6268

Café I Ching 
4242, boul. Décarie  (514) 488-0096

Comptoir Urbain v  
5003, av. Earnscliff #6  (514) 903-5333

La Panthère Verte * 
5265, ch. Queen Mary  (438) 825 4449

Mouton Vert *  
6000, rue Sherbrooke O.  (514) 
369-3456

Pushap-Namur 
5195, rue Paré  (514) 737-4527

Rejuice! Nutrition v  *  
5128, rue Sherbrooke O.  (514) 484-6969

Rejuice! Nutrition v  *  
4978D, ch. Queen Mary  (514) 731-
2692

Vegan Rapide v  
6206, rue Sherbrooke O.  (514) 489-9259

Cru Vitalité – Raw Vitality v  *   
151, rue Gounod  (514) 270-1113

Gusta Comptoir-Boutique v  
Marché Jean-Talon 
Ouverture au printemps 2016

La Place Commune 
7669, av. Querbes  (438) 385-7669

Pho Da Son v  
3343, rue Jarry E.  (514) 903-6655

Quan Bo De 
3436, rue Jean-Talon E.  (514) 
722-8228 
Réouverture en mai 2016

Café Lola Rosa - Milton *
545, rue Milton  (514) 287-9337

Copper Branch v  *

600, boul. de Maisonneuve O. 
(438) 385-6262 
283, rue Ste-Catherine O.  (438) 
382-7600 
444, boul. René-Lévesque O.  (514) 
419-4407 

1245, rue Bishop  (514) 303-1800 
1500, av. Atwater  (514) 439-2252

Liquid Nutrition v

SSMU Building - 3480, rue McTavish 
(514) 544-8766 

1455, rue Peel  (514) 844-2435 

1448, rue Drummond  (514) 507-0886 

2110, rue Guy  (514) 507-0886

Falafel Avenue *
2020, boul. Robert-Bourassa 
(514) 842-9494

Resto Végo *
1204, av. McGill  (514) 871-1480

Crudessence - Mackay v  *
2157, rue Mackay  (514) 664-5188

La Panthère Verte v   *
2153, rue Mackay  (514) 903-4744

Coop de Solidarité Burritoville  *
2055, rue Bishop  (514) 9286-2776

CÔTE-DES-NEIGES-NOTRE-DAME-DE-GRÂCE 

VILLERAY-SAINT-MICHEL-PARC-EXTENSION VILLE-MARIE 

DOLLARD- 
DES-ORMEAUX 
Pushap-Dollar 
4777, boul. des Sources  (514) 
683-0105

HOCHELAGA- 
MAISONNEUVE 
Antidote Superalimentation v   
3459, rue Ontario E.  (514) 303-6300

LASALLE 
Délices Du Punjab 
1661, av. Dollard  (514) 365 1312

POINTE-CLAIRE 
Copper Branch v  *    
30, boul. Brunswick   (514) 693-3737

ROSEMONT- 
LA PETITE PATRIE 
Petit Marché Végé v   
7057, rue St-Denis #1  (514) 279-5678

Café Dei Campi 
1360, boul. Rosemont (514) 563-0649

SUD-OUEST 

Bonnys 
1748, rue Notre-Dame O.  (514) 
931-4136

VIEUX-MONTRÉAL 
Café Lola Rosa * 
750, rue William O.  
Ouverture en juin 2016

Comptoir végétarien  
(Maison Espace Pepin) 
378, rue Saint-Paul O. (514) 844-0114 
#3

Ming Tao Xuan 
451, rue St-Sulpice  (514) 845-9448

WESTMOUNT 
Petit Lapin v  
342A, av. Victoria  (514) 507-4077

BROSSARD 
Copper Branch v  *    
Quartier Dix30: 8015, boul. du Quartier   
(450) 445-2224

LAVAL 
57 Cals v  *    
1114, boul. Curé-Labelle  (450) 
505-8181

 *  =  10 % de rabais ou autre rabais applicable pour les membres de l’Associa-
tion végétarienne de Montréal. Certaines restrictions s’appliquent. Détails chez 
les restaurateurs participants et sur le site web de l’AVM. 

v  =  Restaurant végétalien 



Merci à toutes celles et ceux qui ont collaboré à ce numéro :

Esperanza Arellano

Sarah Arnaud 

Stéphanie Audet

Christiane Bailey

Lise Bergeron 

Boris Biberdzic

Ariane Bilodeau 

Valéria Bismar

Elle Blackburn

Dominic Blain 

Maude Boisjoly

Yves Bonnardel

Maude Bouchard

Érica Boudreau

Charlotte Bourget-Rousseau

Anne-Sophie Cardinal

Laurie Cardinal 

Julien Castanié

Frédéric Côté-Boudreau

Raquel Couturier

Alina Daminoiu 

Aurore Danielou

Catherine Davrieux

Anastassia Depauld 

Élise Desaulniers 

Mélissa de La Fontaine 

Bianca Des Jardins

Sue Donaldson

Bruno Dubuc

Vincent Duhamel

Keith Éthier

Éditions l’Age d’homme

Mélissa de la Fontaine

Jacques-Philippe Fort 

Dorothée Franquet

Pierre-André Gagnon

Véronique Gagnon

Mariane Gaudreau

Martin Gibert

Valéry Giroux

Brigitte Gothière

Véronique Grenier

Yuval Noah Harari 

Samuel Jacques

Bea Johnson

Anabel Jolin-Roy

pattrice jones

Melanie Joy

Delphine Jung

Rachel M. Kabue

Emma Kisiel

Patricia Lachelier

Véronik Lacombe 

Sarah Ladouceur

Marilyn Lahaise

Gabrielle Lamontagne

Clémence Laot

Rémi Larue

Renan Larue 

Florence Léa-Siry

Sophie Lechner

Murielle Lecourt 

Maude Lefebvre

Thomas Lepeltier 

Fanny Maurer

Melissa Menzies

David Messervier

Peter Nilsson

Nick Norman

Vérina Norodom

Judith Oliver

Martin Page

Emmanuel Pelletier-Michaud

Melle Pigut 

Camille Pinto

Marie-Claude Plourde

Kéven Poisson

Christina M. Prokopenko

Mario J. Ramos

Jean-Philippe Ravenelle

Same Ravenelle

Julia Roberge Van Der Donckt 

Sarah Émily Saint-Gelais

Emilie-Lune Sauvé

Marie Simard

Florence-Léa Siry

Chloé Sckoropad

Jean-François Tanguay

Catherine Therrien 

Amélie Tourangeau

Ophélie Véron

Karelle Villeneuve 

Marianne Vincent

Nadia Willard

Cheryl Witchell

Lora Zepam


