
V
ÉG

A
N
ES

p
r
in

t
e

m
p

s
 

é
t
é

 2
0

1
7

MAGAZINE CONTRECULTUREL

— 

dossier  

générations véganes

— 

cuisine  

spécial fromages végétaux

— 

aymeric caron 

élise desaulniers 

solange te parle 

voltaire 

brigitte gothière 

ophélie véron 

frédéric côté-boudreau 

élisée reclus 

marie laforêt



— 

rédacteur en chef

martin gibert

co.directrice artistique et fondatrice

same ravenelle

co.fondateur

dominic blain

designer graphique et co.directeur artistique

jolin masson

rédactrice en chef adjointe

lora zepam

responsables de sections

anne-sophie cardinal (monde) 

julia roberge van der donckt (art) 

jean-françois tanguay (livres)

secrétaire de rédaction

vérina norodom

illustration de couverture

amélie tourangeau, 

amelietourangeau.com

graphisme

érica boudreau  

daphnée brisson-cardin  

carolie joly  

katya konioukhova  

maude lessard  

catherine therrien

— 

impression

quadriscan

issn

2371-8129 (imprimé) 

2371-8137 (en ligne)

dépôt légal

bibliothèque et archives  

nationales du québec, 2017

© Versus, Montréal, 2017 

© Éditions La Plage, 2017



III

magazine contreculturel

Pourquoi nous  
sommes véganes
Nous ne sommes pas nées véganes : nous le sommes 
devenues1. Et nous le sommes devenues au hasard de 
nos expériences, pour différentes raisons et par de mul-
tiples causes. À vrai dire, on peut être végane de bien 
des manières : parce que c’est bon pour la santé ou pour 
faire chier ses parents. Nous sommes véganes pour des 
raisons politiques et morales.
 Nous sommes d’abord véganes parce que nous ne 
sommes pas spécistes. Nous pensons qu’appartenir à 
une espèce donnée, aussi bien qu’à une « race » ou à un 
genre, n’est pas une propriété moralement pertinente. Être 
capable de ressentir des émotions, de la douleur ou du 
plaisir, en revanche, cela compte. Or, selon la Déclaration 
de Cambridge pour la conscience animale, c’est là une 
disposition qu’Homo sapiens partage avec au moins l’en-
semble des vertébrés.
 Nous sommes donc véganes pour des raisons d’éthique 
animale : parce que la justice et la compassion sont des 
vertus, parce que les animaux non humains ne sont ni 
des choses ni des marchandises, et parce que les profits 
que nous tirons de leur exploitation sont sans commune 
mesure avec les souffrances que nous leur imposons. 
Nous croyons dès lors qu’il y a un impératif moral à tenir 
compte des intérêts des animaux non humains lorsque 
nous prenons des décisions qui les concernent.
 Nous sommes aussi véganes parce que nous nous 
soucions de l’environnement. Comme le souligne le der-
nier rapport de la FAO (l’Organisation des Nations Unies 
pour l’alimentation et l’agriculture), la consommation de 

1 Nous utilisons le féminin par défaut.



IV

véganes

Refuge RR. Photo Katya Konioukhova



V

magazine contreculturel

produits animaux contribue davantage à nos émissions 
de gaz à effet de serre que l’ensemble des transports. On 
sait aussi que l’élevage s’accompagne de déforestation, 
de pollution des eaux et de pertes importantes de bio-
diversité. Nous croyons donc que quiconque envisage 
sérieusement les conséquences de l’exploitation animale 
sur la planète et ses habitant.e.s devrait faire la promotion 
du véganisme.
 Nous sommes véganes, enfin, parce que nous sommes 
écoféministes et humanistes. Nous condamnons toutes 
les formes de privilèges injustes ou de discriminations 
arbitraires : spécisme, bien sûr, mais aussi capacitisme, 
racisme, classisme, sexisme, hétérosexisme, transphobie, 
grossophobie, etc. Nous croyons que c’est à l’intersec-
tion de ces oppressions qu’il faut penser et lutter. Nous 
croyons aussi que davantage de respect envers les autres 
animaux améliorerait le sort des humains les plus vulné-
rables. Pour tous, ce serait un progrès moral.
 Autrement dit, nous ne sommes pas véganes par ortho-
doxie alimentaire ou par besoin de pureté individuelle. 
Notre engagement est politique et moral. Attentives aux 
avancées scientifiques, nous sommes aussi critiques, 
ouvertes et pragmatiques. Nous sommes véganes pour 
les animaux, pour les humains et pour la planète. Nous 
le sommes parce que, au-delà de nos différences, nous 
partageons un désir de progrès et de justice. Bref, nous 
sommes véganes pour un monde meilleur.

 — L’équipe de Véganes, magazine contreculturel.



VI

véganesVéganes

ÉDITORIAL

8 Génération végane 
Martin Gibert

ÉDITORIAL

10 Ce qui nous manque le plus,  
c’est l’imagination 
Brigitte Gothière

ÉDITORIALISTE INVITÉE

12 Et si on arrêtait de s’excuser ! ? 
Élise Desaulniers

ÉDITORIAL

14 Comment vivre 
avec les blaireaux ! ? 
Sue Donaldson

SCIENCES

18 Miroir, mon beau miroir 
Sébastien Moro

SCIENCES

21 Le microbiote 
Sylvain Rolando

MINIVERT

22 Déménager sur quatre roues… 
de vélo ! ! 
Mélissa de La Fontaine 

Monde

26 Ljubljana
27 Strasbourg
28 Québec
29 Tokyo

TRANSITION

30 J’essaye de devenir végane 
Solange te parle

ENTREVUE

32 Un nouvel humanisme ! :  
rencontre avec Aymeric Caron 
Élise Desaulniers

Cuisine – spécial  
fromages végétaux

40 Introduction aux fromages 
végétaux 
Marie-Claude Plourde  
et Lora Zepam

42 Petits fromages cendrés
44 Mini-boules de mozza 

végétale
44 Boules de mozza panées 

au basilic 
Marie Laforêt

46 Fromage végétal aux 
fines herbes 
Janyck Beaulieu

48 Boulettes de tofu pizza 
Joé Végé

50 Fettucine Alfredo  
à la noix de coco 
Mérida Anderson

52 Biscuits Graham
53 Cheesecake classique
54 Cheesecake aux épices 

en tartelettes 
Marie-Michelle Chouinard

REPORTAGE

56 Un festival hybride 
et novateur 
Amélie Escourrou

Dossier –  
générations véganes

DOSSIER

62 Introduction 
Julia Haurio

PORTRAITS

64 Un air de famille 
Julia Haurio

ÉDUCATION

72 La pomme ou le lapin ! ? 
Vers un enseignement 
de l’éthique animale 
Dominique Hofbauer

ENTREVUE

77 La diète végétalienne, 
accessible à tous ! ? Entrevue 
avec Vesanto Melina 
Thao Bui

PORTRAIT

80 Le fabuleux destin 
de Seba Johnson 
Julia Haurio

ESSAI

84 Sauver la planète un utérus 
à la fois 
Magenta Baribeau

ENFANCE

90 De la grossesse  
aux premiers pas 
Ophélie Véron

CRITIQUE

94 Décoloniser l’enfance 
Axelle Playoust

SOMMAIRE



VII

magazine contreculturel 

FAMILLE

96 10 lectures véganes 
pour enfants 
Sophie Cottarel

RÉSISTANCE

103 Petit guide de survie  
pour ados véganes 
Lora Zepam

Documents

HISTOIRE

108 Véganes avant la lettre ! : 
les anarcho-végétaliens 
français des années 1920 
Christiane Bailey

ARCHIVES

112 Élisée Reclus (1830-1905)

ARCHIVES

114 Voltaire (1763) 
Renan Larue

POISSONS

120 La pisciculture ! :  
une industrie en plein essor 
Pierre Sigler

ÉTHIQUE ANIMALE

123 Et si on parlait trop de la 
souffrance des animaux ! ? 
Frédéric Côté-Boudreau

REPORTAGE

127 VegOresto végétalise  
la gastronomie française 
Gwendoline Yzèbe

PHILOSOPHIE

130 De la vacuité au véganisme 
– L’éthique animale et le 
bouddhisme madhyamaka 
Antoine Panaïoti

HISTOIRE

134 Un pot-au-feu de chien  
au pôle Sud 
Clémence Laot

Livres

140 Écoféminisme et véganisme 
Françoise Armengaud

144 Pour une République 
du Vivant 
Maude Lefebvre

146 Mickey Mauss à la ferme 
François Jaquet

148 Défense des sentiments 
et des émotions dans le 
mouvement animaliste 
Martin Page

150 Notes de lectures 
Anastassia Depauld 
Vincent Duhamel 
M. La Haise et J-P. Ricard 
Elisabeth Lyman

153 Des livres  
qui goutent bon 
Ariane Bilodeau  
Elisabeth Lyman

156 Du chien dans mon assiette ! ? 
Kévin Barralon

158 Pour une stratégie végane 
sans ambiguïté 
Thomas Lepeltier

Arts

ARTS VISUELS

164 Quand les animaux 
conquièrent la cité. 
La subversion douce 
de NEOZOON 
Julia Roberge Van Der Donckt

PHOTOGRAPHIE

168 Where Hunting Dogs Rest 
Martin Usborne

CINÉMA

172 Gorge Cœur Ventre et 
Faeryland ! : grandeur 
et décadence de l’animalisme 
au cinéma 
Camille Brunel

VERMINES

174 Lora Zepam te parle 
des mouches (Musca 
domestica & friends) 
Lora Zepam

SANS COMMENTAIRES

179 Citations



8

véganes

ÉDITORIAL

C’est toujours un peu con de parler de générations. 
C’est pas très sociologique. Pas super original, non 
plus. Il n’empêche : il se passe bien quelque chose avec 
le véganisme. Il y a une prise de conscience individuelle 
et collective, des bijoux dans le nez, des t-shirts rigo-
los, des solidarités et des luttes. Il se passe quelque 
chose lorsque des ados font avaler leur militantisme 
à leurs parents ; et lorsque les parents, dans le fond, 
sont plutôt fiers de leurs ados. Il se passe comme un 
mouvement social.

Génération végane
Martin Gibert



9

magazine contreculturel

 Quelques chiffres pour commencer. En France, 
on parle de 3 % de végétariens et de végétaliens ; 
on en compterait 8 % au Canada. Pas beaucoup 
de données pour les véganes, sauf en Angleterre, 
où ils seraient plus d’un demi-million – soit près de 
1 % de la population. Mais au-delà de ces chiffres, 
c’est surtout le rythme de la croissance qui frappe. 
En Angleterre, par exemple, il y aurait trois fois et 
demie plus de véganes qu’il y a dix ans. Il faut aussi 

Si le véganisme, enfin, parle davantage aux 
milléniaux, c’est peut-être tout simplement 

parce que les jeunes sont habituellement 
plus progressistes que leurs ainé.e.s.

regarder du côté de celles et ceux qui considèrent 
sérieusement de changer leurs habitudes : 10 % des 
Françaises et des Français envisagent d’abandonner 
la viande, et 25 % des Canadiennes et des Canadiens 
entendent réduire leur consommation.
 Évidemment, c’est à la fois beaucoup et bien 
peu. On se consolera en rappelant que toutes les 
données disponibles indiquent que les jeunes 
sont à l’avant-garde du mouvement. Au Canada, 
par exemple, ce sont 12 % des 18-34 ans qui se 
déclarent végétarien.ne.s. Et dans mes cours à 
l’université, après une séance d’éthique animale, 
c’est beaucoup plus que ça ! On est alors en droit 
de se demander si la génération végane n’est autre 
que celle des milléniaux, la génération Y. Car c’est 
ainsi qu’on appelle la cohorte des personnes nées 
entre 1982 et 2000. Mais qu’est-ce qui distingue les 
moins de 35 ans des générations précédentes, les X 
et les baby-boomers ?

Digital native et écolo

On notera d’abord que pour eux, les nouvelles 
technologies de l’information ont toujours fait partie 
du quotidien – beaucoup sont digital natives. Or, nul 
doute que les vidéos virales et autres blogues sont 
un accélérateur incroyable pour diffuser l’éthique 
antispéciste. La génération végane, c’est celle qui 
a partagé le YouTube de Luiz Antonio, le garçon 
brésilien qui voit sa pieuvre comme un animal mort. 
Elle a aussi épinglé des émojis de colère sous des 
images d’abattoirs certifiés bio. Dans le fond, cette 
génération est la preuve que l’accès à l’information 
– aux arguments et aux images – ne peut que jouer 
en faveur du véganisme.
 Il faut aussi dire que le web permet d’échapper 
un peu à la propagande carniste. Quand j’y pense, 
je suis plus ou moins devenu végane lorsque j’ai 

cessé de regarder la télé (j’avais aussi une thèse 
à écrire…). Ça m’a certainement aidé. Car le défilé 
des pubs spécistes et des émissions de cuisine 
proviandes se sédimente quelque part dans un coin 
du cerveau. Bon an mal an, avec les algorithmes de 
Facebook à la rescousse, la génération végane peut 
se soustraire à la normalisation de la violence faite 
aux animaux. C’est aussi un risque d’entre-soi, car on 
finit parfois par oublier que tout le monde n’associe 
pas 214 à L, ou 269 à life.
 Un autre trait des milléniaux, c’est qu’ils ont 
grandi dans la crise écologique. Ils ne peuvent pas 
ne pas se soucier de l’environnement. Contrairement 
à leurs ainé.e.s, et les progrès de la médecine 
aidant, ils ont de bonnes raisons d’espérer vivre 
jusqu’au bout du siècle. C’est aussi pourquoi ils ont 
de bonnes raisons de redouter la crise climatique. 
Or, pour celles et ceux qui connaissent l’impact des 
produits animaux sur l’environnement, le choix du 
véganisme n’est rien de plus qu’un choix rationnel. 
C’est le choix du bon sens et de la prudence. Que 
fait la génération végane ? Elle décide simplement 
de donner l’exemple.
 Si le véganisme, enfin, parle davantage aux 
milléniaux, c’est peut-être tout simplement parce 
que les jeunes sont habituellement plus progres-
sistes que leurs ainé.e.s. Il est d’ailleurs bien plus 
facile de casser une habitude à 20 ans qu’à 40. On 
peut aussi faire l’hypothèse qu’un certain seuil de 
notoriété a été atteint – et je ne parle pas seulement 
du mot dans le dictionnaire. Contrairement aux 
générations précédentes, beaucoup de milléniaux 
connaissent un ou une végane. C’est le frère d’un 
ami, l’ex-copine d’une copine. Le véganisme est là : 
il est présent dans le paysage éthique et politique. Il 
incarne une possibilité de vie concrète. Les véganes 
sont là : et peu importe leur âge, ils témoignent d’un 
mouvement contreculturel et antispéciste. Nous 
sommes là.

 P.S. : Vous aurez peut-être noté que Versus est 
devenu Véganes. C’est que le titre n’était pas dispo-
nible dans le domaine juridique français. C’est aussi 
la marque d’une nouvelle étape dans l’expansion 
du magazine : nous sommes heureux de collaborer 
désormais avec les éditions La Plage. 

Martin Gibert est rédacteur en chef de Véganes. Il est aussi 
l’auteur de L’imagination en morale (Hermann, 2014) et de 
Voir son steak comme un animal mort (Lux, 2015).



10

véganes

Alors que les revendications du mouvement pour les 
animaux ne peuvent plus être ignorées, il est temps 
de faire acte d’imagination politique et de penser 
l’après-spécisme.

Les idées antispécistes que nous défendons 
percent de plus en plus dans le débat public. Il ne 
se passe pas une semaine sans qu’un article, un 
reportage, une émission ou un livre n’aborde la 
question animale. Les arguments en faveur d’une 
remise en question de nos pratiques et de nos 
mentalités à l’égard des autres animaux sont de 
plus en plus audibles dans notre société. La rigueur 
du raisonnement éthique, les preuves scientifiques 
de la sentience des animaux, l’injustice et la cruauté 
de leur sort dévoilées au grand jour favorisent cette 
évolution. Y contribue également la diffusion de 
l’information sur les conséquences néfastes des 
modes de consommation actuels sur l’environne-
ment, la santé, les conditions de travail ou l’équitable 
distribution des ressources, en particulier dans les 
pays pauvres. Le tout ébranle, malheureusement 
encore trop légèrement, le spécisme ancré dans 
notre société.

 Au sein du mouvement pour les animaux, de 
nombreuses approches alimentent la réflexion et 
l’action. S’il y a des débats sur la stratégie à adopter 
pour arriver le plus rapidement possible à un monde 
végane, chaque membre du mouvement œuvre 
sincèrement pour la fin du spécisme avec courage 
et détermination.
 Il reste beaucoup à faire et de nombreuses pistes 
restent à explorer, notamment dans le domaine du 
« Comment y parvient-on ? À quoi ressemblerait un 
monde non spéciste ? ». Orienter nos réflexions vers 
ces sujets me parait aujourd’hui fondamental.

Se projeter dans l’avenir

En effet, qui arrive à se projeter, à se représenter 
concrètement, précisément, ce que serait une 
société débarrassée du spécisme ? Quelles seraient 
nos relations avec les autres animaux ? Comment 

Ce qui nous manque 
le plus, c’est 
l’imagination
Brigitte Gothière

ÉDITORIAL



11

magazine contreculturel

prendre en compte leurs besoins, leurs désirs ? 
Comment les comprendre ? Saurions-nous trouver 
de part et d’autre le chemin d’une réelle commu-
nication ? Oserions-nous tout entendre ? Comment 
cela modifierait-il l’architecture de nos villes et les 
paysages de nos campagnes ? Que deviendraient 
notre agriculture, notre économie ? Quels seraient 
les nouveaux métiers, comment évolueraient ceux 
qui existent aujourd’hui ? Quelles mutations survien-
draient dans notre culture, dans nos habitudes, dans 

nos traditions ? Comment repenser nos institutions ? 
Comment construire un vivre-ensemble équitable ?
 Nous n’en sommes qu’aux premiers pas sur 
ces thèmes. Zoopolis, le livre de Sue Donaldson et 
Will Kymlicka (Alma Éditeur, 2016), offre des pistes 
de réflexion vraiment intéressantes et pertinentes 
sur une organisation politique étendue aux autres 
animaux dans une société future. La sortie de cet 
ouvrage en français devrait permettre aux franco-
phones de s’autoriser à dessiner des contours peut-
être plus précis au projet sur lequel nous travaillons 
sans relâche. Eva Meijer (Communication politique 
avec les animaux, 2013) prolonge ces réflexions en 
se posant la question de la communication huma-
nimale de façon plus aiguë. Aymeric Caron, dans 
Antispéciste (éditions Don Quichotte, 2016), pro-
pose une réforme des institutions permettant une 
meilleure prise en compte des intérêts des animaux. 
Les idées ne demandent qu’à fuser : aucun obstacle 
(théorique ou pratique) n’est infranchissable.
 Ce type de prospection, de projection devrait 
être vivement encouragé, se multiplier, s’intensifier. 
Qu’on puisse mieux concevoir soi-même et qu’on 
soit plus à l’aise pour essayer de faire imaginer 
aux autres à quoi pourrait ressembler une société 
partagée avec les autres animaux. Il me semble 
aussi qu’il manque encore une exploration fine des 
chemins possibles pour parvenir à cette société que 
nous sommes de plus en plus nombreux à appeler 
avec force.
 Aujourd’hui, certains de nos contradicteurs – je 
vous épargne les réactionnaires arc-boutés sur 
les traditions – s’interrogent sur la place que nous 
accorderons aux autres animaux, se posent des 
questions de modèle économique, de reconversion 
des êtres humains dont le revenu dépend de l’asser-
vissement des animaux non humains.

 D’autres taquinent sur la gastronomie, mais je 
crois qu’ici, concrètement, la question ne se pose 
plus, tant les initiatives concernant cet aspect de la 
transition sont nombreuses et variées. Leur progres-
sion est d’ailleurs impressionnante.
 Il nous faut maintenant offrir des scénarios de 
sortie de l’ère des abattoirs, oser se poser des ques-
tions qui dérangent. Il restera sans doute des zones 
un peu floues : c’est en avançant dans la réflexion, 
l’action et la réalisation de ce projet politique que 

les choses se dessineront plus précisément. Mais 
d’ores et déjà, nous pouvons et nous devons offrir 
des perspectives inédites, voire vertigineuses. 
Osons rêver, laissons libre cours à notre imagination, 
façonnons des plans, des trajectoires.

Un autre monde à construire ensemble

Un défi supplémentaire s’ajoute à tous les autres : 
nous devons parvenir à un nouveau modèle de 
société avec l’ensemble des personnes qui la 
composent. Nous œuvrons à la construction d’un 
monde pacifique. Pour qu’il soit solide et durable, il 
faut le construire avec toutes les parties prenantes : 
nous parviendrons bien plus rapidement à la fin du 
spécisme si nous arrivons à embarquer avec nous 
aussi des personnes qui vivent aujourd’hui de l’ex-
ploitation des animaux.
 Personnellement, avant de remettre en question 
le spécisme, j’aurais ri au nez des activistes si j’en 
avais rencontré. Mon empathie n’était tournée que 
vers les humains et quelques autres animaux dont 
j’étais proche. Je suis convaincue que nous sommes 
quasiment tous du côté des animaux. Les braises 
de la compassion sont en chacun de nous. Reste 
à les réveiller, à les alimenter et les transformer en 
flammes vigoureuses et pérennes.
 Lors d’une conférence, j’ai entendu Florence 
Burgat dire que ce qui nous manque le plus pour 
la réalisation d’un monde en paix avec les ani-
maux, c’est l’imagination. Je la rejoins totalement : 
lançons-nous.

Brigitte Gothière est porte-parole de l’association L214 – 
éthique et animaux.

Osons rêver, laissons libre cours à notre imagination,  
façonnons des plans, des trajectoires.



12

véganes

Dans le fond, tu ne manges rien ? Lorsque j’ai décidé 
d’adopter une alimentation végétalienne, je me sou-
viens avoir fui le plus longtemps possible une éventuelle 
confrontation avec mes parents et mes ami.e.s proches. 
Je voulais être bien certaine de ma résolution avant 
d’imposer mon nouveau régime. J’étais alors végane à 
la maison et pesco-végétarienne – ce qui me semblait 
plus acceptable – à l’extérieur. Même aujourd’hui, m’as-
surer qu’il n’y aura pas de beurre ou d’œuf dans le plat 
que je viens de commander au restaurant demeure dif-
ficile. Mes demandes sont toujours enveloppées dans 
plusieurs épaisseurs d’excuses.

Et si on arrêtait 
de s’excuser!?
Élise Desaulniers

ÉDITORIALISTE INVITÉE



13

magazine contreculturel

Depuis trois ans, j’assiste les participantes et parti-
cipants au Défi végane 21 jours. Les questions les 
plus fréquentes ne concernent pas les protéines 
ou la B12. Elles portent sur les relations avec 
l’entourage. J’ai vu des participantes continuer de 
cuisiner des repas carnés pour leur conjoint et leurs 
enfants qui insistaient pour manger du poulet. J’en 
ai vu d’autres tenter de cacher leur végétarisme en 
faisant disparaitre la viande qu’on leur servait dans 
la gueule du chien. Pour les quelques véganes qui 
ont le courage d’exposer leurs convictions à leur 
entourage, combien n’osent pas ouvrir la bouche 
de peur de se sentir rejetés ? Combien craignent 
les questions sur la souffrance des plantes et les 
sources de protéines ? Et qui aime qu’on lui rappelle 
qu’Hitler était végétarien (ce n’est même pas vrai) ?
 Il ne faut pas s’en étonner : changer nos habitudes 
alimentaires amène des changements dans nos 

Ce sont les personnes stigmatisées qui 
doivent faire en sorte que tout se passe 
«!bien!». En «!changeant de ton!», en 

se montrant conciliantes, en apportant 
des cupcakes pour tout le monde.

rapports aux autres. Dans nos sociétés, la nourriture 
facilite les interactions sociales. C’est aussi souvent 
un marqueur d’identité. On peut refuser un morceau 
de gâteau sans problème « pour garder la ligne », 
mais dire non au cantal ou à une part de dinde à Noël 
peut être perçu comme un rejet de la culture et des 
traditions, voire comme un affront personnel. Tout ça 
est évidemment difficile à vivre.
 Un mème populaire sur les réseaux sociaux 
présente un brocoli sur lequel il est écrit « How do 
you know if someone is vegan? Don’t worry, they’ll 
fucking tell you. » [Comment savoir si quelqu’un est 
végane ? Ne vous inquiétez pas, ils vont s’en charger 
eux-mêmes]. Dans la réalité, le mème devrait plutôt 
se lire « Ask them nicely, they’re probably too shy to 
tell. » [Demandez-leur gentiment, ils sont probable-
ment trop timides pour en parler].
 Cette timidité se comprend bien. Que ce soit 
un déménagement avec une nouvelle conjointe, la 
décision d’abandonner ses études ou de partir à 
l’étranger, il est toujours difficile de prévoir comment 
nos proches vont réagir aux changements qu’on 
opère dans nos vies. C’est la même chose avec la 
transition vers le véganisme. Anticiper la réaction 
des autres est source d’angoisse.
 Il me semble pourtant qu’il y a quelque chose 
de particulier avec le véganisme. Il se pourrait que 
dans certaines circonstances les véganes soient 

stigmatisés. Le sociologue Erving Goffman définit 
la stigmatisation comme la perception d’un certain 
écart par rapport à une norme sociale. Dans les 
années 60, Goffman s’est intéressé aux interactions 
entre gens « normaux » et stigmatisés. Il a observé 
que ces derniers avaient tendance à tout mettre en 
œuvre pour cacher leur stigmate ou, à tout le moins, 
éviter de créer un malaise. Les personnes stigmati-
sées se sentent forcées de se réjouir d’être comme 
tout le monde, tout en évitant les situations où elles 
sentent qu’on aura du mal à les accepter. Ça ne vous 
rappelle rien ?
 Évidemment, la question du stigmate est com-
plexe et la réalité des véganes n’a rien à voir avec 
celles d’autres groupes largement stigmatisés. Il 
n’empêche que le monde est rempli de personnes 
qui désirent faire le bien et qu’on stigmatise : des 
Afro-Américaines aux féministes, en passant 
par les membres des Premières Nations et de la 
communauté LGBT. Dans tous les cas, ce sont les 
personnes stigmatisées qui doivent faire en sorte 
que tout se passe « bien ». En « changeant de ton », en 
se montrant conciliantes, en apportant des cupcakes 
pour tout le monde. Elles devront aussi apprendre 
à sourire aux blagues douteuses et à répondre 
calmement aux questions stupides. Et lorsque ça 
se passe mal, c’est évidemment leur faute. La scène 
que décrit la féministe Sarah Ahmed dans Feminist 
Killjoys and Other Willfull Subjects a dû se reproduire 
des milliers de fois :

La famille se réunit autour de la table ; c’est 
censé être une occasion spéciale. On travaille 
dur pour maintenir cette occasion heureuse, 
pour maintenir la surface de la table polie 
afin que puisse rejaillir l’image de la bonne 
famille. Il y a tant de choses que vous n’êtes 
pas censée dire, faire, être, afin de préserver 
cette image. Si vous dites, faites, ou êtes ce qui 
ne reflète pas l’image de la famille heureuse, 
le monde devient déformé. Vous devenez la 
cause d’une distorsion. Vous êtes la distorsion 
que vous causez. Un autre diner ruiné.

 Sarah Ahmed encourage les féministes à accep-
ter leur rôle de rabat-joie en ramenant sur la table ce 
que les autres ne veulent pas voir. J’essaie de m’en 
inspirer. On ne changera pas le monde en s’excusant 
et en offrant des cupcakes.

Élise Desaulniers est une militante, conférencière et auteure 
québécoise. Ses ouvrages Je mange avec ma tête, Vache à lait et 
Le défi végane 21 jours ont été publiés en France et au Québec, 
et sont traduits en anglais, en italien et en espagnol.



14

véganes

En semaine, je vis dans un condo en ville. Le weekend, 
j’habite une petite ferme à la campagne. Je suis pleine-
ment consciente de partager ces deux espaces avec 
des animaux sauvages qui parviennent à survivre, voire 
à s’épanouir en plein cœur de nos environnements 
humains. En ville, nos voisins « liminaux » sont surtout 
des corbeaux, des moineaux, des canards, des renards 
et des écureuils. En région agricole, la liste s’allonge 
pour inclure de nombreux autres oiseaux, des amphi-
biens, des reptiles ainsi que des petits mammifères 
(souris, tamias) et des gros (chevreuils, coyotes).

Comment vivre 
avec les blaireaux!?
Sue Donaldson

ÉDITORIAL



15

magazine contreculturel

Les animaux liminaux sont les grands oubliés de 
nos réflexions sur la justice interespèce. Quelles 
sont nos obligations envers eux ? Comment rendre 
possible une cohabitation harmonieuse ? Il est 
difficile de penser à des solutions générales qui 
pourraient convenir à des animaux aussi disparates. 
Les humains se réjouissent de la présence d’oiseaux 
chanteurs, mais ils exterminent les animaux « nui-
sibles » comme les rats. La présence de nombreux 
autres animaux liminaux passe tout simplement 
inaperçue. Certains sont tout à fait à l’aise avec les 
humains et se montrent même curieux. D’autres sont 
indifférents. Mais la plupart tentent désespérément 
de nous éviter tout en tirant le meilleur parti de nos 
bâtiments, de nos ordures, de nos jardins et de 
nos cultures.
 Dans le cadre d’une étude récente réalisée 
à Oxford, au Royaume-Uni, différentes bandes 
sonores ont été diffusées devant des tanières de 
blaireaux. Ceux-ci étaient plus effrayés par les sons 
de voix humaines que par ceux de leurs prédateurs 
traditionnels. Cela n’a rien de surprenant. Les 
« superprédateurs » humains représentent le plus 
grand danger pour les blaireaux (ainsi que pour la 

plupart des animaux liminaux et sauvages). Selon 
Liana Zanette, une spécialiste des blaireaux, « nos 
écosystèmes dominés par les humains ne sont pas 
sains. Les animaux qui vivent parmi nous ne nous 
aiment pas vraiment. Nous commençons à peine à 
décortiquer tout ce que cela implique1. »
 Afin de « décortiquer » la situation, nous devons 
déjà dépasser l’opposition nature-culture et recon-
naitre que même les zones les plus urbanisées de 
la planète sont des communautés multiespèces. 
Les non-humains ont tout autant le droit que nous 
d’habiter ces espaces. Ils vivent parmi nous. Ils ont 
le droit d’y être autant que nous et nous n’avons pas 
le droit de les expulser. Nous devons donc apprendre 
à cohabiter. Lors de conflits graves, cela implique de 
protéger notre propriété et nos cultures en utilisant 
des stratégies non létales (sécuriser nos déchets et 
autres sources de nourriture, utiliser des barrières 
et planifier nos aménagements en tenant compte 
des besoins et des comportements des animaux 
liminaux). Vertu libérale souvent décriée, mais essen-
tielle, la « tolérance » prend ici toute son importance. 

Nous n’avons pas à aimer ni à accueillir chez nous 
chaque animal qui se présente. Nous n’avons pas 
à laisser les souris piller nos garde-mangers ni à 
abandonner nos parcs aux oies. Nous devons toute-
fois tolérer leur présence et planifier intelligemment 
plutôt que recourir à l’extermination.
 Souvent, nous pouvons et devons faire mieux 
que « tolérer » les animaux : nous devons les accom-
moder. Cela vaut pour la planification urbaine à 
grande échelle (conception de routes et limites de 
vitesse pensées pour les animaux ; corridors verts 

munis de végétation indigène et accès à l’eau ; 
codes de construction qui préviennent les impacts 
d’oiseaux et d’autres aléas ; haies, permaculture et 
pratiques agricoles biologiques ou respectueuses 
des animaux). L’échelle d’intervention pertinente 
pour les animaux liminaux étant relativement petite, 
elle est facilement négligée par les humains. Natalie 
Jeremijenko, designer écologique, crée des ponts 
de fleurs aériens afin d’aider les papillons à éviter 
les dangers urbains. Elle transforme aussi les sta-
tionnements interdits devant les bornes d’incendie 
à New York en miniparcs, afin d’atténuer les effets 
du ruissellement tout en fournissant un habitat aux 
petites bêtes2. (Avec un bénéfice collatéral : les 
miniparcs ne gênent pas les camions de pompiers, 
mais dissuadent les automobilistes de stationner.)

1	 Alex	Brockman,	«	CBC	programming	terrifies	British	badgers,	
study suggests: Research from Western University professor 

shows	badgers	more	afraid	of	humans	than	bears	»,	 
CBC.ca – Canadian News Sports Entertainment Kids Docs 
Radio TV	[en	ligne],	28 juillet	2016.

2	 Natalie	Jeremijenko,	Natalie Jeremijenko [en ligne].

Différentes bandes sonores ont été diffusées devant des tanières 
de blaireaux. Ceux-ci étaient plus effrayés par les sons de voix 

humaines que par ceux de leurs prédateurs traditionnels.



16

véganes

Les automobiles représentent l’un des plus grands 
dangers pour les animaux. L’installation de ponts 
aériens (pour les écureuils), de passages souterrains 
et d’une signalisation adéquate pour prévenir et 
éduquer les humains est cruciale – par exemple, 
la « voie désignée pour les canards » installée à 
proximité des canaux urbains au Royaume-Uni3. Les 
bâtiments, ruelles et terrains désaffectés sont autant 
de possibilités pour une guérilla jardinière qui crée 
des habitats.

 En tant qu’animaux terrestres, les êtres humains 
sont souvent inconscients des dangers et des 
obstacles que rencontrent les espèces aquatiques 
et volantes. Il est particulièrement important de 
restaurer les rivières pour les espèces aquatiques 
(en retirant les obstacles causés par des routes, des 
barrages ou des bâtiments) et de créer des corridors 
riverains pour les animaux terrestres.
 Les cycles diurnes et saisonniers sont aussi à 
considérer pour une cohabitation réussie. À notre 
maison de campagne, mon conjoint et moi sommes 
heureux de partager notre patio avec un couple 
de ratons laveurs. Nous les voyons rarement, sauf 
lorsque nous nous réveillons assez tôt pour les 
apercevoir qui reviennent de leurs rondes nocturnes. 
Nous utilisons le patio durant la journée pendant 
qu’ils dorment en dessous. Ils sortent une fois la nuit 
tombée quand nous rentrons à l’intérieur. Un partage 
saisonnier de l’espace est également envisageable. 
Il serait embêtant de ne pouvoir accéder à une 
remise, un balcon ou un étang situé sur notre terrain 
durant toute l’année. Mais si des animaux doivent 
monopoliser ces espaces pour une brève période 
de temps – lors de la nidification, par exemple –, il 
est possible d’accommoder tout le monde.
 Nous avons tous et chacun nos préférences 
lorsque vient le temps de vivre avec des animaux 
liminaux. Certains se contentent de les tolérer 
et s’efforcent d’installer des barrières et autres 
moyens de dissuasion. À l’opposé, d’autres, comme 
la naturaliste britannique et biographe des oiseaux 
Len Howard, ouvrent leurs maisons aux animaux 
liminaux et développent des amitiés profondes et 
instructives4. Beaucoup d’entre nous se situeront 

quelque part entre ces deux pôles : nous pourrons 
planter des arbres et des arbustes pour attirer les 
animaux, aménager des étangs, construire des 
cabanes pour les oiseaux et les chauves-souris, ins-
taller des abris ou des tas de bois pour les crapauds 
– mais nous refuserons de partager nos armoires, 
nos lits et nos espaces de vie.
 Il est temps pour la société de désigner des 
« ombudsmans des animaux » – des représentants 
humains qui pourraient intercéder auprès des 

administrations municipales, des grandes entre-
prises et des institutions sociales –, dont le mandat 
serait d’évaluer les besoins des animaux liminaux. 
Il est temps de mettre en œuvre des politiques 
de cohabitation.

Sue Donaldson est une chercheuse indépendante. Elle est la 
coauteure, avec Will Kymlicka, de Zoopolis : une théorie politique 
des droits des animaux (Alma éditeur). 
 
Traduction : Marie-Claude Plourde, traductrice agréée.

Illustration Maylee Keo

3	 Leonore,	«	Next	to	pedestrians,	bikes,	and	cars;	there	are	
other	road	users	too	»,	New Europe – Cities in transition 

[en ligne],	23 juillet 2015.
4 Len Howard, Living With Birds,	Londres,	Collins,	1963	[1956],	

256 p.

D’autres, comme la naturaliste britannique et biographe des oiseaux Len Howard, ouvrent 
leurs maisons aux animaux liminaux et développent des amitiés profondes et instructives. 





18

véganes

Ces animaux sont les premiers à avoir cultivé des 
plantes et développé l’élevage. À l’origine des premières 
grandes cités, ils possèdent l’une des plus vastes popu-
lations sur terre. Comme vous l’avez surement deviné, 
il s’agit des… fourmis !

SCIENCES

Miroir,  
mon beau miroir
Sébastien Moro



19

magazine contreculturel

Perçus comme des machines biologiques, les 
insectes n’ont pas bonne presse auprès des 
médias grand public, qui présentent souvent leurs 
impressionnantes constructions comme l’œuvre 
d’architectes automates, aveugles à leur réalisation.
 Rien ne saurait être plus faux.
 La découverte de la danse des abeilles, qui valut 
le prix Nobel à Karl Von Frisch en 1973, révélait déjà 
une communication riche et complexe. Mais elle 
ne faisait que lever un premier coin du voile sur les 

capacités de ces hyménoptères. D’autres ont suivi 
depuis.
 De nombreuses études ont en effet démontré 
la présence d’aptitudes cognitives insoupçonnées 
chez les insectes, comme l’existence de person-
nalités constantes chez diverses espèces (blatte 
américaine, criquet), de reconnaissance individuelle 
(frelon géant), de comportements d’automédication, 
de capacités de numération (abeille), d’utilisation 
d’outils (fourmi) et même la maitrise de concepts 
abstraits comme « au-dessus de », « à gauche de » et 
« différent de » (abeille).

Les insectes ont-ils conscience 
de leur existence!?

La « conscience de soi » est une notion très difficile 
à évaluer scientifiquement. En éthologie cognitive, 
de nombreux protocoles ont été mis au point, 
notamment sur le plan de la métacognition, afin de 
démontrer sa présence chez l’animal non humain. 
Dans la veine de ces recherches, le test du miroir 
s’est petit à petit imposé comme le mètre étalon 
quant à la « reconnaissance de soi ». Ce test ne fait 
cependant pas l’unanimité, car il est compliqué de 
déterminer ce qu’il mesure vraiment et, surtout, 
parce qu’il exclut de facto les espèces qui n’utilisent 
pas la vue comme sens principal. En restant prudent, 
on peut toutefois considérer que le test du miroir 
permet de déterminer si un individu reconnait son 
corps dans un miroir et donc, s’il le différencie de 
celui d’un autre. Mais ce test n’invalide pas pour 
autant la capacité de reconnaissance de soi, ou de 
conscience de soi, chez un individu qui y échouerait. 
Plusieurs chercheurs ont d’ailleurs mis au point des 
systèmes alternatifs de reconnaissance olfactive 
(chien, poisson cichlidé). De nombreuses espèces 

ont passé avec succès le test du miroir, bénéficiant 
d’une large couverture médiatique pour certains 
(chimpanzé, dauphin), dans un silence assourdissant 
pour d’autres (raie manta).
 Sous sa forme initiale, le test consiste à laisser un 
individu en présence d’un miroir pour qu’il s’y habi-
tue. L’individu est ensuite endormi et une marque 
de couleur est placée sur son corps à un endroit 
qu’il ne peut pas observer directement. Le test est 
considéré comme un succès si, quand le sujet voit 

la marque en s’observant dans le miroir, il tente de 
l’enlever sur son propre corps. Le test est ensuite 
adapté selon l’espèce.

Les fourmis face au miroir

En 2015, les chercheurs Marie-Claire et Roger 
Cammaerts ont donc soumis des fourmis au test du 
miroir, adapté comme suit.
 Dans un premier temps, on place une fourmi 
face à une vitre afin d’évaluer son comportement 
en présence de ce nouvel objet. Derrière la vitre se 
trouvent d’autres membres de sa colonie, qu’elle 
peut apercevoir. Dans cette situation, notre fourmi 
ne modifie en rien son comportement habituel. Au 
mieux, elle s’approche du dispositif, qu’elle touche 
vaguement des antennes. Les autres fourmis ne 
provoquent chez elle aucun intérêt particulier.
 Dans un second temps, les expérimentateurs 
remplacent la vitre par un miroir. Le comporte-
ment de la fourmi change alors radicalement. Elle 
s’approche dorénavant de l’objet, entre en contact 
13 à 20 fois plus et le touche également avec ses 
mandibules. En outre, elle agite la tête de gauche à 
droite tout en regardant dans le miroir.
 On peut donc en conclure que les fourmis mises 
en présence d’un miroir comprennent que l’individu 
qu’elles aperçoivent dans le miroir n’est pas un 
congénère, mais quelque chose d’autre. Il est à 
noter que tout le matériel de l’étude est nettoyé entre 
chaque essai afin d’éliminer toute trace possible 
de phéromones.

Les fourmis passent-elles le test!?

C’est ici que l’expérience prend une tournure inté-
ressante. Avant le test, six fourmis ont été observées 

Le test est considéré comme un succès si, quand le sujet voit la marque 
en s’observant dans le miroir, il tente de l’enlever sur son propre corps. 



20

véganes

pendant six minutes afin de déterminer leur compor-
tement « normal ». Aucune d’entre elles n’a procédé 
au nettoyage de la partie avant de sa tête (le clypeus) 
durant cette période. Les chercheurs ajoutent alors 
une marque bleue sur le clypeus et observent à 
nouveau les fourmis dans un compartiment vide, 
sans miroir. Ces dernières continuent de vaquer à 
leurs occupations sans jamais essayer de retirer la 
tache. On peut donc envisager qu’elles ne l’aient 
pas détectée.
 Les sujets marqués sont ensuite déposés 
dans le compartiment contenant le miroir. Au 
bout de quelques secondes, toutes les fourmis, à 
l’exception d’une, procèdent au nettoyage de cette 
marque après inspection dans le miroir. Aucune 
ne cherche à nettoyer la tache de son reflet et l’on 
compte entre une vingtaine et une trentaine de 
tentatives de nettoyage au cours des six minutes que 
dure l’expérience.
 Afin de confirmer que la tache bleue est bien l’élé-
ment déclencheur, les chercheurs recommencent 
l’expérience avec de nouvelles fourmis dotées d’une 
tache de la couleur de leur corps (du corps des 
fourmis, pas de celui des chercheurs), toujours sur 
le clypeus. Toutes les fourmis sauf une – il en faut 
toujours une – adoptent le comportement observé 

La tâche la plus complexe sera de 
parvenir à imaginer ce que peut 

être cette autre intelligence 

lors de l’ajout du miroir en début d’expérience, mais 
aucune n’essaye d’enlever la tache. La seule fourmi 
à avoir nettoyé la marque est d’une couleur plus 
sombre que les autres, rendant la marque sur son 
clypeus visible.
 Roger et Marie-Claire Cammaerts recommencent 
encore une fois l’expérience, mais, cette fois-ci, 
avec une tache bleue derrière la tête. Les fourmis 
continuent de s’approcher et de se regarder dans 
le miroir, en bougeant la tête de gauche à droite 
comme dans le cas des fourmis non marquées. 
Aucune tentative de nettoyage n’est observée.
 Il est intéressant de noter que l’expérience ne 
fonctionne pas avec de jeunes fourmis, ce qui 
suggère qu’une certaine maturation est nécessaire 
pour que ce comportement apparaisse (quelques 
semaines).
 Cette étude, parue dans la revue Journal of 
Science, nécessite évidemment une validation 
du reste du monde scientifique, mais elle laisse 
entrevoir la possibilité de découvertes encore 
plus extraordinaires sur la cognition des insectes, 
laquelle reste très peu explorée aujourd’hui (à 

l’exception de certaines espèces d’hyménoptères 
comme les fourmis et les abeilles).
 La tâche la plus complexe sera de parvenir à 
imaginer ce que peut être cette autre intelligence, 
de lui poser des questions qui font sens pour elle 
et non pas uniquement pour nous, comme nous le 
faisons encore trop souvent.
 Pour citer le primatologue Frans De Waal : 
« Cessons de faire de l’homme la mesure de toute 
chose. Évaluons les autres espèces par ce qu’elles 
sont, elles. Je suis sur que nous découvrirons ainsi 
de nombreux puits sans fond, dont certains sont 
encore inimaginables pour nous. »

Sébastien Moro est un conférencier spécialisé en éthologie.

Références

Marie-Claire Cammaerts et Roger Cammaerts, « Are ants 

(hymenoptera,	formicidae)	capable	of	self	recognition?	»,	
Journal of Science,	vol. 5,	no 7,	2015,	p. 521–532.

Marie Dacke et Mandyam V. Srinivasan, « Evidence for counting 

in	insects	»,	Animal Cognition,	2008,	vol. 11,	no 683.
Aurore	Avarguès-Weber	et	Martin	Giurfa,	«	Conceptual	learning	

by	miniature	brains	»,	Proceedings of the Royal Society B, 

vol. 280,	no 1772,	publié	le	9 octobre	2013.
Jessica	Abbott,	«	Self-medication	in	insects:	current	evidence	

and	future	perspectives	»,	Ecological Entomology,	vol. 39,	
no 3,	2014,	p. 273–280.

Joan	H.	Fellers	et	Gary	M.	Fellers,	«	Tool	Use	in	a	Social	Insect	
and	Its	Implications	for	Competitive	Interactions	»,	Science, 

vol. 192,	no 4234,	2 avril	1976,	p. 70–72.



SCIENCES

Le microbiote intestinal!: 
Qu’est-ce que c’est!? Comment le véganisme l’affecte!?

LE MICROBIOTE EN CHIFFRES

Notre	microbiote	intestinal	pèse	2 kilogrammes,	 
soit autant que notre cerveau !

2 kilos

50	%
50	%

Nous	avons	d’autres	microbiotes	!	Cutané,	vaginal,	respiratoire…

Les	bactéries	représentent	 
jusqu’à	1/3 des selles.

Il	comporte	plus	de	1	000 espèces	bactériennes	 
regroupées	en	4 grandes	familles.

Références

W .J.	Craig,	«	Health	effects	of	vegan	diets	».	Am. J. Clin. Nutr.	2009,	89,	
1627S–1633S.

M.	Glick-Bauer	et	M.-C.	Yeh,	«	The	Health	Advantage	of	a	Vegan	Diet:	
Exploring	the	Gut	Microbiota	Connection	».	Nutrients	2014,	6,	4822-4838.

J. Zimmer et al.,	«	A	vegan	or	vegetarian	diet	substantially	alters	the	human	
colonic	faecal	microbiota	».	Eur.	J. Clin. Nutr.	2012,	66,	53–60.

C. DeFilippo et al.,	«	Impact	of	diet	in	shaping	gut	microbiota	revealed	
by	a comparative	study	in	children	from	Europe	and	rural	Africa	».	
Proc. Natl. Acad. Sci.	USA	2010,	107,	14691–14696.

M. Desautels-Marissal, Mille milliards d’amies. Comprendre et nourrir 
son microbiome.	Éditions	Cardinal.	2016	,	219 p.

E.	Sender	et	M.	Gozlan,	«	Le	microbiote,	allié	de	notre	cerveau	».	 
Sciences et Avenir.	2016,	no 835,	35.

3 UTILITÉS MAJEURES

PAR QUOI EST-IL INFLUENCÉ ?

UN MICROBIOTE À TON IMAGE

Agirait sur la digestion
–		Module	les	mouvements	de	l’intestin.
–		Stimule	la	régénérescence	des	tissus	intestinaux.
–		Permet	l’absorption	de	nutriments	inaccessibles	 
sans	certaines	bactéries.

Ethnicité Âge

Mais surtout : la diète !

Conditions 

hygiéniques

Conditions de naissance

Aurait un effet sur l’humeur et la santé mentale
–		Affecte	les	cellules	intestinales	liées	aux	neurones	 

intestinaux communiquant avec le cerveau.

–		Implication	dans	certains	troubles	 
du	comportement	(notamment	l’autisme).

Agirait sur le système immunitaire
–		Protection	via	les	composés	que	certaines	 
bactéries	sécrètent	(acides…).

–		Nos	bonnes	bactéries	occupent	une	place	
sur notre paroi intestinale qui empêcherait 

les	bactéries	pathogènes	de	s’y	fixer.

Illustration Carolie Joly

Nous	sommes	autant	de	cellules	bactériennes	qu’humaines.

1/3	bactéries 1/3	fibres 1/3	composés	divers

BacteroidesFirmicutes

Actinobactéries Protéobactéries

Cette	infographie	a	été	faite	via	une	recherche	bibliographique	d’envi-
ron	10 articles	scientifiques	et	livres.	La	recherche	sur	le	microbiote	
étant actuellement très active, il se peut que de nouvelles découvertes 

sur	le	lien	de	l’alimentation	avec	le	microbiote	soient	publiées	dans	les	
prochaines	années.	Les	recherches	sont	toujours	nécessaires	pour	
évaluer si une diète végétalienne peut être médicalement prescrite 

pour	résoudre	des	dérèglements	de	microbiote	et	des	bénéfices	sur	
la santé	à long	terme.

Une alimentation végétalienne non transformée et variée 

apporte	une	diversification	du	microbiote	qui	permettrait	une	
meilleure	adaptation	et	rétablissement	en	cas	de	dérèglement	
ponctuel. Cette diète favorise également la croissance de 

bactéries	sécrétant	des	métabolites	bénéfiques	qui	crée	
un	milieu	acide	défavorable	à	la	croissance	de	certaines	
bactéries pathogènes.

Une alimentation typique nord-américaine (riche en sel, 

sucres, graisses et protéines animales) favoriserait certaines 

bactéries	connues	pour	leur	rôle	pro-inflammatoire	ou	
pro-athérosclérose.



22

véganes

Quatre ans que j’ai adopté un mode de vie zéro déchet. 
Ça fait quelques fois maintenant que je me dis : 
« Mmmm… je ne pense pas réussir ce défi-là en mode 
zéro déchet. » Pourtant, chaque fois, sans que tout 
soit parfait, j’arrive à trouver des solutions alternatives 
 vraiment chouettes.

Déménager 
sur quatre roues… 
de vélo!!
Mélissa 
de La Fontaine

MINIVERT



23

magazine contreculturel

En octobre dernier, je me suis retrouvée nez à 
nez avec le plus corsé de ces défis à ce jour : mon 
déménagement.
 Vous savez, M. Déménagement, c’est le bon ami 
de Mmes Boites de Carton et de leur enfant Ruban 
Adhésif. Et il y a toujours le beau-frère prêt à donner 
un coup de main : M. Camion Polluant. Disons-le haut 
et fort : ces petits copains ne sont pas les meilleurs 
amis de mon p’tit cœur vert.
 Mais, comme dans toutes bonnes pratiques de 
notre vie moderne, il existe une façon alternative 
et plus écolo de faire les choses. Et ça, ça fait mon 
bonheur !
 Nous allons donc jaser de déménagement à vélo 
(oui, oui, c’est possible) et de boites réutilisables. 
Bien sur, pour l’instant, l’offre se trouve principale-
ment à Montréal. Mais c’est en créant la demande 
qu’on crée l’offre ! Travaillons donc ensemble 
pour que le déménagement à vélo devienne 
monnaie courante.

Boites réutilisables

Avant de déménager, il faut faire ses boites (yeah !). 
Quoi de plus désagréable que de courir les épiceries 

du coin pour récupérer leurs vieilles boites de carton 
mouillées, sans couvercle, sans poignées et de for-
mats différents (pas idéal pour jouer à Tetris) ? Ou de 
payer une fortune pour des boites de carton neuves 
qu’on va ensuite… jeter ?
 Personnellement, mon p’tit côté organisé aime les 
boites pareilles, solides et… réutilisables ! J’ai donc 
opté pour l’entreprise montréalaise PolarBox, qui m’a 
été référée par ma compagnie de déménagement, et 
j’en suis très satisfaite. Mais sachez qu’il en existe 
plusieurs autres, à vous de choisir. Le concept est 
simple : ils vous livrent les boites, vous les remplissez, 
vous les déménagez, vous les videz et ils viennent les 
reprendre à votre nouvelle adresse. Magie !

Déménageurs à vélo

On va tout de suite mettre quelque chose au clair : ce 
sont des déménageurs qui roulent à vélo. Plutôt que 
de conduire des camions, ils conduisent des vélos. 
Les employés de cette entreprise connaissent leur 
boulot et le font à merveille. En fait, je dirais même 
qu’ils sont davantage professionnels et beaucoup 
plus minutieux que certains déménageurs en 
camion que j’ai engagés par le passé…

Illustration Samuel Jacques



24

véganes

 Comment ça s’est passé ? À l’heure dite, deux 
déménageurs sont arrivés chez moi, chacun armé 
d’un vélo et de sa remorque faite sur mesure à 
Montréal. Ils ont vidé mon appartement et ont 
commencé une impressionnante partie de Tetris 
avec mes électroménagers (des déménageurs, je 
vous dis : ils déménagent tout !), mes boites, mon 
futon, mon divan, etc. Du grand art ! Il aura fallu 
deux voyages et trois heures pour que ma petite 
maison soit relocalisée. Tout ça, dans une bonne 
humeur contagieuse. Parce que les employés de 
Déménagement Myette font ce travail par plaisir et 
non seulement ça parait, mais ça fait du bien !
 Oui, mais l’hiver ? Jusqu’à tout récemment, cette 
sympathique compagnie de déménagement arrêtait 
ses opérations l’hiver pour des raisons évidentes 
de sécurité. Depuis quatre ans, elle continue ses 
activités, mais en camion. Et l’idée est vraiment 
chouette ! Vous connaissez Cyclo Nord-Sud ? C’est 
un organisme qui, dans ses propres mots, « récupère 
les vélos inutilisés au Nord et les expédie aux com-
munautés défavorisées du Sud afin qu’ils servent 
d’outils de développement ». Comme ils ne se servent 
pas de leur camion l’hiver… c’est Déménagement 
Myette qui le loue. Le match parfait, quoi !
 Déménagement zéro déchet ? Presque. Mais 
pas tout à fait. Il leur faut tout de même du ruban 
adhésif pour emballer les gros morceaux dans une 

couverture et pour solidifier leur Tetris géant. Cela 
dit, la compagnie a bien essayé d’utiliser seulement 
des sangles élastiques pour ne plus produire de 
déchets, mais le résultat n’était pas aussi solide et 
efficace. Comme on le dit si bien, rien n’est parfait 
en ce bas monde. Cela dit, les seuls déchets produits 
par mon déménagement sont ces fameux morceaux 
de ruban, soit l’équivalent d’un sac d’épicerie. De 
quoi être fière !
 Petite astuce : s’il ne pleut pas la journée de votre 
déménagement, demandez à ce que votre matelas 
ne soit pas emballé dans un immense sac de plas-
tique. À quoi bon ? Vous pouvez le protéger grâce à 
deux draps-housses en tissu et les laver par la suite.
 Oui, mais, le prix ? Cent dollars de moins que ce 
que j’avais prévu dans mon budget.

Julien Myette, propriétaire et fondateur 
de Déménagement Myette

Avant de créer son entreprise, Julien avait déjà 
travaillé comme ingénieur informatique et comme 
déménageur, il était cycliste et… écolo ! Les 
ingrédients gagnants pour créer une compagnie 
de déménagement à vélo. Depuis la fondation de 
l’entreprise en 2008, celle-ci a pris de l’expansion 
à une vitesse folle. Lors de sa première année 
d’opération, Julien n’avait qu’une seule remorque 
sur la route. En 2016, il en avait douze. La clientèle 
de Déménagement Myette a aussi beaucoup évolué 
depuis les commencements. Alors qu’au tout début, 
seuls les « écolos endurcis » optaient pour un démé-
nagement à vélo, aujourd’hui, c’est aussi l’excellent 
service offert par la compagnie qui attire les gens.
 Non seulement Julien est impressionnant par 
son parcours, mais en plus, il est végéta*ien. Ici, 
l’astérisque n’est pas anodin. C’est que Julien, 
comme plusieurs d’entre nous, est végétalien la 
grande majorité du temps, mais il lui arrive de faire 
des exceptions végétariennes par manque de temps 
ou dans un contexte social particulier.
 Grâce à son entreprise et à son mode de vie, 
Julien s’attaque donc à deux des plus grandes 
sources de pollution : le transport et l’élevage. Et 
pour ça, on lui dit MERCI !

 P.S. : En 2006, Julien a mis sur pied un site de ren-
contre pour végétariens qui a fait fureur en France. 
Un homme inspirant, je vous dis.

Mélissa de La Fontaine milite pour le zéro déchet par ses confé-
rences sur le sujet et sa collaboration au blogue Les Trappeuses.



25

magazine contreculturel



26

véganes

Beaucoup s’en étonnent, mais il faut 
savoir que dans notre petite Slovénie, le 
mouvement végane est en plein essor. À 
Ljubljana, la capitale, on compte même 
de nombreux restaurants véganes. 
Des évènements liés à la cause ont 
lieu presque chaque semaine. Ils sont, 
pour la plupart, organisés par la Société 
végane slovène, un groupe de bénévoles 
qui travaillent à la promotion du véga-
nisme au quotidien.
 Comment ? Par exemple avec 
le « Défi végane facile 30  jours ». 
Ce programme lancé chaque mois 
consiste à envoyer des recettes et de 
l’information sur une base quotidienne. 
Et les aspirant.e.s véganes sont aussi 
jumelé.e.s avec un.e mentor.e. En mai 
et novembre, le défi prend une ampleur 
particulière, avec des conférences, 
des cours de cuisine et des prix, ainsi 
que la participation de divers médias. 
La Société végane slovène organise 
aussi le festival Vegafest, qui regroupe 
50 kiosques véganes, des conférences, 
une compétition de dégustation de 
bananes et des prestations sportives. 
Enfin, les « VegaFriday », des soirées de 
conférences, de dégustations gratuites 
et de rencontres, se tiennent les vendre-
dis dans plusieurs villes du pays.
 Ça bouge aussi chez les vedettes. 
Des célébrités slovènes, surtout des 
chanteur.se.s et des acteur.trice.s, 
se mettent au mode de vie végane. 
Même si leur implication demeure 

parfois éphémère, cela permet d’élargir 
l’audience du mouvement et d’attirer 
l’attention des médias. Des athlètes 
slovènes en impressionnent d’ailleurs 
plus d’un en décrochant de meilleurs 
résultats depuis leur changement 
d’alimentation !
 En 2013, notre campagne anti-four-
rure a réussi à influencer les législateurs. 
Il est désormais illégal de produire de la 
fourrure en Slovénie, que ce soit dans 
des fermes ou par la chasse. L’utilisation 
d’animaux sauvages dans les cirques a 
également été bannie. Une belle victoire 
pour nous. Il faut d’ailleurs reconnaitre 
que l’année 2013 a également été impor-
tante dans toute l’Europe, puisqu’on y a 
interdit les essais sur les animaux pour 
l’industrie des cosmétiques.
 À ce jour, le mouvement végane à 
Ljubljana et en Slovénie est donc en 
pleine croissance : notre petite popu-
lation (2  millions d’habitant.e.s) nous 
aide sans doute à créer un réseau serré 
d’activistes et à nous mettre en contact 
avec les personnes qui se joignent au 
mouvement. Certes, malgré les chan-
gements palpables dans la mentalité 
slovène face au sort des animaux, 
aucun tournant majeur n’est encore 
advenu. Nous sommes évidemment 
impatient.e.s. Mais en attendant, nous 
militons sans relâche sur le terrain : nous 
organisons des manifestations, nous 
distribuons des fascicules d’info dans 
la rue, nous montrons des vidéos aux 

passants – après les avoir attirés avec de 
la bonne bouffe végétalienne !

Maja Hrovat 
Société végane slovène

MONDE

Illustrations Yves Paradis



27

magazine contreculturel

Une véritable dynamique s’est mise en 
place dans cette région traditionnelle-
ment associée à la viande de cochon : 
dans le domaine de l’activisme comme 
celui de l’éducation, l’Alsace a été deux 
fois pionnière ces dernières années. 
C’est par exemple à l’Acoustic de 
Sélestat que se tint en 2014 le premier 
VegOresto, initiative lancée par l’asso-
ciation L214, alors très jeune, consistant 
à inviter des restaurants omnivores 
à proposer des repas véganes pour 
une soirée.
 En voyage à Colmar, il y a quelques 
mois, j’ai même eu la surprise, en acti-
vant Happy Cow, de découvrir un snack 
végane à la sortie de la gare : du fait de sa 
proximité avec l’Allemagne, l’Alsace a vu 
ouvrir récemment des enseignes turques 
proposant une spécialité à base de boul-
gour, le cigköfte. Ce petit wrap nutritif, 
parfois pimenté, ne coûte que trois 
euros. On retrouve ainsi à Mulhouse, 
Strasbourg, et d’autres villes encore, 
deux chaines véganes concurrentes, 
Oses et Cigköftem. Sans parler du fait 
que la proximité avec l’Allemagne signi-
fie que l’offre pléthorique de produits 
véganes à bas prix est à portée de bus !
 Côté restaurants, l’offre se développe 
lentement mais surement. Vélicious est 
une véritable institution strasbourgeoise 
(leur double cheeseburger est un petit 
miracle). Aux dernières nouvelles, un 
snack allait ouvrir, plus proche du centre-
ville. Près de l’actuel Vélicious, on jettera 

aussi un œil à L’Eden Sans Gluten ou, 
dans le cas des restaurants aux options 
véganes hautement recommandables, 
à La Fleur des Champs ou à la chaine 
PUR etc. Dans le quartier touristique de 
la cathédrale, on fera enfin un détour 
par l’enseigne Lush, qui propose de 
nombreux produits de beauté véganes 
et organise régulièrement des journées 
« Charity Pot », où les ventes de certains 
pots de crème sont reversées à Avenir 
Vegan, association locale apportant 
pour l’occasion quelques mignardises 
cruelty-free.
 Créée en 2016 par l’un des fondateurs 
de l’antenne alsacienne de L214, Avenir 
Vegan – qui se caractérise par un enga-
gement plutôt écolo, des partenariats 
avec Sea Shepherd pour le nettoyage 
des zones humides, des distributions de 
nourritures véganes aux plus démunis – 
est loin d’être la première à s’être implan-
tée dans le coin. 269Life fait désormais 
partie du paysage, aux côtés de l’asso-
ciation historique, Animalsace. On trouve 
ainsi sur la ville un noyau fiable d’une 
bonne centaine de personnes présentes 
aux différents pique-niques organisés 
deux fois l’an à Colmar et Strasbourg, et à 
toutes les manifs, comme celle qui réunit 
début octobre près de 400 personnes à 
Niederhausbergen, dans la banlieue 
nord-est de Strasbourg, et qui s’oppose 
à un odieux centre d’élevage de singes 
voués à la vivisection. Et en mai 2016 
s’est tenue la première Semaine Végane 

organisée par VegNature, festival fédé-
rateur proposant pique-niques, confé-
rences, manifestations, randonnées, 
au cours duquel les militants de tous 
horizons auront eu l’opportunité de se 
rencontrer, d’échanger et pourquoi pas 
de créer de nouveaux projets.
 Un colloque s’est ainsi tenu fin 
octobre 2016 au Collège doctoral euro-
péen, autour des conditions d’abattage 
– mais on y parla aussi de la captivité des 
cétacés –, tandis que la formation elle-
même était concentrée sur trois jours, fin 
novembre, ouverte aux étudiants comme 
aux gens de la vie active souhaitant se 
former en éthique animale. On y aura 
ainsi croisé le directeur du Jardin des 
Plantes de Paris, où Nénette, la célèbre 
orang-outan, est détenue depuis des 
décennies ! À terme, les vingt étudiants 
de la classe ont rendu un article et passé 
un oral sur l’un des sujets traités en 
travaux dirigés, l’abattage des animaux 
ou l’expérimentation animale. Le public 
de ces deux évènements était donc 
très hétérogène, souligne Jean-Marc 
Neumann, qui se réjouit : « Parmi les 
étudiants, l’approche était clairement 
et ostensiblement abolitionniste ! » 
Une chose est sure : on a hâte de voir à 
l’œuvre ces futurs diplômés de l’Alsace.

Camille Brunel 
(sur les conseils avisés de Clémence Laot)



28

véganes

Être végane à Québec est facile… 
quand on connait les ressources et 
qu’on sait bien s’entourer. En effet, 
contrairement aux autres grandes 
villes de la planète, notre capitale 
provinciale fait piètre figure en ce qui a 
trait au véganisme. Malgré une popula-
tion de plus de 500 000 habitants, nous 
comptons à peine deux restaurants 
véganes. Comment expliquer cette 
pénurie ? Le peu de véganes ? Le peu 
d’activistes ? Parmi les hypothèses, je 
soupçonne l’aspect francophone de 
la ville. Encore récemment, la majorité 
des grands penseurs de la cause 
animale étaient anglophones, limitant 
l’accès aux idées et enjeux antispé-
cistes. D’ailleurs, avant 2006, date de 
la sortie du film Un repas Végé, il n’y 
avait aucun documentaire québécois 
abordant le véganisme. La région de 
Québec est aussi connue pour son 
conservatisme, tant du côté politique 
qu’alimentaire. S’ajoute enfin le peu de 
diversité ethnique.
 Alors que faire dans une ville où l’on 
connait peu ou pas de véganes ? Que 
faire quand les gens ne connaissent 
pas le véganisme ? C’est dans ce 
contexte qu’en 2008 avait germé 
l’idée de tenir des potlucks mensuels 
où chacun apporte un plat végétalien. 
Avec 20 à 50  participant.e.s, l’im-
mense buffet ainsi créé fait tomber de 
nombreux préjugés. Et après plus de 
100 potlucks, ce sont des centaines 

de personnes qui ont fait un pas, petit 
ou grand, vers une alimentation plus 
végétale. Cela permet également de 
sortir des réseaux virtuels pour ren-
contrer des gens et briser l’isolement. 
Ces rencontres mensuelles ont aussi 
contribué à l’émergence d’autres ini-
tiatives. Ainsi, devant l’intérêt marqué 
pour ses essais de fromages végétaux 
apportés lors des potlucks, une par-
ticipante a démarré son entreprise 
qui vend désormais ses « Vromages » 
partout dans la province.
 Mentionnons aussi l’inspiration 
apportée par les potlucks pour 
fonder l’Association végétarienne et 
végétalienne de l’Université Laval, un 
ajout important pour la communauté 
étudiante de la ville de Québec. 
L’université est un lieu idéal pour la 
tenue de conférences et le succès 
se confirme par le grand nombre de 
jeunes qu’elles attirent. Les groupes 
et évènements Facebook facilitent 
beaucoup le soutien aux personnes 
en transition et l’organisation d’acti-
vités, comme l’organisation de vigiles 
antispécistes. Depuis plusieurs mois, 
des évènements resto contribuent 
aussi à rassembler des véganes et à 
encourager les restaurants qui offrent 
des plats sans produits animaux.
 Il y a depuis longtemps des véganes 
à Québec, mais le mouvement 
est hétéroclite et se constitue de 
cercles d’intérêts distincts : groupes 

anarchistes, amateurs de musique 
underground, groupes d’étudiants, 
groupes d’amis écolos, etc. Beaucoup 
sont ouverts et font des « efforts » sans 
pour autant être véganes. La santé (ou 
les problèmes de santé…) s’avère une 
motivation courante pour cheminer 
vers le véganisme, comme l’atteste 
l’offre végane (en majorité crudivore), 
laquelle est souvent associée au yoga 
et autres pratiques de santé naturelle. 
Du côté des initiatives plus politiques, 
l’organisme Voix Animale a travaillé 
pour interdire la vente de chiots dans 
les animaleries de la ville, mais mal-
heureusement sans succès jusqu’à 
maintenant.
 Pour aider le véganisme, il faudrait 
davantage de visibilité, que ce soit par 
des sorties publiques, des entrevues 
auprès des médias ou encore l’orga-
nisation d’évènements d’envergure 
(Veggie Pride, Festival végane). 
L’engagement de personnalités 
publiques aiderait certainement la 
cause. Car, lorsque des restaurants 
offrent dans leur menu de la pizza 
végé, mais que leur pâte contient du 
saindoux, c’est le signe qu’il reste 
encore beaucoup d’éducation à faire.

Stéphane Groleau 
veganequebec.net



29

magazine contreculturel

Ces dernières années, le nombre 
de restaurants végétaliens à  Tokyo 
et Kyoto a augmenté : on estime même 
que les véganes représentent 2,7 % 
de la population japonaise. À l’échelle 
du dixième pays le plus peuplé du 
monde, cela revient à dire qu’il y a plus 
de 3,4 millions de véganes au Japon ! 
Malgré leur nombre croissant, il 
semble malheureusement que la prise 
de conscience du bien-être animal ne 
progresse pas assez vite au niveau de 
la société. La législation en matière 
de protection animale en est encore à 
ses balbutiements, et le défi prioritaire 
reste de les défendre contre l’élevage 
industriel, l’industrie de la fourrure 
et les sociétés pharmaceutiques. En 
réalité, les personnes exerçant dans 
ce secteur d’activité ne risquent pas 
d’être poursuivies en justice ni de subir 
des sanctions, le système juridique 
n’étant pas structuré en conséquence.
 Pourtant, les consommateurs 
japonais évoluent. Le grand public a de 
plus en plus conscience de l’éthique 
animale, et il a décidé de modifier son 
mode de consommation, ainsi que ses 
modes de production. L’une des raisons 
du nombre croissant de véganes tient à 
l’impossibilité de trouver, de manière 
générale, de la viande, ou d’autres 
produits, provenant d’animaux élevés 
dans le respect des normes éthiques. 
Sur le marché japonais, 95,2 % des œufs 
proviennent d’élevages de poules en 

batterie, 88 % des truies ont été séques-
trées dans des cages de gestation – à 
noter que l’usage de ces cages est en 
augmentation –, tandis que 73 % des 
vaches, dans l’élevage industriel, sont 
attachées 365 jours par an. Le cas de la 
viande bovine est particulièrement inté-
ressant, car elle est considérée comme 
un produit de luxe dans la société 
japonaise. Ces animaux sont privés du 
moindre exercice physique afin d’être 
plus gras que les bœufs « normaux ». Ils 
sont de plus élevés avec une carence 
délibérée en vitamine A qui les rend 
aveugles. Une résistance acharnée s’im-
pose donc contre l’élevage industriel… 
En dépit même du mouvement mondial 
pour une exploitation animale sans 
cages ni caissons, aucune entreprise 
japonaise n’a déclaré vouloir cesser 
d’y recourir. L’absence totale de prise 
de conscience du bien-être animal 
explique d’ailleurs que la dose d’anti-
biotiques par individu soit encore plus 
élevée qu’aux États-Unis.
 Dans le domaine des cosmétiques, 
les animaux sont toujours utilisés à 
des fins expérimentales, mais l’une 
des principales sociétés a récemment 
déclaré qu’elle cesserait d’effectuer 
des tests sur les animaux (excepté pour 
le marché chinois). En outre, grâce aux 
dix années de campagnes de mobi-
lisation menées par le Japan Animal 
Rights Center (Centre de défense des 
droits des animaux), les exportations 

de manteaux de fourrure ont diminué 
de 80 %. Les élevages d’animaux à 
fourrure, alors largement répandus 
dans les années 1980, ont totalement 
disparu depuis l’année dernière.
 Un grand nombre de Japonais sont 
cependant très sceptiques à l’idée 
d’arrêter le poisson. Et malgré le fait 
que l’archipel se situe au troisième rang 
mondial parmi les pays consommateurs 
d’œufs, de nombreux  Japonais n’ont 
pas la moindre idée de la quantité 
d’œufs utilisée quotidiennement dans 
leur alimentation. Plus curieusement 
encore, nombre d’entre eux ne 
considèrent même pas le bacon ou 
le jambon comme de la viande. Il se 
peut ainsi qu’un.e végétalien.ne de 
passage au Japon soit déçu.e à l’idée 
de ne presque rien pouvoir manger 
là-bas : bien que les spécialités de la 
gastronomie japonaise comportent 
énormément de légumes, cela ne signi-
fie pas pour autant qu’elles soient végé-
taliennes. La gastronomie japonaise est 
un art délicat. Nutritive et délicieuse, 
c’est la soupe confectionnée à base 
d’algues et de champignons shiitakes 
(appelés également shiitakés ou cham-
pignons parfumés) qui incarne le mieux 
le véganisme dans la culture japonaise.

Chihiro Okada 
Représentante du Animal Rights Center 
au Japon 
www.arcj.org

http://www.arcj.org/en/


30

véganes

Je ne pense pas que je pourrai jamais me définir 
pour de bon. C’est un gros engagement qui risque 
de m’éclater à la figure. Les mots vous enferment 
et échouent à contenir tout ce que vous êtes. Je 
dirais plutôt (ce que je dis déjà) : « J’essaye de 
devenir végane. »

Ça peut durer des années comme ça, voire toute la 
vie, et c’est un rythme qui colle avec ma trajectoire 
en dents de scie.
 « J’essaye de devenir » est une formule candide 
qui porte l’aveu de mes failles, c’est une formule 
assez bien reçue, qui soutire presque des encoura-
gements de la part des omnivores : « Ah oui ? c’est 
bien… T’es courageuse. »
 « J’essaye de devenir », c’est une petite réponse 
douce aux grandes questions inquisitrices.
 Pour moi, ça veut dire : j’ai compris et je fais un 
pas dans la bonne direction. (Mais ça, je ne le dis pas 
parce que c’est déjà trop présomptueux.)
 Quand, comme une bonne majorité des femmes 
de ma génération (j’ai trente ans), on a traversé 
depuis le début de la puberté de longues phases de 
remise en question liées à son poids, ses formes et 
son alimentation, ce n’est pas simple de décider une 

nouvelle fois de se priver de toute une catégorie de 
nourriture. Ça ressemble à une restriction de plus.
 Avec de la chance et peut-être un ou plusieurs 
psys, on a pu démêler ce rapport conflictuel à l’acte 
de manger. On a réalisé que la vie était assez longue 

C’est une formule assez bien reçue, qui 
soutire presque des encouragements 
de la part des omnivores!: «!Ah oui!? 

c’est bien… T’es courageuse.!»

et vache (!) comme ça, et que par conséquent, il 
valait mieux faire la paix avec les bonnes choses, 
toutes les sortes de choses, sans exception. En 
relativisant au passage l’impact de chaque bouchée 
sur la prestance de notre fessier.
Je suis passée par là. J’ai baigné dans le climat 
orthorexique qu’internet continue de faire planer. 

J’essaye de 
devenir végane
Solange te parle 
de transition

TRANSITION



magazine contreculturel

« Manger trop clean est dangereux pour la santé », 
devrait-on lire au bas de 90 % des blogs. Puis, je 
me suis pris les rafales maladroites de militants 
persuadés qu’en m’insultant ils faisaient du bien à 
leur cause. (Car j’ai eu le malheur d’échapper dans 
un tweet que je mangeais des gnocchis bolognaise 
il y a trois ans…)
 La radicalité de ces stratégies de culpabilisation 
m’effraie et ne donne pas très envie de rejoindre une 
telle communauté. Mes calculs me poussent plutôt 
à envisager le problème autrement :
 Je préfère 100 personnes sensibilisées en dou-
ceur qui feront une place de plus en plus grande à 
l’alimentation végétale tout en respirant l’intelligence 
(ça, ça donne envie), plutôt que 10  personnes 
radicalement converties, pleines de certitudes et 
justicières de l’assiette exemplaire (ça, ça exaspère).
 Parce que devenir végane, c’est une bonne 
chose. Mais on ne célèbre pas assez l’importance 
de le rester (entendre : maintenir les acquis). Je vois 
pleuvoir les psychodrames sur YouTube. Une telle 
s’autoproclame végane en janvier : une pluie de 
félicitations s’abat en commentaire. La même publie 
une vidéo en avril, sa mine déconfite sur la miniature 
ajoute au tragique du titre « Pourquoi je ne suis plus 
végane » : les clans s’insultent en commentaire.
 Le pire dans tout ça, c’est que je pense que cette 
mauvaise publicité a quand même pesé dans ma 
décision de repenser mon alimentation. Je n’aime 
pas l’avouer, mais il se peut bien que j’aie été influen-
cée par l’air du temps (et statistiquement, je ne suis 
pas la seule !). En revanche, je ne pense pas que mes 
décisions s’inscrivent dans un simple effet de mode.
 Tout a été très graduel. Je n’ai jamais mangé de 
viande tous les jours. J’avais déjà sérieusement 
commencé à remplacer les laitages. Il fallait surtout 
trouver comment s’organiser concrètement. Et pour 
cela, j’ai déniché un service parisien très mignon qui 
proposait de livrer à domicile un panier avec de quoi 
cuisiner quatre soupers végétaliens par semaine. Ça 
a été la rampe de lancement idéale. En moins d’un 
mois, il n’y avait plus d’aliments d’origine animale à 
la maison et j’avais acquis de nouveaux réflexes.

J’en suis là. At-home vegan, comme 
ils disent. Végane à demeure.

 Quand je sors, c’est une autre histoire… Pour l’ins-
tant, je ne me prive de rien, mais je me rends compte 
que les plats de viande ne m’intéressent plus trop. Le 
poisson n’est plus aussi plaisant. Le fromage reste 
un ennemi vicieux, et je ne lui résiste pas toujours. 
Je souffre avant tout du manque d’offres véganes 

dans le paysage français. Je rêve de Portland, de San 
Francisco et même de Montréal, où je m’émerveille 
de la fraicheur et de la passion pour les produits 
chaque fois que j’y retourne !
 En attendant que la discrète brigade des véganes 
éclairés fasse paisiblement grimper les statistiques, 

Je suis passée par là. J’ai baigné dans 
le climat orthorexique qu’internet 

continue de faire planer.

je continuerai à tracer des petits V au feutre vert à 
côté de la date du jour où aucun n’animal n’aura été 
tourmenté pour me nourrir. À l’heure où j’écris ces 
mots, cela fait 22 jours sur 31, en octobre 2016.

Ina Mihalache est une actrice et vidéaste canadienne (vivant en 
France). Elle a créé la chaine YouTube Solange Te Parle et vient de 
réaliser son premier long métrage Solange et les vivants (2016).



32

véganes

Après le succès de No Steak, Aymeric Caron a récidivé 
en 2016 avec Antispéciste, un essai où il développe une 
vision politique qui conjugue une sortie du libéralisme 
économique, une éthique biocentrique et un profond 
respect des animaux. Qu’est-ce qui l’a conduit à écrire 
ce livre ? Comment voit-il les liens entre l’animalisme 
et l’écologie ? Pour Véganes, il s’est confié à l’auteure 
québécoise Élise Desaulniers.

Un nouvel 
humanisme!: 
rencontre avec 
Aymeric Caron
Élise Desaulniers

ENTREVUE



33

magazine contreculturel

Élise Desaulniers!: Après No Steak, qui décrivait les 
différents aspects de notre rapport à la viande et 
plaidait pour le végétarisme, tu as publié en 2016 
Antispéciste, présenté comme «!un appel à un 
nouvel humanisme!» militant pour «!l’intégration 
de tous les êtres vivants sensibles dans une même 
famille de considération morale!». Qu’est-ce qui t’a 
amené à écrire ce nouvel essai!?

Aymeric Caron : J’ai écrit No Steak entre 2011 
et 2012, et il est sorti en France en janvier 2013. 
C’était il y a à peine quatre ans, mais les mentalités 
ont énormément évolué pendant cette période. À 
l’époque, mon livre avait surpris. « Un journaliste 
de télévision qui prône le végétarisme et le végé-
talisme ? » Cela avait étonné beaucoup de monde, 
car à cette époque, les végétariens étaient encore 
très moqués en France. Quant aux véganes, n’en 
parlons pas, personne ne connaissait ce mot. Dans 
No Steak, je parlais des raisons économiques, 
sanitaires et environnementales qui logiquement 
devaient nous amener à arrêter la viande prochai-
nement. Les journalistes ne m’avaient parlé que de 
ces chapitres pendant les interviews. En revanche, 
aucun ne m’avait interrogé sur le dernier chapitre, 
consacré aux raisons morales et donc à l’éthique 
animale. Peter Singer, Gary Francione, les droits des 
animaux : c’était inaudible à l’époque.

 Il m’a semblé dès 2014 que ce dernier chapitre 
devait être développé un jour. À l’automne dernier, 
alors que je devais écrire mon nouveau livre consa-
cré à un tout autre sujet, j’ai changé d’avis au dernier 
moment pour me concentrer sur l’antispécisme : le 
végétarisme n’était plus moqué, il faisait la une de 
plus en plus souvent dans les journaux, et les vidéos 
d’abattoirs publiées par L214 avaient permis aussi de 
renouveler le débat sur la condition animale. Bref, il 
m’a semblé que le grand public était prêt à découvrir 
le concept d’antispécisme, qui était encore complè-
tement inconnu en France.

ÉD!: Tu es très dur envers l’écologie superficielle, 
celle du développement durable, qui ne propose 
aucun espoir puisqu’elle «!se contente d’essayer 
de ralentir la chute sans l’empêcher!» et ne remet 
aucunement en cause la priorité donnée à l’espèce 
humaine. Tu défends plutôt la thèse de l’écologie 

profonde ou «!essentielle!» qui accorde une valeur 
intrinsèque aux êtres vivants indépendamment de 
leur utilité pour l’être humain. Tu prônes aussi une 
biodémocratie, c’est-à-dire une démocratie étendue 
à l’ensemble du peuple vivant. De quoi s’agit-il!?

AC : L’écologie politique traditionnelle s’est com-
plètement perdue depuis 20  ans en acceptant, 
plus ou moins consciemment, le néolibéralisme 
et en essayant d’inventer un libéralisme soucieux 
de moins détruire l’environnement. Cette écologie 
s’est faite accompagnatrice de l’outil destructeur, 
se contentant de jouer le rôle de gendarme pour lui 
éviter d’aller trop loin. Mais tout cela est largement 
insuffisant et risque même, à terme, de détruire l’es-
sence de l’écologie, telle qu’elle avait par exemple 
été portée par l’agronome René Dumont, le père de 
l’écologie politique moderne en France et candidat 
à l’élection présidentielle en 1974. Lorsque l’on relit 
ses textes aujourd’hui, on se rend compte que non 
seulement il était visionnaire, mais encore qu’il était 
beaucoup plus exigeant que les écologistes actuels 
qui portent une écologie que j’appelle « molle ».
 Pour ma part, je revendique une écologie 
« essentielle », qui puise aux racines de ce que doit 
être l’écologie, c’est-à-dire le respect du vivant 
sous toutes ses formes. Cette écologie est une 
écologie métaphysique, contrairement à l’écologie 

portée par les partis politiques qui est une écologie 
mathématique, car purement comptable : pas plus 
de 2  degrés d’augmentation de la température, 
préservation quantifiée des espèces (il faut tant de 
milliers d’éléphants, d’ours ou de pandas), marché 
de droits à polluer, etc. Cette écologie, malheureuse-
ment, continue à voir le vivant comme un ensemble 
de ressources pour l’homme. Les arguments sont 
sans ambiguïté : les partisans de cette écologie 
molle, comme Nicolas Hulot ou Europe Écologie Les 
Verts, disent qu’il faut sauver la planète « pour les 
générations futures » (d’humains). Ils répètent que 
le réchauffement climatique, la désertification ou la 
perte de biodiversité menacent la survie de l’espèce 
humaine et que c’est la raison pour laquelle nous 
devons nous mobiliser.
 En ce qui me concerne, je considère que toute 
forme de vie sur terre doit être considérée en raison 
de sa valeur intrinsèque, et non de sa valeur utilitaire. 

Pour ma part, je revendique une écologie «!essentielle!», qui puise aux racines de ce 
que doit être l’écologie, c’est-à-dire le respect du vivant sous toutes ses formes.



34

véganes

Chaque être vivant sensible a le même droit que moi 
d’exister, car il est mu par le même « vouloir-vivre ». 
Je n’ai donc aucune légitimité morale à le priver de 
son droit à vivre qui est aussi élevé que le mien. La 
biodémocratie que je prône consiste donc à tenir 
compte des conséquences de toutes nos décisions 
sur le vivant. Pour cela, je propose notamment 
d’instaurer au Parlement une « Assemblée naturelle » 
qui représenterait les droits de toutes ces formes de 
vivant qui ne peuvent s’exprimer elles-mêmes. Cette 
Assemblée naturelle parlerait au nom des animaux, 
des arbres ou des fleuves exactement comme les 
adultes s’expriment aujourd’hui dans le cadre de la 
famille ou de la justice au nom des enfants humains 
trop jeunes pour prendre des décisions qui les 
concernent. Cela implique que le vivant doit avoir 
beaucoup plus de droits qu’il en a aujourd’hui (car 
il en a déjà certains), et qu’il doit faire l’objet d’un 
immense travail pour établir le cadre qui nous obli-
gerait à le respecter réellement. Et cela commence, 
de manière évidente, par des droits essentiels pour 
tous les animaux non humains sensibles.

ÉD!: On pourrait y voir une certaine contra-
diction avec la tradition antispéciste qui 
considère que seuls les êtres sentients ont des 
intérêts et des droits. Comment réconcilies-tu ces 
deux approches!?

AC : Je propose une synthèse entre l’écologie 
profonde d’Arne Naess, dont je partage le respect 
pour toutes les formes de vivant, et l’éthique ani-
male, qui en effet ne s’intéresse qu’aux droits des 
animaux non humains sensibles. Je n’y vois pas 
de contradiction avec l’antispécisme, mais plutôt 
un prolongement logique. En effet, l’antispécisme 
lutte contre les discriminations liées à l’espèce. Or 
nous considérons que le droit à la préservation de 
sa propre vie est un droit que doivent posséder tous 
les humains. Par conséquent, nous estimons que ce 
droit doit être accordé à toutes les espèces animales 
non humaines sensibles. Mais pourquoi s’arrêter à 
ces seules espèces ? Pour ma part je considère que 
la philosophie de l’antispécisme doit s’appliquer à 
toutes les espèces, quelles qu’elles soient, même 
végétales. Car les végétaux aussi sont mus par le 
même vouloir-vivre que les animaux. Évidemment, 
jusqu’à preuve du contraire, ils ne souffrent pas 
lorsqu’on les coupe, les arrache ou les cueille, et ils 
n’ont pas les mêmes intérêts à vivre (ils ne peuvent 
profiter de leur existence de la même manière que 
des animaux). C’est la raison pour laquelle il vaut 
mieux se nourrir de végétaux que d’animaux. Cela ne 
nous empêche pas de réfléchir à nos responsabilités 
à l’égard de ces végétaux. Peut-être serait-il temps 

de creuser un nouveau domaine en philosophie 
morale qui serait « l’éthique végétale » ?

ÉD!: Tout ça est assez révolutionnaire. Comment 
ton livre a-t-il été reçu par les mouvements 
écologistes!?

AC : Le candidat écologiste à la prochaine élection 
présidentielle française, Yannick Jadot, ancien de 
Greenpeace, semble très loin de ces préoccupa-
tions. Néanmoins Europe Écologie Les Verts, qui est 
notre mouvement écolo le plus connu, dont est issu 
Yannick, commence à prendre conscience du fait 
qu’il doit moderniser son logiciel. Ses dirigeants ont, 
par exemple, demandé à me rencontrer pour discu-
ter de ce nouveau modèle d’écologie politique que je 
défends. Mais ils ont un problème qu’ils se refusent 
à affronter : l’antispécisme est selon moi antilibéral. 
Or les écolos chez nous essayent de défendre l’idée 
que l’écologie serait « apolitique » ou « au-dessus des 
partis ». Ils évitent donc les questions économiques 
(à part pour promettre des « emplois verts »), ne 
remettent pas en cause la logique de la recherche de 
croissance, et se refusent évidemment à seulement 
envisager de réformer en profondeur l’agriculture en 
abandonnant les productions animales. Nos leaders 
écolos sont ancrés dans de vieux modèles. Aucun 
d’entre eux, par exemple, n’est végétarien. Certains 
commencent à évoquer la nécessité de faire dimi-
nuer la consommation de viande, mais on sent qu’il 
s’agit déjà à leurs yeux d’une audace folle.

ÉD!: Tu dis que «!le capitalisme moderne est la 
philosophie de l’abrutissement par le besoin!» 
et consacres tout un chapitre à déconstruire 
le modèle néolibéral. L’antispécisme serait le 
marxisme du XXIe siècle. Dans Tout peut changer, 
l’auteure canadienne Naomi Klein considère 
qu’il faut mettre fin au capitalisme pour lutter 
contre les changements climatiques. Penses-tu 
que la fin du capitalisme est aussi nécessaire à la 
libération animale!?

AC : Je préfère employer le mot « libéralisme » 
plutôt que « capitalisme », car il y a des formes de 
capitalisme qui ne débouchent pas forcément sur la 
recherche effrénée du profit (comme, par exemple, le 
capitalisme d’État, lui aussi critiquable cependant). 
Mais en effet, l’antispécisme est selon moi forcé-
ment antilibéral. Car le libéralisme est en réalité la 
philosophie de l’exploitation : il faut « faire du fric », et 
le maximum, par tous les moyens. On exploite donc 
les salariés, les ouvriers, les enfants, les animaux 
non humains… Le libéralisme et surtout sa version la 
plus récente, le néolibéralisme, n’ont aucune morale : 



35

magazine contreculturel

Photo Same Ravenelle



36

véganes

leurs seules limites sont celles posées par la loi, 
qu’ils essayent par tous les moyens de contourner. 
Au XXe siècle, nous n’avons pas besoin des produits 
animaux pour vivre. La seule raison pour laquelle 
nous continuons à tuer des animaux pour nous en 
nourrir ou en utiliser la peau est une raison écono-
mique. Or l’ONU considère qu’il y a dans le monde 
1,3 milliard d’emplois reliés à l’élevage. Vous imagi-
nez bien que si on supprime l’exploitation animale, 
il faut créer un tout autre monde, et ce monde est 

un monde où l’on cesse d’exploiter les plus faibles, 
quels qu’ils soient. C’est un monde de solidarité, de 
compassion, d’empathie. Un monde donc antilibéral.

ÉD!: À l’automne 2016, des intellectuels français 
ont appelé à la création d’un «!secrétariat d’État 
à la condition animale!». Que penses-tu d’une 
telle initiative!?

AC : C’est à mon avis l’exemple même de la fausse 
bonne idée. Pourtant, il y a quelques années, j’ai moi-
même pensé que c’était une revendication logique 
pour les défenseurs des animaux. Mais j’ai revu 
mon point de vue. Je considère aujourd’hui qu’il est 
illusoire de penser qu’un tel ministère ferait avancer 
les droits des animaux. C’est exactement comme le 
ministère de l’Écologie, qui ne devrait pas exister non 
plus. Si l’écologie est une pensée politique, comme 
je le crois, c’est-à-dire une pensée qui propose 
une vision globale de société, alors elle n’a aucune 
raison de devenir l’intitulé d’un simple ministère. 
Il n’existe pas de « ministère du Socialisme » ou de 
« ministère du Libéralisme ». Une vision écologiste de 
la société implique de revoir complètement les choix 
économiques, les choix en matière de logement, les 
choix de politique étrangère, etc. L’écologie n’est pas 
une matière comme l’économie ou les affaires étran-
gères, c’est une vision. Il est donc assez paradoxal 
que tous les gouvernements, de droite comme de 
gauche, aient maintenant un ministère de l’Écologie.
 Mais tactiquement c’est très compréhensible : 
cela permet aux partis classiques de récupérer une 
idée politique devenue sympathique auprès des 
électeurs et de la contrôler en la maintenant dans 
un carcan. C’est exactement ce qui arrivera avec un 
secrétariat d’État à la condition animale s’il existe un 
jour. Ça servirait à quoi ? À dire qu’il faut « respecter 

les animaux » ? Nous avons déjà de nombreux textes, 
dans nos lois, qui l’affirment. Simplement, ces textes 
ne sont souvent pas respectés ou ne vont pas assez 
loin. Aujourd’hui, le seul mouvement réellement 
capable de faire avancer la cause animale est 
l’antispécisme, dont le véganisme est l’une des 
conséquences. Faudrait-il alors un « ministère des 
Droits des animaux » comme il y a eu un ministère 
des Droits de l’homme ? Non. Car il s’agirait dans 
ce cas-là d’un « ministère de l’Antispécisme ». Or 

l’antispécisme est selon moi une pensée politique 
(la vision la plus récente et la plus cohérente de 
l’écologie) qui a des implications sur tous les pans 
de la société. Pour les raisons évoquées plus haut, il 
ne saurait devenir l’intitulé d’un ministère.

ÉD!: Dans le chapitre «Antispéciste comme 
Superman!», tu dis que «!la philosophie du 
partage consiste simplement à redonner à l’autre 
une partie de la chance dont la vie l’a privé. Par 
conséquent, elle n’est pas une option, mais une 
nécessité!». Comment peut-on institutionnaliser 
cette nécessité de donner au suivant!?

AC : C’est un souhait très laïque, et pourtant il me 
semble qu’on peut retrouver ce genre de message 
dans presque toutes les religions : la nécessité de 
partager, de s’occuper des moins bien lotis, de 
donner à manger à celui qui a faim… Il est triste-
ment ironique de noter que chez nous, en France, 
la droite qui se réclame la plus proche des valeurs 
catholiques est précisément la mouvance politique 
qui veut le plus rogner les droits sociaux et notre 
système de solidarité… Après la Seconde Guerre 
mondiale, au sortir de la pire barbarie qu’ait connue 
l’humanité, l’envie de mettre en place des méca-
nismes de redistribution et de couverture sociale 
a été très forte. Depuis trente ans, hélas, nous 
prenons la direction inverse, en nous enfermant 
dans une nouvelle forme de violence du « marche ou 
crève ». Le néolibéralisme est une barbarie morale 
qui engendre des dizaines de millions de victimes. 
L’idée consiste à détricoter tous les processus de 
solidarité existants et à demander aux gens de se 
débrouiller eux-mêmes, grâce à des protections 
privées. Cela va à rebours d’une progression éthique 
de la société.

Si l’écologie est une pensée politique, comme je le crois, c’est-à-dire une 
pensée qui propose une vision globale de société, alors elle n’a aucune 

raison de devenir l’intitulé d’un simple ministère. Il n’existe pas de 
«!ministère du Socialisme!» ou de «!ministère du Libéralisme!».



37

magazine contreculturel

 Mais pour répondre directement à ta question, 
il y a une mesure qui permettrait de rééquilibrer 
d’emblée les choses : offrir à chaque individu qui 
parait sur terre les moyens de sa subsistance : de 
quoi se loger, se vêtir et se nourrir. Il s’agit d’aller 
beaucoup plus loin que la proposition de revenu 
universel, qui n’est finalement qu’une synthèse de 
toutes les aides actuellement possibles, mais qui ne 
permet pas de vivre décemment. Si l’on n’avait plus 
besoin de lutter pour survivre, dans un système qui 

nous impose de le faire au détriment des autres, ce 
serait déjà une belle avancée. Supprimons la compé-
tition de nos réflexes, pour ne nous intéresser qu’à 
la création. « Mais la compétition est un mécanisme 
auquel sont soumises toutes les espèces, et c’est 
un mécanisme utile à la survie ! » vont répondre en 
chœur les adeptes d’un darwinisme mal digéré. Il 
s’agit là encore de s’interroger sur l’espèce que nous 
sommes : nous sommes l’animal le plus moral. C’est 
à ce titre que nous nous devons de respecter les 
autres animaux et de ne pas les tuer. Nous pourrions 
aussi inventer une nouvelle règle : celle qui refuse de 
faire de la compétition et de la soumission du plus 
faible LES règles d’or de notre société.

ÉD!: Tu parles beaucoup de bonheur. Tu expliques 
notamment que le capitalisme prospère sur notre 
tendance naturelle à la cupidité et à la jouissance 
et selon toi, «!un des crimes de notre civilisation 
est d’avoir falsifié l’idée du bonheur!». D’où vient 
cet intérêt pour le bonheur!? Que devrait être 
le bonheur!?

AC : Nous nous posons tous la question du bonheur, 
qui est officiellement notre préoccupation première. 
Que l’on soit riche, pauvre, célèbre, anonyme, 
marié, célibataire, bien portant ou malade, tous les 
contextes conduisent à ces interrogations ultimes : 
sommes-nous heureux ? Que nous manque-t-il pour 
l’être davantage ? Je partage l’avis de Schopenhauer 
qui définit le bonheur par la négative, c’est-à-dire 
par l’absence de souffrance, dans la mesure où le 
ressenti du bonheur est extrêmement fugace et où 
la plupart du temps, on ne se rend pas compte que 
l’on est heureux. En revanche, si l’on est malheureux, 
on le ressent fortement et durablement. La question 
du bonheur devient donc : comment puis-je faire 

pour ne pas souffrir ? Ne pas être frustré ? Ne pas 
me sentir seul ? Ne pas me sentir inutile ? Ne pas 
me détester ?
 Je crois qu’il n’y a donc pas une réponse unique 
au moyen d’être heureux, mais qu’il convient 
d’empêcher les multiples manifestations du mal-
heur. Avec, en bout de course, un but que je mets 
au-dessus de tous les autres : pouvoir se réaliser, 
ce qui implique d’avoir la possibilité d’identifier ses 
désirs. J’écris dans Antispéciste que le plus terrible 

qui puisse nous arriver est de quitter ce monde sans 
y être vraiment né. Pour cela, il faut donc être libre. 
Selon moi, contrairement à l’idée rousseauiste, nous 
naissons prisonniers (de notre éducation, de notre 
milieu social, de nos préjugés, de notre nationalité, 
certains diront encore que nous sommes prisonniers 
de notre genre), et tout le but de l’existence et de 
s’affranchir de ces chaines. Une vie réussie est une 
vie où l’on meurt libre.

ÉD!: Et tiens, puisqu’on parle de bonheur!: la recette 
végane qui te rend le plus heureux!?

AC : Les meringues au jus de pois chiche ! Il faut 
remettre une médaille à celui ou celle qui a trouvé 
cette astuce1.

Élise Desaulniers est une essayiste québécoise qui a notamment 
publié Vache à lait : dix mythes de l’industrie laitière et Le défi 
végane 21 jours (La Plage, 2017).

1 NDLR : La médaille va au chef français Joël Roessel.  

Pour	en	savoir	davantage	sur	l’histoire	de	l’aquafaba,	
visitez aquafaba.com.

Le libéralisme est en réalité la philosophie de 
l’exploitation!: il faut «!faire du fric!», et le maximum, 

par tous les moyens. On exploite donc les salariés, 
les ouvriers, les enfants, les animaux non humains…





Photo Kéven Poisson

spécial 
fromages 
végétaux

CUISINE



40

véganes

Introduction aux 
fromages végétaux
Marie-Claude Plourde 
et Lora Zepam

Pourquoi existe-t-il autant de noms différents pour 
désigner les produits végétaliens qui  s’apparentent aux 
produits laitiers ?

Tout simplement parce que les termes lait, beurre et 
fromage sont très fortement associés aux produits 
dérivés du lait de vache. Parfois, ces termes leur sont 
même réservés dans certaines législations.
 Même si contrairement au lait, le mot fromage 
peut en théorie être utilisé pour désigner des 
produits végétaux, il est alors nécessaire de 
spécifier qu’il s’agit d’un produit à « saveur » de 
fromage. Il est aussi plus prudent d’indiquer, pour 
éviter toute ambiguïté, qu’il s’agit d’un aliment 
« sans produit laitier ». Puisque ces considérations 
d’ordre juridique alourdissent énormément le nom 
du produit, la plupart des entreprises fabriquant 
des fromages végétaux ont préféré opter pour 
des noms qui se dissocient clairement du fro-
mage laitier, tout en ressemblant au mot fromage 
graphiquement ou phonétiquement. De plus, 
certaines personnes véganes préfèrent éviter de 
nommer leurs aliments avec des mots qui servent 
aussi à décrire les produits issus de l’exploitation 
animale. C’est pour répondre à ces besoins que 

sont apparus des termes comme fauxmage et 
vromage, entre autres.
Il n’y a rien d’étonnant à ce que les gens souhaitent 
nommer différemment une nouvelle réalité. Après 
tout, le choix des mots utilisés pour référer aux 
choses qui nous entourent est tout à fait arbitraire : 
nous avons d’ailleurs pu le constater récemment 
avec l’entrée fracassante du mot Gary dans le 
lexique. Ce qui est pour le moins cocasse, c’est que 
ce terme a été suggéré en boutade par une personne 
qui tenait beaucoup à ce que l’appellation fromage 
continue de désigner uniquement les produits faits 
à partir de lait de vache : « Appelez ça du Gary si vous 
voulez, mais n’appelez pas ça du fromage parce que 
CE N’EST PAS DU FROMAGE !1 » Suffisamment de 
véganes se sont mis à utiliser spontanément le 
terme pour qu’il soit reconnu et compris, et qu’il 
s’implante au moins momentanément dans l’usage, 
ce qui doit rendre jaloux plusieurs terminologues 
dont les créations lexicales ne connaissent pas le 
succès espéré auprès du public.



magazine contreculturel

Petit lexique

Fauxmage : Néologisme qui semble intéressant 
à l’oreille, car il ressemble beaucoup au mot 
fromage, mais qui est souvent critiqué puisqu’il 
laisse sous-entendre que le produit n’est pas un vrai 
aliment, qu’il n’est qu’un faux, un imposteur.

Frawmage : On devine qu’il est cru (de l’anglais 
raw), mais les gens qui détestent les emprunts 
et les mots-valises n’aimeront clairement pas ce 
néologisme.

Fromage végane : On veut ici mettre l’accent sur la 
dimension politique du produit.

Fromage végétal : L’adjectif végétal est déjà utilisé 
ainsi pour décrire certains produits, comme la 
margarine végétale ou la graisse alimentaire. C’est 
neutre et ça dit l’essentiel. Ce terme est redondant 
avec celui qui suit ; c’est que l’usage est encore flot-
tant et qu’il hésite entre tous ces termes concurrents.

Fromage végétalien : Ici, l’accent est davantage mis 
sur le fait qu’il s’agit d’un fromage à base de plantes.

Fromage : Tout simplement. Entre véganes, on ne 
se casse pas la tête, on se comprend. On sait que le 
fromage n’est pas d’origine animale. Certains restos 
véganes font de même et ne prennent pas la peine 
de préciser partout sur leur carte qu’ils utilisent des 
fromages végétaux.

Gary : Ce mot fait sourire parce qu’il est arrivé de 
manière aussi spontanée qu’inusitée. C’est le mot 
populaire de l’heure pour désigner les fromages 
végétaux ; on est plusieurs à espérer qu’il est là 
pour rester.

Levure alimentaire (ou nutritionnelle) : Levure 
inactive qui est souvent enrichie de vitamine B12 et 
qui sert à donner un gout de ferment aux aliments. 
Comme elle est inactive, on s’en sert uniquement 
pour ajouter de la saveur à un plat, on ne peut pas 
l’utiliser pour faire lever un pain.

Rejuvelac : Liquide fermenté, mais non alcoolisé, 
fait à partir de grains ou de céréales. Les enzymes 
présents dans le liquide permettent de faire fermen-
ter les fromages végétaux afin de leur donner un 
gout s’apparentant davantage aux fromages laitiers 
vieillis.

Vromage : Néologisme qui tente de reproduire pho-
nétiquement une sonorité s’approchant de fromage 
tout en étant positif et en sonnant davantage comme 
un vrai aliment.

Refuge RR. Photo Katya Konioukhova

1 Ashitha Nagesh, « Vegans have renamed all of their cheese 

“Gary”	»,	Metro,	29 septembre 2016,	page	consultée	
le 10 décembre 2016.



Petits fromages cendrés

42

véganes

Photos Marie Laforêt



43

magazine contreculturel

Petits fromages cendrés
Marie Laforêt

01 Faire tremper les noix de cajou dans un bol d’eau pendant 
8 heures. Égoutter.

02 Mixer avec 5 cuillerées à soupe d’eau, ajouter le contenu 
d’une capsule de probiotiques et mélanger à nouveau. Verser 
le mélange dans un bocal et fermer hermétiquement. Laisser 
fermenter à température ambiante pendant 12 à 48 heures selon 
la saison et votre gout.

03 Mélanger l’ail, le sel, le vinaigre de cidre et la levure alimentaire 
(ou nutritionnelle) au contenu du bocal. Huiler très légèrement 
4 moules à muffin ou les chemiser de caissettes papier ou 
papier cuisson. Répartir la moitié ou les deux tiers du mélange 
dans les moules. Ajouter une fine couche de charbon et 
compléter avec le reste du mélange aux noix de cajou. Bien 
lisser sur le dessus.

04 Cuire au four préchauffé à 100 °C (212 °F) pendant 30 minutes. 
Démouler les fromages et les laisser refroidir sur une grille. 
Se conservent au frais pendant quelques jours dans une boite 
hermétique ou bien emballés.

 ⟶

Ingrédients 
pour 4 petits fromages

175 g noix de cajou non grillées

1 capsule probiotiques végétaliens 

(30 millions)

1⁄4 c. à t. ail en poudre

1⁄2 c. à t. sel

1 c. à t. vinaigre de cidre

2 c. à t. levure alimentaire 

(ou nutritionnelle)

∞ charbon végétal en poudre

Photo Same RavenelleMarie Laforêt est photographe et auteure de plusieurs livres de cuisine végétalienne. 
Elle tient le blogue 100 % Végétal sur lequel elle partage ses créations culinaires.



44

véganes

01 Mélanger tous les ingrédients dans une casserole au fouet et 
porter à feu vif tout en mélangeant constamment. Laisser cuire 
à petit bouillon quelques minutes jusqu’à ce que le mélange 
épaississe.

02 Recouvrir de pellicule de plastique un plat de 7 × 15 cm environ 
et y verser le mélange. Laisser tiédir puis placer au frais 
2 heures.

03 À l’aide d’une cuillère parisienne, former 12 à 15 billes de mozza. 
Elles pourront être conservées au frais dans un bocal rempli 
d’eau additionnée d’une demi-cuillerée à thé de sel pendant 
quelques jours. Les chutes de mozza restantes pourront 
être utilisées sur une pizza, dans des sandwichs grillés au 
fromage ou dans une tarte salée, cette mozza peut fondre au 
four et gratiner. Les mini-boules seront idéales en salades ou 
brochettes apéritives.

01 Égoutter les boules de mozza si elles étaient conservées dans 
un bocal d’eau.

02 Laver les feuilles de basilic et les sécher.

03 Mélanger la fécule et l’eau dans un bol. Coller une feuille 
de basilic sur une boule de mozza, tremper la boule dans le 
mélange à base de fécule en veillant à bien tenir la feuille.

04 Rouler dans la chapelure et renouveler l’opération une deuxième 
fois pour une panure bien épaisse.

05 Mettre l’huile à chauffer dans une petite casserole et paner 
toutes les boules de mozza avec les feuilles de basilic. Faire frire 
les boules de mozza dans l’huile chaude pour qu’elles soient 
bien dorées et croustillantes, et déposer sur du papier cuisson 
pour absorber l’excédent d’huile. Déguster chaud sans attendre.

Ingrédients 
pour 12 à 15 boules

375 ml lait d’amande non sucré

5 c. à s. yaourt de soja nature 

non sucré

4 c. à s. huile végétale au gout neutre 

au choix (sauf huile de coco 

désodorisée)

1 c. à t. sel

1%1⁄2 c. à t. agar-agar

3 c. à s. fécule de maïs

Ingrédients 
pour 12 boules / 4 personnes

12 feuilles basilic de taille moyenne

150 ml fécule de maïs

150 ml eau

1 bol chapelure

500 ml huile au gout neutre 

pour friture

Mini-boules de mozza végétale
Marie Laforêt

Boules de mozza panées au basilic
Marie Laforêt





Fromage	végétal	aux	fines	herbes

46

véganes

Photo Kéven Poisson



47

magazine contreculturel

Fromage végétal  
aux fines herbes
Janyck Beaulieu

01 Recouvrir les noix de cajou d’eau tiède, et laisser tremper 
pendant 4 à 6 heures.

02 Dans un mélangeur à haute vitesse, mettre les noix de cajou 
égouttées, l’eau, l’huile de noix de coco, la moitié de la levure 
alimentaire et les probiotiques. Mélanger jusqu’à l’obtention 
d’un mélange très lisse.

03 Placer un tamis sur un bol et le recouvrir de deux épaisseurs 
de papier essuie-tout, puis y verser le mélange de noix de 
cajou. Laisser le mélange s’égoutter pendant 2 à 4 heures (à 
température ambiante). Si vous avez un coton à fromage, vous 
pouvez y verser le mélange et le suspendre sur un bol pour que 
le mélange s’égoutte.

04 Déposer la préparation dans un bol, puis ajouter le reste des 
ingrédients en prenant bien soin de mélanger pour obtenir une 
préparation homogène. Recouvrir de pellicule de plastique en 
laissant un petit coin libre, puis laisser fermenter de nouveau 
pendant 2 à 4 heures (à température ambiante).

05 Pour mouler le fromage, mettre de la pellicule de plastique dans 
2 petits ramequins et y verser le mélange, puis recouvrir. Laisser 
fermenter et durcir pendant une nuit complète au réfrigérateur.

06 Démouler et servir avec du pain ou des craquelins.

07 Se conserve de 3 à 5 jours au réfrigérateur, et jusqu’à 3 mois 
au congélateur.

Ingrédients

1 tasse noix de cajou crues

1 tasse eau

1⁄4 capsule de probiotiques de riz 

fermenté Bio-K

1⁄3 tasse levure alimentaire  

(p. ex. de type Red Star)

2 c. à s. huile de noix de coco 

désodorisée

1 gousse ail, hachée finement

1⁄4 c. à t. poudre d’oignon

1⁄4 tasse persil séché

1 c. à s. ciboulette séchée

1⁄2 c. à t. estragon séché

1⁄2 c. à t. cerfeuil séché

1⁄2 c. à t. thym séché

∞ une pincée de sel

Janyck Beaulieu a été à la barre du projet Byrdsheese, une microentreprise de fromages 
végétaliens faits essentiellement d’ingrédients biologiques, pendant trois ans. Elle se 
consacre désormais à ses études en science politique à temps plein.



Boulettes	de	tofu	pizza

48

véganes

Photo et portrait Kéven Poisson



49

magazine contreculturel

Boulettes de tofu pizza
Joé Végé

01 Préchauffer le four à 400 °F (200 °C). Dans un cul de poule, 
mélanger le tofu, les oignons verts, les graines de lin, les flocons 
d’avoine, la levure alimentaire, l’huile d’olive et l’ail. Saler et 
poivrer. Bien mélanger et former des boulettes de la taille d’une 
balle de ping-pong. Enfourner les boulettes sur une plaque 
légèrement huilée et cuire pendant 20 minutes, en prenant soin 
de retourner à la mi-cuisson.

02 Pendant ce temps, sauter dans un poêlon l’oignon, le poivron et 
les champignons environ 5 minutes. Réserver.

03 Dans une casserole, faire revenir les gousses d’ail émincées 
dans l’huile d’olive à feu moyen pendant 1 minute. Retirer du feu 
et ajouter le tofu soyeux, le tapioca, la bière et le sel, puis mixer 
le tout à l’aide d’un pied mélangeur jusqu’à l’obtention d’une 
crème lisse. Chauffer à feu moyen et battre au fouet pendant 
environ 2 minutes.

04 Dans un plat en pyrex, déposer successivement les boulettes, 
la sauce à pizza et les légumes. Couvrir de fromage végétal et 
enfourner 10 minutes supplémentaires.

Ingrédients 
donne environ 6 portions

Boulettes de tofu

400 g tofu ferme, émietté
2 oignons verts, émincés
1⁄4 tasse graines de lin moulues
3⁄4 tasse flocons d’avoine
1⁄4 tasse levure alimentaire
1⁄4 tasse huile d’olive
2 gousses ail, ciselées
∞  sel et poivre

Garnitures

1 oignon rouge, coupé 
en rondelles

1 poivron vert, coupé 
en lamelles

1 paquet champignons de Paris, 
émincés

1%1⁄2 tasse sauce à pizza

Fromage végétal

1 gousse ail, ciselée
1⁄4 tasse huile d’olive
300 g tofu soyeux
1⁄4 tasse tapioca
1⁄3 tasse bière
∞ sel

Chef végétalien, fou d’épices et de sandwichs au concombre, Joé Végé offre un service 
de traiteur, Le Raton végé, et une gamme de prêt-à-manger au Frenco Comptoir Café, à 
Montréal. Grand voyageur et curieux infatigable, il a déjà parcouru l’Asie et l’Océanie en 
quête de nouvelles saveurs et d’inspiration, dormi avec un raton laveur dans une tente et 
fait plus de 500 pâtés chinois végétaliens. Sa seule ennemie ? La mandoline.



Fettucine	Alfredo	à	la	noix	de	coco

Photo Kéven Poisson



51

magazine contreculturel

Fettucine Alfredo  
à la noix de coco
Mérida Anderson

01 Placer l’oignon et l’huile de pépin de raisin dans un chaudron, 
et faire sauter à feu mi-vif pendant une minute.

02 Ajouter l’ail et continuer de faire cuire pendant environ 
une minute.

03 Ajouter le sel, le poivre, les flocons de piment fort, la pâte de 
tomate, le tahini, le vinaigre de vin et le tamari, et bien mélanger 
à l’aide d’un fouet.

04 Ajouter la levure alimentaire et fouetter jusqu’à ce que le 
mélange soit uniforme et commence à frémir, en prenant bien 
soin qu’il ne brûle pas. Le mélange pourrait légèrement coller au 
fond.

05 Incorporer graduellement le lait de coco en remuant à l’aide d’un 
fouet jusqu’à l’obtention d’un mélange lisse. Amener le mélange 
près du point d’ébullition en remuant fréquemment, puis baisser 
le feu pour que la sauce mijote doucement, en prenant soin de 
remuer fréquemment pendant environ 5 à 8 minutes.

06 Ajouter le jus de lime à la toute fin, et rectifier l’assaisonnement 
en ajoutant du sel et du poivre, au besoin. Verser les pâtes 
égouttées dans la sauce, puis mélanger pour combiner le tout.

07 Servir immédiatement.

Ingrédients 
donne environ 8 portions

2 c. à t. huile de pépin de raisin
1 petit oignon, haché
3 gousses ail, hachées finement
1⁄4 c. à t. sel (ou au gout, à la fin)
1⁄4 c. à t. poivre
1⁄4 c. à t. flocons de piment fort 

(facultatif)
1 c. à s. tamari
2 c. à t. vinaigre de vin blanc
1 c. à t. pâte de tomate
2 c. à s. tahini
2 c. à s. levure alimentaire
1 conserve de 14 oz (400 ml) 

de lait de coco
1 c. à t. jus de lime
500 g pâtes alimentaires, cuites 

(au besoin, utiliser des pâtes 
sans gluten)

L’artiste queer multidisciplinaire originaire de Vancouver Mérida Anderson a fondé Vegan 
Secret Supper – club gastronomique organisant des cuisines temporaires et de luxueux 
soupers végétaliens privés à Vancouver, New York et Montréal. Le livre de recettes du 
même nom est paru en 2014.



52

véganes

Photo Kéven Poisson

01 Dans un cul de poule, mélanger les ingrédients secs. Réserver.

02 Dans un second bol, battre le beurre, la cassonade et la vanille. 
Une fois le mélange crémeux, ajouter la boisson végétale. 
Incorporer les ingrédients secs et bien mélanger jusqu’à ce que 
l’appareil soit homogène. Former une boule avec la pâte, couvrir 
le bol et réfrigérer pour la nuit.

03 Préchauffer le four à 350 °F (175 °C). Sur une surface farinée, 
diviser la pâte à biscuits en quatre. Au rouleau à pâte, abaisser 
chaque pièce jusqu’à une épaisseur d’environ un demi-centi-
mètre. La forme n’a pas besoin d’être parfaite, les biscuits seront 
réduits en chapelure plus tard. Déposer la pâte sur une plaque 
à biscuits recouverte de papier parchemin et enfourner de 13 
à 15 minutes jusqu’à ce que la pâte soit bien dorée. Laisser 
refroidir complètement.

Ingrédients

3 tasses farine tout usage

1 c. à t. poudre à pâte

½ c. à t. bicarbonate de soude

1 c. à t. cannelle en poudre

½ tasse margarine végétale

1 tasse cassonade foncée

1 c. à s. pâte de gousse de vanille 

ou d’essence de vanille

1⁄2 tasse boisson végétale ou de noix 

(saveur originale)

Biscuits Graham
Marie-Michelle Chouinard



53

magazine contreculturel

Cheesecake classique
Marie-Michelle Chouinard

01 La veille, mettre à tremper les noix de cajou dans l’eau et 
réfrigérer pour la nuit.

02 Au robot, broyer finement les biscuits Graham. Une fois broyés, 
vous devriez obtenir deux tasses de chapelure. Ajouter le beurre 
fondu au robot et mélanger à nouveau. Recouvrir le fond d’un 
moule à charnière de 9 pouces de papier parchemin. Déposer 
le mélange de biscuits Graham de manière à couvrir le fond du 
moule d’une épaisseur régulière. Presser le mélange avec les 
doigts afin de bien tasser la chapelure pour former une croute. 
Réserver.

03 Égoutter et rincer les noix de cajou. Déposer tous les ingrédients 
dans un mélangeur et mélanger à haute puissance pendant 
environ 3 minutes ou jusqu’à ce que le mélange soit bien lisse. 
Si vous possédez un mélangeur à forte puissance, aidez-vous du 
bâton poussoir. Dans le cas contraire, arrêtez de mélanger aux 
30 secondes et racler bien les bords du contenant.

04 Verser le contenu sur la croute Graham. Taper légèrement le 
moule à charnière sur votre surface de travail afin d’éviter les 
bulles d’air dans le gâteau. Lisser bien la surface à l’aide d’une 
spatule. Mettre au congélateur pour un minimum de 4 heures.

05 Quelques heures avant de servir, faites le tour du moule à l’aide 
d’une spatule ou d’un couteau afin de décoller le gâteau des 
parois et défaites le moule à charnière. Transférer au réfrigéra-
teur afin de laisser le gâteau décongeler, puis le laisser reposer 
une heure à température ambiante.

06 Se conserve près d’un mois au congélateur.

 ⟶

Ingrédients 
donne environ 12 portions

Croute Graham

Un quart de recette de biscuits Graham

2 c. à s. margarine végétale fondue

Mélange à cheesecake

4 tasses noix de cajou entières crues

4 c. à s. jus de citron

1 c. à s. vinaigre de cidre de pomme

1 c. à s. pâte de gousse de vanille 

ou d’essence de vanille

1 tasse lait de coco

1⁄2 tasse sucre à glacer

1⁄2 c. à t. sel

Grande gourmande d’origine gaspésienne, Marie-Michelle Chouinard rêve depuis 
longtemps d’ouvrir sa propre pâtisserie végane. Après avoir lancé Basilic & Chocolat en 
2015, elle partage actuellement sa passion pour le végétalisme et la beauté sur le blogue 
Projet V, tout en mettant l’eau à la bouche des internautes en publiant les photos de ses 
somptueux desserts sous le pseudonyme Mousse Meringue sur Instagram et Facebook. 
La pâtisserie du même nom devrait bientôt voir le jour.



Cheesecake aux épices en tartelettes

54

véganes

Photo Kéven Poisson



55

magazine contreculturel

Cheesecake aux épices en tartelettes
Marie-Michelle Chouinard

01 Faire tremper les noix de cajou dans l’eau au réfrigérateur pen-
dant toute une nuit. Sinon, les faire bouillir dans l’eau pendant 
30 minutes. Bien rincer les noix, puis mettre dans un mélangeur.

02 À l’aide d’un robot, mélanger tous les ingrédients de la croute 
jusqu’à l’obtention d’un mélange uniforme. Beurrer légèrement 
les moules à tartelettes. Répartir le mélange à croute avec les 
doigts dans trois moules et bien presser afin de former une 
croute bien tassée. Réserver au réfrigérateur.

03 Ouvrir la gousse de cardamome. Au mortier, écraser les graines 
de cardamome et le poivre long jusqu’à l’obtention d’une 
poudre. Tamiser le mélange afin d’en retirer les gros morceaux 
et déposer les épices moulues dans le mélangeur, avec tous les 
ingrédients restants et les noix de cajou. À puissance maximale, 
réduire les ingrédients en crème lisse. Au besoin, racler les 
bords du contenant.

04 Déposer le mélange crémeux sur les croutes à tartelette et 
mettre les tartelettes au congélateur. Quelques heures avant 
de servir, démouler délicatement les tartelettes et transférer 
au réfrigérateur.

Ingrédients 
donne 3 tartelettes

Croute

145 g biscuits Graham
10 dattes Medjool dénoyautées
1 c. à s. margarine végétale fondue
∞ margarine supplémentaire 

pour beurrer les moules

Mélange à cheesecake

255 g noix de cajou crues
1 gousse cardamome
1 grain poivre long (1 pouce 

de longueur)
1⁄4 c. à t. clou de girofle moulu
1 c. à s. gingembre moulu
1⁄2 c. à s. cannelle moulue
1⁄2 noix muscade râpée
1⁄8 c. à t. sel
2 c. à s. sucre à glacer
1⁄4 c. à t. pâte de gousse de vanille
1 c. à s. vinaigre de cidre
2 c. à s. jus de citron
1⁄2 tasse boisson végétale
1⁄2 c. à s. pastis (facultatif)



Un	festival	hybride	et novateur

56

véganes

Photo Adèle Rickard



57

magazine contreculturel

Un festival hybride 
et novateur
Amélie Escourrou

REPORTAGE

Quel gout ça a, une première fois ? Probablement un 
mélange fiévreux et électrique de stress et d’exci-
tation… Il y avait bien un peu de tout ça dans l’air le 
16 septembre dernier à la Petite Halle de La Villette 
à Paris.
 Cela aurait pu ressembler à un vendredi soir 
habituel dans ce haut lieu culturel et festif parisien. 
Sauf qu’en y regardant d’un peu plus près, on s’aper-
cevait qu’on avait remisé au placard les tables du 
restaurant pour danser sur les mix électros d’Oklou 
ou de Cabaret Contemporain. Et en s’approchant du 
bar, surprise : les bières et les pizzas avaient soudai-
nement fait une virée végane. Ce soir-là, en effet, 
le parc de La Villette à Paris a vu éclore pour trois 
jours un évènement hybride et novateur, Smmmile, 
le premier festival vegan pop en France.
 À l’annonce de cet intitulé, on pouvait s’interro-
ger : avec l’explosion actuelle du véganisme, était-ce 
une première tentative de récupération marketing 
de la cause que l’on déclinerait à toutes les sauces ? 
Où l’on verrait bientôt apparaitre des véganes rocks, 
véganes jazz ou encore véganes classiques ? Où, 
imprégné par une société toujours plus narcissi-
sante, chacun voudrait se définir sous des étiquettes 

cloisonnantes ? Il s’agissait au contraire d’une 
alliance murement réfléchie par les trois fondateurs 
– Sylvain, Jean-Benoît et Nicolas – qui visait juste-
ment à sensibiliser le plus grand nombre de gens 
au véganisme.
 L’équipe a pris soin d’éviter l’écueil du festival 
qui n’attirerait qu’un public déjà acquis à la cause 
en mixant les publics et en inscrivant les probléma-
tiques et les interrogations parfois anxiogènes du 
véganisme dans un univers artistique gai et vivant 
grâce à la musique. Et le moins que l’on puisse dire, 
c’est que la fusion s’est opérée. Smmmile a vu défiler 
pas moins de 10 000 joyeux curieux.
 Que les participants soient venus pour la program-
mation musicale pointue (pas moins de 15 concerts 
d’artistes aussi variés qu’Omar Souleyman, Ifé ou 
Forever Pavot) ou par intérêt pour la culture végane, 
personne ne peut le dire, mais une chose est sure, 
tout avait été mis en place pour qu’ils passent un bon 
moment. Dans le Village des Initiatives où se regrou-
paient artisans, associations et stands de restaura-
tion véganes, pas moins de 3 500 repas sans cruauté 
ont été servis. Les gourmands les plus gourmets ont 
également pu participer à un diner gastronomique 

Compte rendu de Smmmile,  
le premier festival vegan pop.



58

véganes

brillamment concocté par Pietro Leemann (le pre-
mier chef européen végétarien étoilé), dans le cadre 
d’une démonstration éblouissante où la cuisine 
végétale a revêtu ses habits de gala.
 Les très populaires documentaires Demain et 
Cowspiracy, ainsi que de nombreux autres films 
projetés, ont donné lieu à des débats animés. Il 
en a été de même pour les conférences, dont une 
émouvante « causerie musicale » avec la pianiste 

Dans le Village des Initiatives où se 
regroupaient artisans, associations et 

stands de restauration véganes, pas moins 
de 3!500 repas sans cruauté ont été servis.

Vanessa Wagner, où l’on a débattu de l’état actuel 
du véganisme sur des airs d’Erik Satie. Quant aux 
enfants, ils n’étaient pas en reste : en plus d’ateliers 
cuisine, ils ont pu eux aussi faire la fête lors d’une 
grande boum qui leur était réservée.
 Bref, même si ce n’était pas Woodstock, nous 
avons vécu à Smmmile un beau moment de partage 
et de questionnement sur le chemin à prendre pour 
une société plus juste. Et, afin de trouver l’énergie 
et le courage qu’il faut pour aller de l’avant, peut-
être pouvons-nous savourer la douce ironie du 
lieu : il y a encore cinquante ans, La Villette était un 
immense abattoir.

Amélie Escourrou est une blogueuse parisienne qui partage 
ses bonnes adresses, ses recettes et ses propositions de mode 
sur citizenv.paris.

Photo Alice Daguzé

Photo Alice Daguzé



59

magazine contreculturel

Refuge SAFA. Photo Katya Konioukhova





Illustration Mathilde Cinq-Mars

DOSSIER

générations  
véganes



62

véganes

De plus en plus de gens adoptent un mode de vie 
végane. Les médias en ont abondamment parlé 
dans la dernière année, presque tout le monde sait 
de quoi il s’agit. Difficile d’imaginer qu’il y a à peine 
une vingtaine d’années, le végétalien était systéma-
tiquement vu comme le mouton noir, le marginal 
qui amène son steak de tofu aux repas de famille. 
Pourtant, c’était bien le cas.
 Aujourd’hui, on voit même apparaitre des familles 
où le véganisme est une valeur commune – ou, du 
moins, s’il n’est pas adopté par tous, au sein des-
quelles il est accepté et respecté. Ce n’est pas rien. 
Il y a un lien très émotif entre famille et alimentation. 
Comme le remarque la psychiatre Irène Kaganski, 
« la nourriture est une partie intégrante du mythe 
familial, c’est-à-dire de l’ensemble des croyances 
implicites partagées par tous les membres d’une 
famille »1. Voir son enfant tourner le dos aux traditions 
peut facilement être vécu comme une trahison pour 
les parents. Il faut donc de part et d’autre beaucoup 
d’ouverture pour éviter que ce choix de vie n’en-
gendre de conflits.
 Transmettre le véganisme à nos enfants peut 
aussi être moins évident qu’il n’y parait. Je trouve 
personnellement qu’élever un enfant végane dans 
une société carniste est difficile. Quand mon fils est 
né, j’affirmais haut et fort que je le laisserais choisir 
lorsqu’il serait en âge de comprendre et de faire 
un choix conscient. Mais au fond de moi, j’étais 
persuadée (ou du moins, j’espérais) qu’être végane 
serait pour lui une évidence. Il faut aussi dire que la 
vidéo du petit Brésilien qui ne voulait pas manger de 
poulpe tournait en boucle sur les réseaux sociaux…
 Les enfants ne veulent pas manger les animaux, 
n’est-ce pas ? Oui, peut-être qu’ils naissent « alliés 
des animaux », comme l’écrit Dominic Hofbauer 
dans son texte sur l’enseignement de l’éthique 

animale (p.  72), mais très rapidement, ils sont 
aussi influencés par celles et ceux qui les entourent. 
Je dois bien avouer que je n’ai pas trouvé les mots 
pour expliquer à mon fils de quatre ans pourquoi les 
gens qu’il aime, son père notamment, mangeaient 
des animaux. Comment lui dire de manière simple et 
compréhensible pour son âge sans tomber dans des 
propos manichéens ? Moi-même je ne me l’explique 
pas complètement.
 Bref, ce n’est pas toujours simple. Le plus souvent, 
le « coming out » végane bouleverse l’ordre établi et 
fait souffler un vent de changement qui n’est pas 
toujours bien accueilli. Avec ce dossier, Véganes a 
donc voulu explorer la manière dont le véganisme 
se conjugue avec les problématiques familiales. 
Pour ce faire, nous vous proposons les portraits de 
trois familles inspirantes, ainsi qu’une entrevue avec 
l’ex-athlète olympique et végane de naissance Seba 
Johnson. Nous faisons également le point sur l’as-
pect santé du végétalisme qui préoccupe si souvent 
les proches : la nutritionniste canadienne Vesanto 
Melina précise ce qu’implique une telle diète pour 
les personnes âgées tandis qu’Ophélie Véron, qui 
m’a accompagnée dans le pilotage de ce dossier, 
déconstruit les mythes sur le végétalisme chez les 
jeunes enfants et pendant la grossesse.
 Nous explorons aussi la non-parentalité avec la 
documentariste Magenta Baribeau, et la domina-
tion adulte avec une présentation du livre d’Yves 
Bonnardel. Côté pratique, le dossier comporte 
les conseils de Lora Zepam aux ados véganes qui 
veulent survivre dans un monde carniste et des 
suggestions de lectures pour petits végés de la 
blogueuse Sophie Cottarel. Bonne lecture !

Julia Haurio est journaliste pour le magazine Coup de pouce 
et co-organisatrice du Festival végane de Montréal.

Introduction
Julia Haurio

DOSSIER

1 Enfances & Psy.



63

magazine contreculturel

Photo Maud Chalard



64

véganes

À quoi ressemble une famille végane ? Il n’y a pas de 
réponse unique à cette question. Les familles véganes 
sont aussi singulières que n’importe quelle autre 
famille. Pourtant, aussi différentes soient-elles, elles se 
ressemblent par l’adhésion à un style de vie excluant 
la consommation de produits animaux. Véganes a ren-
contré trois d’entre elles pour écouter leur histoire et 
découvrir comment elles vivent leur choix au quotidien.

Les engagés

Yann David, 43 ans
Valérie Poulin, 30 ans
Élie, 5 ans
Émile, 3 ans

Dimanche matin : Yann et Valérie s’affairent dans 
la cuisine pour les derniers préparatifs du pique-
nique végane qu’ils organisent et où ils espèrent 
rassembler une quarantaine de personnes. Yann 
a préparé un pâté végétal à la betterave et du tofu 
brouillé. Les filles, Élie et Émile, virevoltent autour 
de leurs parents, Moustache, le chat rescapé, fuit 
l’effervescence tandis que Gypsy, le boxer croisé, 
observe le joyeux chaos. Ça sent la vie dans ce bas 
de triplex montréalais. Et la vie, la famille David-
Poulin la respecte au point d’avoir fait le choix de 
ne plus la sacrifier pour son propre plaisir, au point 
de ne plus encourager la souffrance animale sous 

aucune forme. Cela fait déjà plus d’un an qu’ils sont 
devenus véganes.

 Lorsque le couple s’est rencontré il y a six ans, 
Yann était végétarien, « J’ai été initié au végétarisme 
quand j’étais gamin par mes parents hippies », 
raconte-t-il. Mais Valérie, élevée dans une région 
de pêche, était totalement omnivore. Lorsqu’elle 
est tombée enceinte, Yann lui a dit qu’il désirait que 
leur fille soit élevée en végétarienne, ce qu’elle a 
accepté, sans pour autant changer ses habitudes. 
Après l’arrivée de leur deuxième fille, alors que l’idée 
du véganisme commençait à germer dans l’esprit 
du couple, Yann a convaincu Valérie de regarder le 
documentaire Earthlings : « Ça ne la tentait pas, mais 
je lui ai dit : “Ça ne va jamais te tenter, il n’y a per-
sonne qui a envie de voir ça”. » Et ça a été radical. Le 
lendemain, le 15 juillet 2015, la famille David-Poulin 
était végane.
 « C’était la première journée du reste de notre 
vie. J’avais peur que ce soit contraignant, mais en 

Un air de famille
Julia Haurio

PORTRAITS



65

magazine contreculturel

La famille David-Poulin. Photo Le Petit Russe

fait ça a été une libération de la consommation », 
relate Valérie. « J’ai tout donné : chaussures en cuir, 
mon costume de mariage en laine… Je ne voulais 
plus de ça chez moi », affirme Yann. Le principal défi 
auquel le couple fait face aujourd’hui est d’ordre 
relationnel. « C’est difficile de constater que nos 
amis n’embarquent pas. Les gens qu’on aime, qui 
sont intelligents, sensibles… », regrette Valérie. Vivre 
dans un monde non végane leur pèse aussi parfois : 
supporter les odeurs des restaurants, des barbecues 
l’été… Yann et Valérie doivent aussi conjuguer avec 
les réactions concernant leurs filles. Élie et Émile 

Vivre cette aventure avec leurs filles leur 
donne envie d’aller plus loin, en leur 

donnant notamment les outils nécessaires 
pour naviguer dans un monde carniste.

fréquentent une garderie une fois par semaine seu-
lement, mais ils ont déjà reçu un avertissement car 
leur ainée parlait de véganisme aux autres enfants.
 Il faut dire que les filles sont des petites militantes 
en herbe. Elles accompagnent parfois leurs parents 
à des vigiles, collent des stickers provéganes sur 
leur lit. Naturellement, les parents ont envie de leur 
transmettre ces valeurs qui leur sont si chères, mais 
ils restent prudents. « On veut qu’elles soient infor-
mées, mais on ne veut pas les traumatiser non plus », 
déclare Valérie. « On ne leur montre pas d’images 
violentes, mais à un moment il faut dire les choses 
comme elles sont », ajoute Yann. En juin dernier, 
après la marche pour la fermeture des abattoirs, 

Élie a dit à Valérie avec enthousiasme : « Maman, je 
pense qu’aujourd’hui c’était la bonne, je crois que les 
gens ont vraiment compris, on a crié fort, demain les 
abattoirs vont être fermés ! » Un épisode qui leur a fait 
réaliser qu’ils devaient aussi les préserver. Réaliser 
que le monde est encore bien loin d’être 100 % 
végane pourrait être dur à encaisser pour elles.
 Yann fréquente les vigiles assidûment, parler 
de véganisme le passionne. Tatoueur réputé et 
très demandé, il profite également de sa position 
d’influence pour transmettre l’information : « La per-
sonne est clouée à la table pendant des heures, elle 
ne peut aller nulle part, c’est une bonne occasion », 
s’amuse-t-il. Faire changer les gens est clairement 
son objectif. Valérie, elle, aime faire passer son mes-
sage par l’assiette. Elle a créé un groupe Facebook 
pour partager leurs menus et donner aux gens un 
espace où parler bouffe loin des débats sociaux et 
politiques. « Pour nous, organiser un pique-nique, 
c’est une manière de réunir les gens, de militer par 
le biais de la nourriture et de montrer aux gens que 
c’est possible de bien manger, pour pas cher et 
d’avoir tout ce dont on a besoin. Puis, ça permet aux 
militants de rencontrer d’autres véganes, élargir leur 
réseau et se regrouper. »
 Élie et Émile vont-elles suivre les traces de leurs 
parents ? « On nous dit qu’elles vont se rebeller, 
mais je ne crois pas, dit Valérie. Si on leur enseigne 
la compassion avant tout, plutôt qu’un engagement 
fondé sur la restriction, pourquoi le feraient-elles ? » 
Vivre cette aventure avec leurs filles leur donne 
envie d’aller plus loin, en leur donnant notamment 



66

véganes

La famille David-Poulin. Photos Le Petit Russe



67

magazine contreculturel

les outils nécessaires pour naviguer dans un 
monde carniste.
 Et ensuite ? « On rêve souvent d’ouvrir un resto, 
de faire quelque chose de communautaire, j’aime-
rais aussi écrire un livre de recettes, Yann aimerait 
créer un festival antispéciste… On jongle avec plein 
d’idées : on veut en faire le plus possible pour la 
cause », conclut Valérie.

Les atypiques

Mario, 30 ans
Same, 25 ans
Babe, 2 ans

Une maison de poupées. C’est un peu ce que rap-
pelle le tout petit appartement où se sont installés 
Mario et Same, où ils vivent aujourd’hui avec leurs 
trois chats, Babe le cochon et, bientôt, leur bébé. 
Vivre dans un si petit espace est un défi, mais bel 
et bien un choix. Celui de vivre mieux avec moins. 
Évidemment, cela nécessite de l’imagination et 
de l’ingéniosité, mais le couple n’en manque pas. 
Et c’est une bonne chose, car il leur en a aussi 
fallu quand ils ont dû adapter leur logis à Babe. 
Un cochon en appartement, ils le reconnaissent, 
ce n’est pas idéal. Il faut tout repenser en fonction 

de ses besoins. Notamment, le couple a dû refaire 
le plancher car Babe ne voulait pas utiliser la litière 
et faisait pipi par terre. Mais en le regardant, couché 
sur le lit, lové contre la cuisse de Mario, il ne fait nul 
doute que Babe a valu la peine de tous ces efforts et 
qu’il est un membre de la famille à part entière.
 Same et Mario se sont rencontrés sur un plateau 
de tournage il y a quatre ans. À l’époque, déjà 
initié au végétarisme par son ex-petite amie, Mario 
s’interrogeait sur sa consommation de viande qu’il 
essayait de diminuer notamment en raison d’un 
léger surpoids. De son côté, Same, qui refuse de 
manger des animaux depuis sa tendre enfance, est 
devenue végane en 2012 après avoir visionné le 
documentaire La face cachée de la viande. Quand 
ils ont emménagé ensemble en janvier 2015, pour 
Same, c’était non négociable : leur foyer devait être 
végane. À l’extérieur, il arrive encore à Mario de man-
ger des produits animaux. « Pour le travail, quand je 
suis en déplacement ce n’est toujours pas facile de 
trouver des options végétaliennes », dit-il. « Ce sont 
des excuses ! », lui lance Same, taquine. Ils en rient 
tous les deux.
 Le cheminement du jeune homme est bien 
différent de celui de son amoureuse. « Je viens 
d’une famille portugaise, où beaucoup de traditions 
culinaires sont intimement liées à la viande et au 

La famille Ravenelle-Ramos. Photo Bianca Des Jardins



68

véganes

poisson, explique Mario. J’étais à la base un grand 
amateur de viande, mais j’ai toujours aussi beaucoup 
aimé les animaux et toujours été sensible à leur 
souffrance. J’ai longtemps vécu dans le déni, avec 
les excuses habituelles qu’on se donne : “c’est pas 
la même chose que des animaux de compagnie”, “ils 
ne sont pas nécessairement maltraités”, etc. » Peu 
à peu, il a réalisé que son intérêt pour la viande et 
le poisson était surtout affectif, lié à des souvenirs 
et  habitudes familiales. « Toutes les veilles de 
Noël chez mes parents, on mange de la morue. 
Considérer de ne plus en manger, c’était pour moi en 
quelque sorte une trahison. » Il a finalement accepté 
l’idée que certaines traditions peuvent avoir une fin, 
et que l’on peut s’en créer de nouvelles en accord 
avec nos valeurs.
 Réinventer les traditions. Quand on a une famille 
peu conventionnelle qui inclut un minicochon, ça va 
de soi. Au départ, adopter un cochon en ville avait 
pour but de sensibiliser les gens en montrant que 
c’était un animal qui n’avait pas lieu d’être mangé. 
« Même si ça partait d’une bonne intention, que ça 
a marché avec nos proches, je ne le recommande 
vraiment pas. », avoue Same. Ce qu’elle dénonce 
surtout, ce sont les éleveurs de minicochons qui 
attirent les gens en jouant sur l’aspect mignon de 
l’animal, alors qu’avoir un cochon à la maison peut 
être très contraignant au quotidien, beaucoup plus 

qu’avoir un chien. Accueillir un cochon dans la 
famille doit donc être un choix très réfléchi et fait 
en toute connaissance de cause. Le couple pensait 
d’ailleurs secourir un cochon quand ils ont contacté 
le refuge Mini-cochon situé près de Drummondville 
au Québec. Ils se sont finalement rendu compte que 
les animaux étaient accouplés dans un but unique-
ment commercial.
 Aujourd’hui, ils s’entendent pour dire que ce 
membre atypique de leur petite famille leur apporte 
beaucoup de bonheur au quotidien. Mario aime 
notamment les balades à ses côtés dans les ruelles 
montréalaises. « Quand on se promène avec Babe, 
les gens sont émerveillés. Vivre avec un cochon 
permet de sensibiliser le monde au fait que c’est un 
animal intelligent et sensible. La plupart mangent 
des animaux qu’ils ne connaissent pas et avec 
lesquels ils ne vivent pas au quotidien », dit Mario. 
Alors peut-être qu’en les côtoyant plus souvent, 
tranquillement il est possible de faire évoluer les 
mentalités, espère-t-il.
 Comment envisagent-ils l’avenir avec un cochon 
et le bébé ? « Il va falloir surveiller Babe de près au 
début. Il est gentil, mais il peut être brusque sans 
le faire exprès. C’est sur qu’il y aura de l’adaptation 
pour tout le monde », répond Same. Car pour l’heure, 
aux dires du couple, c’est un peu le roi de cette 
adorable maison de poupées.

La famille Ravenelle-Ramos. Photo Bianca Des Jardins



69

magazine contreculturel

Les inspirantes

Julie Marchand, 47 ans
Audrey Sckoropad, 25 ans
Sky, 3 ans

Réunies au café végane de la rue Ontario, elles 
rayonnent par leurs sourires et leur enthousiasme 
contagieux : Julie, sa fille Audrey, enceinte de 
cinq mois, et sa petite Sky, trois générations de 
végétaliennes issues de la même famille. Si un 
jour ce genre de trio sera peut-être assez commun, 
aujourd’hui, il est loin d’être banal. Et leur chemi-
nement vers le végétalisme est définitivement une 
histoire de famille.
 Julie a cinq enfants, dont Audrey est l’ainée (avec 
Fay, sa jumelle), qu’elle a élevés avec une alimenta-
tion très saine, riche en fruits et légumes. N’ayant 
jamais été attirée par la viande (dès l’âge de huit ans, 
elle la cachait sous la table pour ne pas en manger), 

Le fait d’être trois générations de véganes 
montre à d’autres familles que c’est possible. 

Je vois que je touche plus de monde.

elle est devenue végétarienne quand sa fille Fay, 
alors âgée de cinq ans, a fait le lien entre cochon et 
jambon, décidant ainsi qu’elle n’en mangerait plus. 
Émy, une autre de ses filles, les a suivies, mais pas 
le reste de la famille. Elle a respecté leur choix. Puis, 
les jumelles sont devenues végétaliennes à 17 ans, 
à la suite de la lecture du livre Le Rapport Campbell 
(Ariane, 2008), une vaste étude internationale sur 
la nutrition. Curieuse, Julie s’y est intéressée aussi. 

« Pour être honnête, ce n’était pas l’idée de sauver 
encore plus d’animaux qui m’a attirée, admet-elle, 
mais celle d’augmenter mes performances phy-
siques. » En l’espace de quelques mois, le reste de 
la famille a suivi les jumelles dans l’adoption d’un 
régime végétalien.
 « On a vu un effet positif sur la santé de toute la 
famille : perte de poids, moins de sinusites, de maux 
de tête et meilleur sommeil », affirme Audrey. Pour 
elle, la promotion du végétalisme est devenue une 
véritable passion : « J’ai fait une formation en natu-
ropathie, on a eu une chaine YouTube avec Fay où 
nous parlions de notre mode de vie et, aujourd’hui, 
je donne des ateliers en alimentation végétalienne. 
J’aide les gens à changer leurs habitudes », explique-
t-elle. Et maintenant qu’elle est maman, elle sent que 
son influence est encore plus grande : « Le fait d’être 
trois générations de véganes montre à d’autres 
familles que c’est possible. Je vois que je touche plus 
de monde. Il y a beaucoup de mamans de jeunes 
enfants intéressées par le végétalisme et donc là, 
elles sentent qu’elles ne sont plus toutes seules. 
Elles peuvent montrer aux autres que quelqu’un le 
fait et que son enfant est en bonne santé. »
 Comme Audrey, Julie a fait du bien-être une 
carrière. Elle est coach de remise en forme, prof de 
yoga et conférencière : « J’aime l’idée que, par nos 
carrières, on incite les gens à essayer ce mode de 
vie là », dit-elle fièrement. Elle admet néanmoins que, 
pour elle, adopter une saine alimentation n’a pas été 
difficile, c’était inné. Elle a toujours été attirée par 
ce type de nourriture. Au sein de son clan, Julie se 
sent aussi plus forte : « Seule, on peut avancer, mais 
à plusieurs, on va encore plus loin, dit-elle. J’aime 

La famille Sckoropad-Marchand. Photo Same Ravenelle



70

véganes

l’idée que j’ai aidé mes enfants à optimiser leur santé 
par mes choix de vie. »
 Pour elle, un mode d’alimentation différent n’a 
jamais été un frein social. Depuis longtemps, elle 
a pris l’habitude de trainer des noix et des dattes 
dans son sac, et au restaurant, elle n’hésite pas à 
demander au serveur une assiette spéciale, compo-
sée des légumes que le chef a sous la main, le tout 
simplement sauté à l’huile d’olive. Il y a six ans, elle 
est partie sur le chemin de Compostelle, et là encore, 
elle n’a eu aucun problème à respecter son mode 
d’alimentation. Même si les repas servis incluaient 
toujours de la viande, elle a su se débrouiller.
 Au sein de la famille élargie, par contre, elle reçoit 
encore quelques commentaires : « Ça fait 20 ans que 
je mange pas de viande, mais quand je vais chez 
ma mère, elle me demande toujours si je suis sure 
que je n’en veux pas un petit morceau. Mais cela ne 
m’énerve pas car j’assume mon choix. » Selon elle, 
on désamorce les jugements quand on est convain-
cue et on en devient convaincante.

 Pour Audrey, il était évident que Sky serait végé-
talienne aussi : « Je ne mangerais pas comme ça si 
je pensais pas que c’était la meilleure manière de 
nourrir ma fille. Mais si elle est attirée par un aliment 
et qu’il n’y a pas d’équivalent végane, je ne vais pas 
lui interdire d’y gouter, même si au fond ça m’em-
bête un peu. […] Je ne veux pas créer de souvenirs 
négatifs autour de la nourriture ou créer d’angoisse 
et qu’elle puisse plus tard développer un rapport 
compliqué avec l’alimentation », explique-t-elle. Du 
haut de ses trois ans, Sky comprend quand on lui dit 
qu’un aliment n’est pas végane, elle répond « ah » et 
passe son chemin. Parions que dans une vingtaine 
d’années arrivera la quatrième génération du clan.

Julia Haurio est journaliste pour le magazine Coup de pouce 
et co-organisatrice du Festival végane de Montréal.



71

magazine contreculturel

La famille Sckoropad-Marchand. Photos Same Ravenelle



72

véganes

Les enfants ne demandent qu’à être les alliés des 
animaux. Il faut entretenir leur curiosité et leur sensibi-
lité avant que la société spéciste ne les éloigne de leur 
empathie spontanée.

Pour illustrer le caractère naturel d’une alimentation 
riche en fruits, le nutritionniste américain Harvey 
Diamond cite souvent cet exemple : « Donnez une 
pomme et un lapin à un enfant dans un berceau. S’il 
mange le lapin et joue avec la pomme, je vous achète 
une voiture neuve ! »
 Les enfants expriment souvent, en effet, une 
empathie spontanée à l’égard des autres animaux. 
Assurément, ils reconnaissent chez eux une volonté 
individuelle, une curiosité et une inquiétude qui 
leur sont familières. Animaux proches ou lointains, 
expressifs, vulnérables, inventifs, curieux ou 
affectueux : les enfants se reconnaissent dans leur 
subjectivité.

Ici, là, partout des animaux!!

Figurés, dessinés, humanisés, dans l’univers des 
enfants les autres animaux sont partout. De Peppa 

Pig au Roi lion, ils ne sont pas seulement les héros de 
tous leurs films et dessins animés préférés : ils sont 
aussi largement au service du marketing publicitaire. 
Au petit-déjeuner, des animaux leur parlent sur les 
paquets de céréales. À l’école, les animaux peuplent 
leurs premiers exercices de mathématique ou de 
lecture, pullulent dans les contes qui stimulent leur 
imaginaire. Des mammifères, poissons et oiseaux 
décorent les portemanteaux où ils accrochent leur 
anorak ; les bonnets dans les cours d’école évoquent 
d’étranges oreilles animales ; des chevaux, des loups 
ou des dauphins bondissent sur leurs trousses ou 
galopent sur leurs cartables. De retour à la maison, 
des poissons leur font des clins d’œil sur les paquets 
de cabillauds, une vache ou une chèvre leur sourit 
sur les emballages de fromage. D’autres animaux 
encore évoluent dans les papiers peints de la 
chambre où ils s’endorment enfin, imaginant d’ef-
frayants crocodiles en embuscade sous leur lit ou 

La pomme ou le 
lapin!? Vers un 
enseignement de 
l’éthique animale
Dominic Hofbauer

ÉDUCATION



73

magazine contreculturel

serrant dans leurs bras un compagnon en peluche 
qui les rassure.
 Bien souvent, loin des stéréotypes véhiculés 
par les contes, le marketing et les représentations 
transmises par les adultes qu’ils côtoient, les enfants 
cohabitent avec des animaux réels, qui font partie 
de la famille et sont parfois leurs plus proches confi-
dents. Pour la psychologue Gail Melson, « les enfants 
sont aux prises avec un mélange compliqué, souvent 
contradictoire, de codes sociaux gouvernant notre 
traitement des animaux. Il y a des animaux considérés 
comme des membres de la famille, d’autres sont écra-
sés comme des nuisibles, d’autres sont sauvés de 
l’extinction, tandis que d’autres encore sont hachés 
pour faire des hamburgers. Le résultat en est que les 
enfants reflètent souvent le malaise de la société à 
l’égard des différentes utilisations qui sont faites des 
animaux et qui sont culturellement validées1. »
 C’est peu de le dire : le conditionnement social 
et parental creuse un gouffre qui nous empêche 
très tôt – dans nos vies d’enfants – de faire un lien 
entre notre empathie spontanée pour les autres 
animaux et ce que les habitudes alimentaires que 
nous acquérons par mimétisme, en grandissant, leur 
coûtent véritablement.

Programmes scolaires!: loup y es-tu!?

À l’école, force est de constater que les autres ani-
maux en tant que tels sont largement absents des 
programmes de l’enseignement. Certes, le monde 

animal figure à bon escient dans les chapitres des 
manuels de science consacrés à l’évolution et à la 
classification des animaux en règnes, ordres, classes 
et espèces. De même, les espèces animales sont 
mentionnées dans les manuels de science comme 
partie intégrante de la biodiversité et des politiques 
de conservation.
 Mais les animaux non humains demeurent 
évoqués sous l’angle de l’espèce, jamais pour 
eux-mêmes. Les connaissances acquises dans le 
domaine de l’éthologie sur les capacités cognitives, 
les émotions ou la pensée sans langage ne semblent 
pas, non plus, trouver la porte d’entrée des manuels 
de biologie qui demeurent mécanistes, centrés 

Les enfants expriment souvent, en effet, 
une empathie spontanée à l’égard des autres 
animaux. Assurément, ils reconnaissent chez 

eux une volonté individuelle, une curiosité 
et une inquiétude qui leur sont familières.

sur la physiologie et véhiculant des conceptions 
naturalistes globalisantes, fixistes, scientifiquement 
dépassées et sans pertinence éthique en matière de 
droits ou de justice. « Au-delà du grand méchant loup 
et du petit lapin, l’animal reste tragiquement absent 
des classes du primaire, remarque la psychologue 
Dominique Droz. Rien n’est fait pour assurer la 
transition entre l’imaginaire enfantin, dans lequel il 
est très présent, et le respect de l’animal réel avec 
son altérité et son identité2. »

Refuge SAFA. Photo Katya Konioukhova



74

véganes

 Alimentant la confusion classique entre espèce 
et individu, cette tendance qui règne sur toute la 
scolarité culmine dans les cours de philosophie : 
on y aborde la question animale dans une approche 
historique – c’est-à-dire par le biais de ce qu’en ont 
dit les grands auteurs – plutôt que par les travaux les 
plus récents en philosophie ou même en science. 
Car un certain nombre de questions abordées en 
philosophie relèvent aujourd’hui des sciences : la 
conscience, la pensée, le langage, la mémoire… 
Il  en résulte que les problèmes sont posés en 
termes binaires périmés (inné/acquis, nature/
culture, intelligence/instinct…), que sont présen-
tées comme valables (parce que défendues par de 
grands philosophes) des théories que nous savons 
aujourd’hui erronées, et qu’on invite les élèves à 
se faire une opinion personnelle sur des questions 
depuis longtemps résolues.

Une expérience pionnière en Belgique

Il en va tout autrement en Belgique, où l’asso-
ciation GAIA compte parmi les ONG de défense 
des droits des animaux les plus influentes. Elle 
développe depuis 2010 un département d’éduca-
tion, qui conçoit et diffuse des ressources autour 
de la question animale pour l’enseignement. 

L’association emploie deux animateurs à temps 
plein dont l’agenda ne se désemplit pas d’octobre 
à juin. GAIA Éducation anime ainsi des ateliers de 
réflexion autour de la condition animale auprès de 
15 000 élèves par an, dans les écoles primaires et 
secondaires du pays.
 L’offre pédagogique de GAIA dans les écoles 
s’arc-boute sur les programmes de l’enseignement 
officiel, et notamment le programme des cours de 
morale et de citoyenneté. En invitant à « comprendre 
et protéger la vie » et à « épargner la souffrance aux 
animaux », le programme ouvre de vastes perspec-
tives pour s’interroger sur le statut moral et légal 
des autres animaux. En outre, le programme pour 
le secondaire nous questionne directement : « Les 
animaux ont-ils des droits ? »
 Les animations que développe GAIA à l’école 
s’appuient sur une approche scientifique docu-
mentée (éthologie, biologie, législation), et sont 
menées en collaboration étroite avec les équipes 
enseignantes. Du primaire au secondaire, à travers 
différents thèmes adaptés à l’âge des élèves, ces 
ateliers cherchent à accompagner chaque enfant 
dans sa capacité à encourager, par ses choix quo-
tidiens, une relation aux autres animaux empreinte 
de respect et de responsabilité. Ils ont en commun 
de travailler sur l’enthousiasme, l’action positive, 

Refuge RR. Photo Katya Konioukhova



75

magazine contreculturel

de ne pas livrer un message formaté, mais plutôt 
d’engager la réflexion par une approche ludique, 
interactive, avec des jeux, des débats.
 Au primaire, il y a chez les élèves une proximité 
spontanée avec les autres animaux, qui ne demande 
qu’à s’exprimer et à prendre forme. Par exemple, 
l’individualité et la sensibilité des animaux de 
compagnie – dont les enfants sont souvent proches 
– constituent une bonne porte d’entrée pour s’in-
terroger sur le sort d’animaux dont ils connaissent 
beaucoup moins les conditions d’existence : en 
élevage, en captivité, en laboratoire… Chez les ado-
lescents, la formule vidéo + débat fonctionne bien, et 
permet des échanges poussés sur des réalités qu’ils 
connaissent souvent assez peu. Une place impor-
tante est accordée à l’expression des élèves et à leur 
propre expérience. Pour l’association, il s’agit alors 
d’accompagner le questionnement éthique sans 
être prescriptif de valeurs ou de comportements.
 Afin de proposer aux élèves des pistes raison-
nables et réalistes pour intégrer ces préoccupa-
tions dans leur quotidien, GAIA développe aussi 
un site internet – www.gaiakids.be –, plateforme 
de ressources sur le bien-être animal destinée au 
jeune public. Dans la rubrique « Profs et parents », 
une mallette pédagogique rassemble des outils sur 
l’éthique animale pour les enseignants. Enfin, cer-
taines écoles s’engagent parfois dans des projets en 
partenariat avec l’association : réalisation et diffusion 

Par extension, l’expérience que fait l’élève de 
la condition animale favorise chez le futur 
citoyen le sens des responsabilités et de la 
coopération, le rejet de la violence et des 

discriminations arbitraires entre humains.

d’affiches pour lutter contre les abandons d’ani-
maux, construction d’abris et adoption à l’école de 
poules sauvées de l’abattoir, collecte de nourriture 
pour les animaux en attente d’adoption dans les 
refuges locaux.
 C’est là, sans doute, la dimension la plus impor-
tante de cette démarche : prendre la sensibilité des 
enfants au sérieux, leur témoigner que l’attention 
qu’ils portent eux-mêmes aux autres animaux n’a rien 
d’infantile, et que ce n’est pas quelque chose qu’ils 
vont devoir abandonner en grandissant. En définitive, 
l’intérêt premier d’une animation réside peut-être 
dans le simple fait qu’elle ait lieu, et vienne renforcer 
chez l’enfant une sensibilité qui, en réalité, existe déjà.

Pour un enseignement de l’éthique animale

Les animaux ont-ils des droits ? Ont-ils un statut 
moral ? Notre responsabilité vis-à-vis d’autrui s’ar-
rête-t-elle aux frontières de notre propre espèce ? 
Jusqu’où tenir compte de tous les individus capables 
de souffrir ?
 Face à ces questions d’une grande actualité, la 
reconnaissance des autres animaux comme des 
êtres sensibles dans le code rural depuis 1976 en 
France, dans le droit européen depuis 1992 et depuis 
le 28 janvier 2015 dans le Code civil français pourrait 
constituer un socle solide et légitime sur lequel bâtir 
une démarche pédagogique concertée, fondée sur 
l’éthique, sur la science et sur l’état de la législation. 
Il est par ailleurs établi que, dans un contexte éduca-
tif, le thème de l’animal est un support pédagogique 
permettant de développer la sensibilité de l’élève, et 
de le conduire par l’observation au respect de l’autre, 
de celui qui est différent. Par extension, l’expérience 
que fait l’élève de la condition animale favorise chez 
le futur citoyen le sens des responsabilités et de la 
coopération, le rejet de la violence et des discrimina-
tions arbitraires entre humains.
 Car si on leur posait la question, beaucoup 
d’enfants trouveraient que les autres animaux ont 
une place dans le monde avec nous. Que loin de 
nous donner des privilèges, notre ascendant sur 
eux nous confère plutôt une responsabilité : celle 
de veiller sur chacun avec respect et bienveillance. 
Avec leur curiosité insatiable, leur capacité renou-
velée à s’ouvrir aux autres et à s’émerveiller, le cœur 
des enfants recèle peut-être un puissant moteur 
d’empathie, capable de nous inspirer vers un monde 
plus humain et plus juste.
 On parie ?

Dominic Hofbauer est éducateur chez GAIA (Global Action in 
the Interest of Animals).

1	 Gail	Melson,	Les animaux dans la vie des enfants,  

Payot,	2009.
2	 Dominique	Droz,	La question animale dans l’enseignement 

(vidéo),	Cité	des	sciences,	cycle	«	Révolutions	animales	»,	
2016.



Photo Bianca Des Jardins



77

magazine contreculturel

La diète végétalienne, 
accessible à tous!? 
Entrevue avec 
Vesanto Melina
Thao Bui

Vesanto Melina est nutritionniste depuis 51 ans et 
végétalienne depuis 24 ans. Elle a enseigné la nutrition 
à l’Université de Colombie-Britannique à Vancouver 
et  à  l’Université Basty à Seattle. Elle a corédigé la 
Position officielle de l’Association américaine des dié-
tétistes et des diététistes du Canada sur l’alimentation 
végétarienne. Elle est aussi coauteure avec Brenda 
Davis de 14 livres traduits dans 9 langues – dont Devenir 
végétarien (Les Éditions de l’Homme, 1998).

ENTREVUE



78

véganes

Thao Bui!: Comment s’est fait votre transition vers 
le véganisme et à quel âge!?

Vesanto Melina : J’ai commencé à explorer la cuisine 
végétarienne avec des amis en 1978, juste par 
curiosité. J’y ai pris gout et suis devenue végéta-
rienne progressivement à cette époque. Lorsque j’ai 
débuté la rédaction de mon premier livre, Becoming 
Vegetarian, j’ai appris davantage sur l’éthique ani-
male, ce qui m’a poussée à entamer ma transition 
vers le véganisme. Je suis devenue végane durant la 
rédaction de ce livre, en 1993.

TB!: Dans votre pratique, est-ce que vous 
rencontrez beaucoup de personnes de 65 ans et 
plus ayant adopté le végétalisme!? A-t-on une 
idée du pourcentage qu’ils représentent parmi 
les végétaliens!?

VM : Dans les années 1970, il y a eu la parution du 
livre Diet for a Small Planet qui traite des impacts 
écologiques de notre alimentation. Il a eu un grand 
succès et a incité plusieurs personnes à devenir 
végétariennes. Beaucoup le sont demeurés, d’autres 
ont fait la transition vers le véganisme. Le véganisme 
gagnant en popularité ces dernières années, j’ai 
également rencontré certaines personnes qui ont 
fait la transition plus tard dans leur vie, influencées 
par leurs enfants et petits-enfants. Par contre, je ne 
pourrais pas mettre un chiffre sur le pourcentage 
qu’ils représentent parmi les véganes.

TB!: Est-ce que tout le monde peut adopter 
une alimentation végétalienne!?

VM : À moins de souffrir d’une condition médicale 
particulière, tout le monde peut devenir végétalien. 
Évidemment, il faut tenir compte des particularités 
de chaque groupe d’âge. Par exemple, chez les 
enfants, on va faire attention à leur offrir des ali-
ments assez caloriques afin d’assurer une bonne 
croissance, et chez les personnes plus âgées, il faut 
tenir compte du fait que leur absorption est moins 
efficace pour certains nutriments.

TB!: Le végétalisme peut-il nous aider à vivre plus 
longtemps et dans de meilleures conditions!?

VM : Une alimentation végétalienne offre plusieurs 
facteurs de protection contre différentes maladies : 
elle est pauvre en gras saturés et en protéines 
animales, deux composants directement liés à 
l’augmentation de la mortalité. De plus, elle est 
riche en gras mono-insaturés et polyinsaturés, en 
fibres, en phytostérols et en antioxydants, autant 

d’éléments connus pour leurs effets bénéfiques sur 
la santé.

TB!: Est-ce qu’une transition vers le végétalisme 
peut prévenir le développement de certaines 
maladies!?

VM : Oui, sans conteste. On peut d’ailleurs mention-
ner les résultats des deux plus grandes études qui 
comparent différents types d’alimentation et leurs 
effets sur la santé : Adventist Health Study-2 et 
EPIC-Oxford.
 En résumé, une consommation élevée de 
protéines animales est directement corrélée à une 
augmentation de la mortalité.

TB!: Pensez-vous que le véganisme prend de 
l’ampleur au fil des années!? Comment est-ce que 
cela influencera le travail des nutritionnistes!?

VM : Il est évident que le véganisme devient de 
plus en plus populaire. Lorsque je donne des 
conférences sur l’alimentation végétalienne, la salle 
déborde et les gens sont de plus en plus informés. 
On m’a déjà posé des questions sur la vitamine B12 
pendant 45 minutes ! On sait que le végétalisme est 
une alimentation adaptée pour tous. Par contre, il 
est important que les gens soient bien encadrés 
pour éviter les cas de carences graves comme on a 
pu l’observer l’an dernier, en Italie, avec le cas d’un 
enfant végétalien retiré à ses parents sous prétexte 
qu’il n’était pas nourri adéquatement. Les situations 
comme celle-là mettent le blâme sur l’alimentation 
végétalienne alors que peut-être des parents mieux 
informés auraient pu éviter tout cela. Le rôle des 
nutritionnistes est d’encadrer les gens et de leur 
fournir les outils nécessaires pour assurer une 
alimentation végétalienne équilibrée.

Thao Bui est nutritionniste à l’hôpital Sainte-Justine de Montréal 
et en consultation privée. Elle tient le blogue La végé d’à côté qui 
traite de nutrition et de cuisine végétalienne.



79

magazine contreculturel

Photo Same Ravenelle

La nouvelle position officielle de 
 l’Association américaine de diététique 
(2016)

La position de l’Association américaine de diététique 
est que les régimes végétariens (y compris le 
végétalisme) menés de façon appropriée sont bons 
pour la santé, adéquats sur le plan nutritionnel et 
bénéfiques pour la prévention et le traitement de 
certaines maladies. Ces régimes sont appropriés 
à tous les âges de la vie, y compris pendant la 
grossesse, l’allaitement, la petite enfance, l’enfance 
et l’adolescence, ainsi que pour les sportifs. Les 
régimes à base de plantes sont plus durables sur le 
plan de l’environnement que les régimes riches en 
produits animaux, car ils utilisent moins de res-
sources naturelles et sont associés à des dommages 
environnementaux beaucoup moins importants.

Comparaison entre les végétaliens  
et les omnivores

Adventist  
Health Study-2

EPIC-Oxford

↓ 42 %↓ 32 %Maladies 
cardiovasculaires

↓ 75 %↓ 36 % femmes
↓ 61 % hommes

Hypertension 
artérielle

↓ 62 %—Diabète  
de type 2

↓ 16 %↓ 19 %Cancers

—↓ 75 %Cataractes

—↓ 72 %Diverticulites

↓ 15 %—Mortalité

Les conseils de Vesanto Melina  

pour les 65 ans et plus

Chez les 65 ans et plus choisissant d’adopter une 
diète végétalienne, des mesures s’appliquent 
pour certains nutriments afin de répondre à leurs 
besoins spécifiques :

Protéines Les besoins pourraient être légèrement 
supérieurs (1 à 1,1 g/kg vs 0,9 g/kg).

Calcium Les besoins augmentent (1 200 mg vs 
1 000 mg).

Vitamine D Les besoins augmentent (800 UI vs 
600 UI). Ces besoins pourraient être supérieurs, 
dans la mesure où les personnes de plus de 70 ans 
ne synthétisent plus aussi bien la vitamine D en ce 
qui concerne la peau. Elles devraient donc prendre 
des suppléments, même durant l’été.

Vitamine B12 Les besoins sont les mêmes que 
chez les adultes plus jeunes. Par contre, l’absorption 
de la vitamine B12 dans les aliments est moins 
bonne chez les personnes âgées. La prise de 
suppléments est donc fortement recommandée. En 
raison de cette absorption diminuée, il faut privilé-
gier un supplément quotidien (de 500 à 1 000 mcg) 
aux suppléments hebdomadaires.

Vitamine B6 Les besoins augmentent (1,7 mg pour 
les hommes et 1,5 mg pour les femmes vs 1,3 mg). 
Pas de suppléments nécessaires, mais il faut 
porter une attention particulière à son alimentation 
(4 portions de fruits/jour ou d’autres aliments riches 
en vitamine B6).



80

véganes

Végane de naissance et élevée par une mère bohème 
la baladant aux quatre coins du globe, Seba Johnson 
a marqué l’histoire en devenant la plus jeune athlète 
olympique en ski alpin à 14 ans. Rencontre avec une 
femme de cœur.

J’étais très emballée à l’idée de rencontrer Seba 
Johnson. Il m’arrive souvent de l’évoquer auprès de 
personnes qui doutent de la fiabilité d’un régime 
végétalien pour maintenir une bonne santé. Cette 
Américaine de 43 ans, n’ayant jamais consommé 
de produits animaux et ayant mené une carrière 
sportive de haut niveau, est pour moi la preuve que 
c’est possible.
 Seba est au Québec à l’occasion du Festival 
végane local. Elle y présente une conférence dans 
laquelle elle évoque son parcours de végane de 
naissance et d’activiste pour les droits des animaux. 
Participer à ce genre d’évènements fait partie de ses 
activités, mais elle est aussi assistante-professeure 
auprès de jeunes enfants à Los Angeles où elle vit 
avec ses deux chiens.
 J’ai envie de lui dire que moi aussi j’aurais aimé 
être végane toute ma vie, mais Seba ne m’en 
laisse pas le temps : « Les gens pensent que je suis 
chanceuse d’être née végane. C’est vrai, mais ils 
ne réalisent pas toujours que savoir toute sa vie 
ce que les animaux subissent, c’est aussi très dur. 
Souvenez-vous de votre première année comme 
végane ! À quel point vous étiez révolté… »
 En fait, la petite Seba pensait que lorsqu’elle serait 
grande, le monde entier serait végane. « J’étais très 
excitée à cette idée, précise-t-elle. Mais aujourd’hui, 

je ne peux être que malheureuse de voir que les 
restaurants servent encore de la chair animale. » 
Bien sur, il y a eu une évolution depuis les années 
1970. Enfant, Seba mangeait ses céréales avec du 
jus de pomme, faute de mieux. Aujourd’hui, l’offre 
en matière d’alternatives végétales est grandissante. 
Mais cette progression n’est pas assez rapide à 
ses yeux.
 Malgré tout, elle ne se laisse pas abattre et 
continue de militer pour les droits des animaux tout 
en diffusant son message, que ce soit dans des 
vegfests ou auprès des enfants qu’elle côtoie au 
quotidien.

Une famille différente

Pour un enfant, ce n’est pas toujours facile de se 
sentir différent. Ne pas manger comme les autres, 
devoir sans cesse se justifier… Cela peut représenter 
un poids lorsqu’on est petit. Mais pour Seba, le fait 
d’être végane n’était qu’une composante parmi 
d’autres de la marginalité de sa famille. Sa mère, 
femme blanche aux cheveux blonds qui voyageait 
avec ses deux filles – une Latino-Américaine et une 
Afro-Américaine : cela ne passait pas inaperçu.
 Et la mère de Seba n’avait pas non plus la langue 
dans sa poche : elle n’hésitait pas à renvoyer une 

PORTRAIT

Le fabuleux destin 
de Seba Johnson
Julia Haurio





82

véganes

assiette en cuisine dans les restaurants, si elle 
pensait qu’il y avait du beurre ou que des aliments 
avaient touché de la viande. Les gens la trouvaient 
difficile, mais cela n’affectait pas ses filles.
 Au sein de la famille élargie, les choses n’allaient 
pas non plus de soi. « Ma grand-mère pensait que 
ma mère était folle. Elle voulait me faire manger de 
la viande », raconte Seba. Mais sa mère tenait bon 
et défendait son choix avec vigueur. Au bout d’un 
moment, elle et ses filles n’ont tout simplement plus 
été invitées.
 À l’école, les camarades de Seba avaient parfois 
une mine dégoutée à la vue de son sandwich arti-
chaut-moutarde, mais c’était la même chose pour 
elle vis-à-vis de leur assiette. Par contre, quand ses 
amis venaient dormir chez elle, ils étaient épatés 
de découvrir de nouveaux aliments comme une 

Je pense que c’est de ne rien dire aux 
enfants qui est une forme d’abus, c’est 

le fait de leur laisser croire que c’est 
légitime de manger les animaux.

grenade par exemple. « Certains m’en parlent encore 
aujourd’hui », s’amuse-t-elle. Seba n’a jamais remis 
en question le choix de sa mère. Bien sur, comme 
toute adolescente, elle s’est rebellée en organisant 
des fêtes chez elle et en buvant de l’alcool, mais 
jamais contre le véganisme. « Ça ne m’est juste 
jamais venu à l’esprit », explique-t-elle.
 Au cours de sa carrière olympique, Seba a plus 
souffert de racisme que d’autre chose. On l’accom-
modait sans problème avec sa diète spéciale, en 
revanche être une jeune fille noire dans le milieu du 
ski alpin lui a valu de nombreux messages haineux. 
C’est même cela qui a finalement eu raison de son 
amour du sport et de la compétition.

Conseils aux parents véganes

Comme maman, je me demande souvent quel 
regard porteront mes enfants sur le fait d’avoir grandi 
dans une maison végane. Avoir Seba devant moi est 
une trop belle occasion d’entendre le son de cloche 
d’une adulte qui est passée par là. « Il n’y a pas si 
longtemps, les gens disaient que le fait que ma mère 
nous dise ce qui arrivait vraiment aux animaux était 
une forme d’abus. Mais je pense que c’est de ne rien 
dire aux enfants qui est une forme d’abus, c’est le fait 
de leur laisser croire que c’est légitime de manger 
les animaux. Il est très important de leur dire la vérité 
dès le plus jeune âge. Il faut leur expliquer pourquoi 
on est végane. »
 Seba est profondément reconnaissante envers 
sa mère de lui avoir dit d’où venait la viande. Pour 

elle, ne pas manger les animaux, cela coulait de 
source. Dès son plus jeune âge, on lui a enseigné 
la compassion. À 8 ans, elle accompagnait sa mère 
à des vigiles devant des zoos ou des cirques. « Je ne 
pouvais m’imaginer manger la chair de quelqu’un 
d’autre. J’ai grandi avec l’idée que je ne voulais pas 
participer à cette barbarie. »
 Aujourd’hui, Seba juge aussi important de 
rappeler que le fondement du véganisme reste la 
compassion. Et elle est convaincue que si on est 
bienveillant envers les animaux, on ne peut que l’être 
aussi envers les autres humains. « J’ai rencontré des 
véganes racistes ou sexistes. Ça ne fait pas de sens 
selon moi, dit-elle. Si on est contre l’oppression des 
animaux, on doit se souvenir que nous sommes 
aussi des animaux. Le véganisme n’est pas une 
affaire de Blancs ! »
 Depuis quelque temps, Seba projette d’écrire 
ses mémoires. Son histoire hors du commun mérite 
sans aucun doute d’être couchée sur papier. De quoi 
inspirer les futures générations.

Depuis septembre 2016, les skis de Seba, ayant 
marqué l’histoire olympique, sont exposés au 
Smithsonian National Museum of African American 
History and Culture à Washington, D.C., un musée 
qui rend hommage à l’histoire et à la culture des 
Afro-Américains.

Julia Haurio est journaliste pour le magazine Coup de pouce 
et co-organisatrice du Festival végane de Montréal.



Photo Bianca Des Jardins



84

véganes

Sauver la planète 
un utérus à la fois
Magenta Baribeau

Je n’ai pas d’enfants. Je n’en ai jamais voulu. Et après 
38 ans sur cette planète, mes convictions demeurent 
toujours intactes. Je n’ai ni ressenti l’appel de l’utérus 
ni entendu le tic-tac de la soi-disant horloge biologique 
et je vais très bien. Je le précise parce que j’en ai lu de 
toutes les couleurs.

ESSAI



85

magazine contreculturel

Illustration Maxime Francout

À chaque fois qu’on me demande pourquoi je ne 
veux pas avoir d’enfants, je sens monter en moi 
deux désirs conflictuels. D’une part, je voudrais 
énoncer toutes mes raisons afin que l’autre arrive 
à comprendre sans juger, mais une autre partie 
de moi se révolte à l’idée de devoir me justifier et 
de voir toutes mes raisons décortiquées, analy-
sées et réfutées par mon interlocuteur(trice) qui 
sait mieux que moi et surtout qui refuse un réel 
dialogue et échange d’idées. On parle ici de faits 
vécus. Souvent. Presque à chaque fois où le sujet 
est abordé. Pourquoi devrais-je répondre à cette 
question ? Personne ne demande aux futurs parents 
pourquoi ils veulent se reproduire. « Ça tombe sous 
l’évidence », dira-t-on, et pourtant non. Il n’y a pas 
d’évidence à vouloir se reproduire. On peut certai-
nement argumenter que l’être humain n’obéit pas à 
tous ses impératifs biologiques. La grande majorité 
d’entre nous avons appris à faire nos besoins loin 
des regards, à copuler en privé, à ne pas nous 
entretuer. Au lieu de parler du besoin reproducteur, 
je préfère m’attarder au désir (ou dans mon cas, au 
non-désir) d’enfant.
 Certaines personnes rêvent d’avoir des enfants, 
d’autres non. Et c’est très bien comme ça. Fin de 
l’article.

 Ça devrait être aussi simple que ça, non ? Et 
pourtant ces petits mots : « Je ne veux pas avoir d’en-
fants » choquent encore et toujours. En plus d’être 
traité(e)s d’égoïstes, d’hédonistes ou d’éternel(le)s 
adolescent(e)s qui passons à côté de l’essentiel de 
la vie, nous finissons inévitablement par entendre : 
« Tu vas changer d’idée », « Tu vas voir, un jour tu vas 
rencontrer le bon. » Mais bon, la deuxième citation 
hétéronormative, on ne la sert qu’aux femmes parce 
qu’on a toutes besoin d’un homme pour prendre 
cette décision, n’est-ce pas ?
 C’est un « tu vas changer d’idée » de trop qui m’a 
décidée à faire un documentaire sur la question 
(Maman ? Non merci !, sorti en 2015). Dans ce film, je 
laisse la parole à des non-parents québécois, français 
et belges, des femmes, mais aussi des hommes, des 
militant(e)s et des non-militant(e)s, des gens qui ont 
choisi de ne pas se reproduire pour des raisons poli-
tiques, écologiques ou personnelles. Bref j’ai décidé 
de démystifier une bonne fois pour toutes qui sont ces 
énergumènes qui ne veulent pas d’enfants. Et je vous 
donne tout de suite le scoop : ce sont des gens comme 
vous et moi. Certains sont véganes, d’autres font de 
l’escalade, certains conduisent des voitures, d’autres 
sont des cyclistes et tous ont longuement réfléchi à 
leur avenir et à l’utilisation (ou non) de leur utérus.



86

véganes

 De plus en plus, le non-désir d’enfant fait son petit 
bonhomme de chemin vers l’acceptation. Les gens 
semblent davantage en avoir entendu parler en 2016 
que lorsque j’ai commencé à travailler sur Maman ? 
Non merci ! en 2009. J’ai bon espoir qu’à force de 
lire des articles, des livres, des bédés ou de voir des 
films comme le mien dans des festivals et à la télé, 
les gens finiront par considérer ce choix comme 
étant légitime et qu’on cessera de nous passer 
à tabac.
 Par contre, lorsque nous évoquons des raisons 
écologiques de ne pas nous reproduire, alors là, les 
chroniqueur(euse)s et l’internet au grand complet se 
déchainent. De la même manière qu’une personne 
végétalienne disant qu’elle n’aime pas le gout de la 
viande sera moins critiquée qu’une végane citant 
des raisons éthiques et environnementales comme 
moteur de ses choix alimentaires, notre non-intérêt 
envers la maternité peut passer tant qu’il n’est pas 
politique. C’est qu’au lieu de revendiquer un droit 
personnel de ne pas vouloir d’enfants, les gens qui 
font ce choix pour des raisons environnementales 
souhaitent enclencher un changement social. Un 
mouvement, c’est nettement plus déstabilisant 
qu’une personne seule énonçant un non-désir 
individualiste. La comparaison entre le véganisme 
et le non-désir d’enfant peut donc se faire. Si la 
viande requiert un plus grand apport en eau dans sa 
production et pollue beaucoup plus que la culture 
maraichère, alors avoir des enfants a un impact 
environnemental beaucoup plus grand que de ne 
pas en avoir. Mais ça, chut ! Il ne faut pas le dire 
sinon on passe pour un(e) illuminé(e), on exagère, et 
voyons donc, on ne peut pas avoir de telles réflexions 
au sujet des bébés qui sont tellement mignons et 
surtout intouchables !
 En 2011, L’Express titrait : « Des féministes vont 
jusqu’à calculer le bilan carbone des bébés… et à 
renoncer à la maternité. Décryptage d’une nouvelle 
lubie américaine. » « Lubie », « aller jusqu’à… », que 
de mots lourds de sens. Malheureusement, peu a 
changé sur ce front et en 2015, le polémiste Mathieu 
Bock-Côté écrivait dans un article : « [U]ne écologiste 
manifestement fervente nous expliquait que si elle 
avait un enfant, elle gâcherait ses efforts pour sauver 
la planète. Cela nous rappelle une chose : il y a chez 
les écolos une frange sectaire, fanatique, qui fonda-
mentalement, n’aime pas l’être humain. »
 Comme quoi cette philosophie dérange et fait 
réagir. Et pourtant, elle se base sur des faits et 
tire des conclusions tout à fait intéressantes. Les 
GINKs (Green Inclinations, No Kids ou « plus verts, 
sans enfants ») et le moins connu Mouvement pour 
l’extinction volontaire de l’humanité offrent des argu-
ments environnementaux étoffés qui méritent d’être 

partagés. Je n’en citerai que deux. Une étude de 2012 
de l’Université de l’Oregon souligne que chaque 
bébé américain est responsable de l’émission de 
1 644 tonnes de CO2 et une autre de 2009 montre 
que la venue d’un poupon multiplierait par 20 l’em-
preinte carbone de ses géniteurs. Si l’on devient 
végane pour sauver la planète (en coupant de moitié 
l’empreinte écologique de son alimentation, passant 

Personne ne demande aux futurs 
parents pourquoi ils veulent se 

reproduire. «!Ça tombe sous l’évidence!», 
dira-t-on, et pourtant non.

de 3,3 tonnes de CO2 – pour un grand amateur de 
viande – à 1,5 tonne de CO2 pour les véganes), ne 
devrait-on pas également appliquer cette logique au 
nombre d’enfants qu’on souhaite avoir ?
 En effet, si certaines personnes ne sont pas 
décidées à couper tous les produits animaux de 
leur alimentation et préfèrent tout simplement limi-
ter leur consommation de viande, pourquoi ne pas 
faire la même chose avec sa reproduction et avoir 
seulement un enfant au lieu de trois ? Pourquoi ne 
pas contempler l’adoption ou faire des démarches 
pour devenir famille d’accueil ?
 Et surtout pourquoi ne pas réfléchir au sujet du 
natalisme, cette doctrine démographique qui règne 
en maitre et qui pousse les États à instaurer de 
nombreuses mesures pour favoriser l’accroissement 
de la population en stimulant la natalité ? Le nata-
lisme va pourtant plus loin. On le retrouve dans le 
discours social ambiant qui est répété ad nauseam 
par la famille, les amis, les téléséries, et qui allègue 
que la plus belle et importante chose qu’une femme 
peut faire est de se reproduire. Ce qui est non seule-
ment extrêmement réducteur, mais préjudiciable à 
l’estime personnelle des femmes, puisque ça ne fait 
que renforcer l’idée qu’elles ne sont que des utérus 
sur pattes dont l’unique rôle se résumerait à porter 
et élever des enfants.
 En 2017, donnons-nous comme objectif d’ouvrir 
nos yeux, d’élargir nos horizons et d’accepter des 
critiques du système dominant. Peut-être y trouve-
rons-nous notre compte.

Magenta Baribeau est cinéaste et blogueuse. Elle a 
réalisé le documentaire Maman ? Non merci ! en 2015 
(mamannonmerci.com).



87

magazine contreculturel

Marie	(à	gauche)	est	végane	depuis	2014.	Olivia	(à	droite)	est	végane	depuis	2010.	Florian,	depuis	sa	naissance.	 
Les	vêtements	sont	véganes.	Marie	:	tunique	Zara	(viscose	et	polyester).	Olivia	:	chandail	Twik	(viscose	et	nylon).	 
Stylisme Marie-Ève Venne Photo Same Ravenelle



88

véganes



89

magazine contreculturel

Kim	Van	Nguyen	Thi,	végane	depuis	2010.	Les	vêtements	sont	véganes.	À	gauche,	Kim	porte	une	robe	Calvin	Klein.	À	droite,	veste	Twik,	
blouse	Vero	Moda	et	shorts	Icone.	Stylisme	Marie-Ève Venne Photo Same Ravenelle



90

véganes

Est-ce une bonne idée d’être enceinte, puis d’élever de 
jeunes enfants en mode végane ? Réponse par Ophélie 
Véron, l’autrice de Bébé veggie.

« Mais tu vas imposer le véganisme à ton enfant ? » 
Si vous êtes parent végane, il y a de fortes chances 
que vous ayez déjà entendu cette question avant 
même que votre enfant ne voie le jour. Elle a 
parfois été suivie de : « Tu fais ce que tu veux avec 
ta vie, mais comment oses-tu faire subir cela à 
un.e enfant ? », voire « Tu te rends compte que tu 
assassines ton bébé ? ». Si, pire encore, vous êtes 
végétalienne et enceinte, alors banco, vous avez 
certainement dû déjà subir les foudres d’une bonne 
partie de votre entourage, professionnels de santé 
compris. Non seulement vous privez votre fœtus des 
joies des flaveurs carnées et du sacro-saint liquide 
amniotique au camembert, mais en plus, vous le 
condamnez d’avance à naitre rabougri et rachitique, 
petit Gollum en puissance destiné à ne pas survivre 
à sa première otite. Et, chaque fois que vous sortez 
de la maison, même votre concierge semble avoir 
passé un diplôme en protéines ès sciences, option 
fer et calcium chez les marmots.
 Car, en dépit de toutes ses avancées au sein de 
notre société, le véganisme garde souvent mauvaise 
presse quand on touche à deux sujets : les enfants et 
la santé. Si le Québec peut paraitre relativement pro-
gressiste sur le sujet, on ne peut guère en dire autant 
de la France, où les thèmes de la grossesse et de 
l’enfance en mode végé restent très délicats, pour ne 
pas dire extrêmement controversés. Le Programme 
national nutrition santé (PNNS) met en garde contre 
les « graves carences » du végétalisme et dénonce le 
danger qu’encourraient les enfants et adolescent.e.s 

exposé.e.s à une telle alimentation. Même son de 
cloche du côté de nombreux professionnels de santé 
de l’Hexagone, à commencer par le Dr Jean-Michel 
Cohen, qui n’hésite pas à déclarer à la télévision que 
les enfants végétaliens sont « petits et bêtes ». Le 
professeur Patrick Tounian, pédiatre-nutritionniste, 
lui, parle du végétalisme comme d’une « déviance 
alimentaire » encouragée par des « gourous », allant 
jusqu’à la « maltraitance nutritionnelle » quand elle 
concerne les enfants et les adolescents1. La France 
ne fait d’ailleurs pas exception parmi les pays latins, 
puisque, il y a quelques mois seulement, les médias 
italiens s’enflammaient autour du projet d’une dépu-
tée italienne visant à sanctionner les parents qui font 
le choix du végétalisme en famille. Alors, enfance et 
véganisme, une antithèse criminelle ?

Une alimentation viable chez l’enfant 
et la femme enceinte

Pourtant, les voix qui appellent à condamner le 
végétalisme chez les enfants ne font pas l’unani-
mité. Il semble même que, dans de nombreux pays, 
il y ait consensus inverse parmi les institutions 
scientifiques et les spécialistes de la nutrition. 
C’est notamment le cas aux États-Unis avec la très 
sérieuse Académie de nutrition et diététique, qui 
regroupe plus de 100 000 professionnels de la santé. 
Même chose du côté de l’Académie américaine de 
pédiatrie et de la Société canadienne de pédiatrie. 
L’organisation de santé publique britannique NHS va 

De la grossesse 
aux premiers pas
Ophélie Véron

ENFANCE



magazine contreculturel

dans le même sens : « Une alimentation végétarienne 
ou végétalienne variée et équilibrée fournit les 
nutriments appropriés lors de la grossesse » et « dès 
lors que les enfants reçoivent les nutriments qui leur 
sont nécessaires, ils peuvent être élevés de façon 
tout à fait saine avec une alimentation végétarienne 
ou végétalienne ».
 Dans les faits, de nombreux enfants dans le 
monde ne mangent ni viande ni poisson, à commen-
cer par l’Inde, où l’on compte près de 40 % de végé-
tarien.ne.s de naissance. En Asie, les jeunes enfants 
consomment très peu de produits laitiers sans que 
cela n’entrave en rien leur croissance. Le soja, qui 
n’est pas recommandé en France avant l’âge de trois 
ans, y est présent dès les débuts de la diversification. 

Ne pas consommer de chair animale permet 
également de protéger son enfant ou futur.e 

enfant de nombreuses substance nocives 
présentes dans l’alimentation carnée.

Un nombre croissant de véganes le sont depuis la 
naissance et sont aujourd’hui devenu.e.s des adultes 
en pleine santé, à commencer par l’ancienne skieuse 
Seba Johnson, le culturiste Torre Washington ou la 
basketteuse Milani Malik. Vous pouvez trouver une 
pléthore d’exemples d’enfants né.e.s véganes sur 
le site VeganHealth.org2, photos de nourrissons 
grassouillets et de bambins dynamiques à l’appui.

Des bienfaits de santé pour les fœtus

Ces exemples n’ont rien d’étonnant, quand on sait 
que de nombreuses études ont montré que les 
petit.e.s véganes avaient une croissance et un déve-
loppement semblables à ceux des enfants omni-
vores du même âge. Du côté de la femme enceinte, il 
semblerait que suivre une alimentation végétalienne 
protège du risque de pré-éclampsie, une pression 
sanguine élevée qui peut mener à une naissance 
prématurée. En effet, selon une étude menée aux 
États-Unis, seul 0,1 % des femmes végétaliennes 
présentent un syndrome de pré-éclampsie, contre 
5 à 10 % pour le reste de la population3.
 Ne pas consommer de chair animale permet éga-
lement de protéger son enfant ou futur.e enfant de 
nombreuses substance nocives présentes dans l’ali-
mentation carnée. Par exemple, la chair de poisson 
est riche en métaux lourds. Du fait de leur position en 
haut de la chaine alimentaire, les poissons gras, en 
particulier le thon et le saumon, présentent des taux 
très élevés de mercure, ce qui explique pourquoi la 
consommation de poissons demeure la principale 

cause de contamination au mercure chez l’humain. 
À titre de comparaison, les personnes consommant 
du poisson ont un taux dix fois plus élevé de mer-
cure que les véganes ! Le problème, c’est qu’il est 
difficile pour le corps de rejeter ce mercure et que 
son accumulation dans l’organisme peut avoir des 
conséquences graves. Chez la femme enceinte ou 
allaitante, le mercure s’accumule dans le cerveau et 
les tissus du bébé, causant d’importants problèmes 
de développement cérébral.

Une meilleure santé et une plus longue 
espérance de vie

Faire le choix de ne pas consommer de produits 
animaux pendant sa grossesse ou de ne pas en 
donner au moment de la diversification alimentaire, 
c’est également offrir une protection face à de nom-
breux virus et bactéries particulièrement dangereux 
chez les personnes vulnérables, comme les jeunes 
enfants. L’élevage industriel est en effet un véritable 
incubateur de bactéries pathogènes : Listeria 

Ophélie	Véron	par	Same Ravenelle



92

véganes

monocytogenes, salmonelles, bactéries du genre 
Campylobacter, Escherichia coli… Plus de 75 % des 
poulets en Europe souffriraient ainsi d’infections à 
Campylobacter, les bactéries responsables du plus 
grand nombre de cas de gastroentérites dans le 
monde. De nombreux scandales sanitaires dont les 
enfants sont les principales victimes sont fréquem-
ment révélés. Ainsi, les intoxications au steak haché, 
aux œufs, aux produits laitiers ou encore au poisson, 
peuvent parfois être très graves et mener à la mort. 
En outre, l’utilisation massive d’antibiotiques sur 
les animaux que l’on mange entraine un risque de 
développer des bactéries résistantes et, à terme, de 
conduire à l’inefficacité de ces médicaments. Chez 

Dans les faits, de nombreux enfants dans le 
monde ne mangent ni viande ni poisson, à 
commencer par l’Inde, où l’on compte près 

de 40!% de végétarien.ne.s de naissance.

les personnes les plus fragiles, à savoir les bébés, les 
enfants et les personnes âgées, ce risque est extrê-
mement grave. Selon le directeur adjoint de l’Orga-
nisation mondiale de la santé (OMS), Keiji Fukuda, 
« d’ici 2050, on estime que ce genre d’infections 
tueront plus de gens que les cancers aujourd’hui »4.
 On peut ajouter que le végétalisme permet de 
réduire le risque et la prévalence de plusieurs mala-
dies, à commencer par l’obésité, souvent causés par 
une alimentation trop riche en protéines animales 
durant les premières années de vie5. À l’heure 
actuelle, on estime que 41 millions d’enfants dans le 
monde sont en surpoids ou obèses et un adulte sur 
dix est concerné. Le problème, c’est que l’obésité 
peut avoir des répercussions importantes sur la 
santé, parmi lesquelles le diabète, l’hypertension 
artérielle, les accidents cardiovasculaires, le vieil-
lissement accéléré du cerveau, ainsi que certains 
cancers. On estime ainsi que l’obésité pourrait être 
responsable de 2,8 millions de décès par an dans 
le monde, soit la troisième cause de mortalité dans 
les pays riches. Le végétalisme permet également de 
réduire le nombre de maladies cardiovasculaires, de 
cas de diabète de type 2, ainsi que de cancers – la 
prévalence de ces derniers parmi les personnes 
végétariennes ou végétaliennes étant moindre 
que chez les omnivores. Ceci explique pourquoi 
l’alimentation végétalienne est associée à une 
meilleure santé et une plus longue espérance de 
vie : deux choses que l’on ne peut que souhaiter pour 
son enfant.
 Ainsi, loin des clichés dont on la voit souvent 
entourée, l’alimentation végétalienne semble tout 
à fait appropriée durant la grossesse, l’allaitement 
et l’enfance. Au vu des résultats qu’apportent les 

très nombreuses études scientifiques réalisées sur 
le sujet, il apparait qu’une diète à base de végétaux 
offre d’importants avantages de santé à court et 
long termes, concernant la prévention comme le 
traitement des maladies. Ainsi, à condition de veiller 
à apporter tous les nutriments nécessaires à la 
croissance de vos enfants, vitamine B12 comprise, 
il semble que faire le choix du véganisme pour ses 
enfants n’est pas seulement possible, mais égale-
ment souhaitable. C’est offrir à ceux-ci une meilleure 
et une plus longue espérance de vie. C’est aussi leur 
léguer une planète plus éthique, plus heureuse et 
plus verte.

Ophélie Véron est docteure en sciences sociales et créatrice du 
blogue Antigone XXI. Elle a publié La pâtisserie crue (La Plage, 
2015) et Bébé veggie (La Plage, 2016).

1	 Patrick	Tounian,	«	Végétalisme	chez	l’enfant	:	une	véritable	
maltraitance	nutritionnelle	»,	Cholé-Doc,	vol. 152,	2016,	
www.cerin.org/uploads/media/152-vegetalisme-enfant-	
maltraitance-nutritionnelle.pdf  

[consulté	le	20 novembre	2016].
2 www.veganhealth.org/articles/realveganchildren.

3 J. P. Carter et al., « Preeclampsia and reproductive 

performance	in	a	community	of	vegans	»,	Southern Medical 
Journal,	vol. 80,	no 6,	1987,	p. 692–697.

4	 Ministère	de	l’Agriculture,	Centre	d’études	et	de	prospec-

tive,	«	Les	antibiorésistances	en	élevage	:	vers	des	solutions	
intégrées	»,	Analyse, no 82,	2015.

5 Voir : M. Fantino et al., « Apports nutritionnels en France 

en 2005	chez	les	enfants	non	allaités	âgés	de	moins	de	
36 mois	»,	Archives de pédiatrie,	vol. 15,	no 4,	2008,	p. 446-
455.	H.	Weker	et al., « Analysis of nutrition of children aged 

13–36 months	in	Poland:	a	nation-wide	study	»,	Medycyna 
Wieku Rozwojowego,	vol. 15,	no 3,	2011,	p. 224-231.	
P. J.	Weijs	et al.,	«	High	beverage	sugar	as	well	as	high	
animal protein intake at infancy may increase overweight 

risk	at	8 years:	a	prospective	longitudinal	pilot	study	»,	
Nutrition Journal,	vol. 10,	no 95.	A. Bocquet,	J. P.	Corbeau	et	
M. Bocquet,	«	AFPA	CO-02	–	Étude	Nutri-bébé	SFAE	2013/
comportements	alimentaires	avant	l’âge	de	3 ans	»,	 
Archives de pédiatrie,	vol. 21,	no 5,	2014,	p. 334.



93

magazine contreculturel

Illustration Maëva Tur



94

véganes

Décoloniser  
l’enfance
Axelle Playoust

Pas le droit de voter, pas le droit de sortir, 
ni celui de boire ou de conduire. Exclusion 
du marché du travail, impossibilité d’avoir 
un compte en banque sans l’accord 
d’un.e « responsable ». Fréquentations 
surveillées, horaires à respecter… Tout le 
monde y passe. Qu’elle nous concerne 
encore aujourd’hui ou qu’elle ait peu à 
peu relâché son emprise, cette situation 
de non-droit est celle qui touche les 
mineur.e.s et n’est pas sans rappeler la 
mise sous tutelle des femmes, encore 
à l’œuvre en France il y a quelques 
décennies. Mais alors, les enfants consti-
tuent-ils un groupe social opprimé ?
 Difficile de ne pas en être convaincu.e 
après la lecture de La Domination adulte : 
L’oppression des mineurs. Dans ce nou-
veau livre, qui connait un certain succès, 
le penseur et militant égalitariste Yves 
Bonnardel dévoile les ressorts d’une 
oppression naturalisée, invisible, d’une 
banalité sidérante. En rappelant que 
l’enfance ne va pas de soi, mais constitue 
au contraire un fait social historiquement 
situé, cet ouvrage rend possible une 
analyse politique des rapports de pouvoir 
entre catégories d’âge.
 Au nom de « l’intérêt supérieur de 
l’enfant », le statut de mineur a pour 
effet de soustraire toute une partie de la 
population aux moyens sociaux de faire 
face aux abus et à l’arbitraire de l’ordre 

adulte. Privés d’autonomie sociale, sans 
possibilité d’exercer l’ensemble des 
droits fondamentaux dont jouit le reste 
de la population (indépendance finan-
cière, liberté de circulation, possibilité 
d’ester en justice…), les enfants sont 
ainsi livrés pieds et poings liés à une vio-
lence institutionnalisée. Yves Bonnardel 
ne se contente donc pas de condamner 
les abus, les dérives ou les excès de 
l’autorité adulte. Ce sont les institutions 
en elles-mêmes qui sont oppressives : 
la famille, l’école sont des systèmes qui 
organisent et pérennisent la violence à 
l’égard d’une catégorie entière d’indivi-
dus (les plus jeunes).
 On a tendance à l’oublier : les enfants 
sont pris dans un maillage serré de règles 
et d’obligations. Être mineur.e, c’est avant 
tout être contraint.e de façon permanente. 
À travers l’enfermement dans un système 
scolaire carcéral ou l’imposition d’un 
milieu familial que l’on n’a pas choisi, l’ab-
sence de contrôle sur sa propre existence 
est quasi totale. « C’est pour ton bien » se 
trouve alors être une formule bien pra-
tique pour balayer d’un revers de la main 
le point de vue de celles et ceux qui sont 
pourtant les premier.ère.s concerné.e.s. 
Les enfants subissent ainsi une avalanche 
continue d’injonctions arbitraires, sans 
que leur avis sur la question ne soit 
considéré comme légitime. Comment ne 

pas qualifier d’exploitation cette situation 
où un groupe d’individus, sur la base d’un 
critère d’âge, se voit obligé de poursuivre 
des buts qui ne sont pas les siens ?
 Il y a longtemps qu’une telle analyse 
n’avait pas été publiée sur le sujet, d’au-
tant plus qu’Yves Bonnardel nous offre 
un panorama international des luttes 
passées et actuelles de jeunes, dont 
les revendications sont trop souvent 
tombées dans l’oubli ou ignorées des 
médias. Aucun doute : c’est là un ouvrage 
important, éminemment politique, révo-
lutionnaire et bouleversant. Car au fil 
de la lecture apparaissent peu à peu les 
contours engageants d’une société qui se 
refuserait aux contraintes arbitraires. Les 
enjeux sont immenses : il s’agit de révéler 
une des oppressions les plus cachées 
qui soit, de lutter contre une injustice qui 
affecte les individus dès les premières 
années de leur vie, de permettre le 
déploiement du potentiel d’autodéter-
mination de chacun et de chacune. En 
fin de compte, si, comme le dit Christine 
Baker, « on occupe les enfants comme on 
occupe un pays », La Domination adulte 
nous rappelle qu’il serait peut-être temps 
de décoloniser l’enfance.

Axelle Playoust est militante et étudiante en 
sociologie et études féministes à l’Université 
du Québec à Montréal.

CRITIQUE

La Domination adulte : L’oppression des 
mineurs	de	Yves	Bonnardel,	Éditions	Myriadis,	
2015



95

magazine contreculturel

Photo Maud Chalard



96

véganes

10 lectures véganes 
pour enfants
Sophie Cottarel

FAMILLE

Les livres représentent une fenêtre sur le monde pour les 
enfants. Que l’on soit végane ou non, en tant que parent, nous 
avons à cœur de présenter à nos enfants, à travers les livres 
que nous leur lisons, une image du monde tel qu’il est, mais 
aussi tel que nous voudrions qu’il devienne.

Sans tomber dans un contrôle excessif, 
nous avons tous et toutes le souci de 
sélectionner les livres qui correspondent 
aux valeurs que nous souhaitons trans-
mettre à nos jeunes enfants et à celles 
qu’ils vivent au quotidien. Or en tant que 
parent végane, on peut regretter, dans 
les histoires pour enfants, la fréquence 
à laquelle les personnages mangent de 
la viande, du poisson, boivent du lait ou 
utilisent les animaux (pêche, animaux 
enfermés dans des enclos…). Je me 
rappelle avoir déjà remplacé le mot 
« poulet » par « tofu » dans plus d’une 
histoire, à l’époque où mes enfants 
ignoraient encore à peu près l’existence 
de la viande, ou pour ne pas devoir 

interrompre l’histoire avec quelque 
chose de désagréable pour eux.
 On peut aussi se sentir désemparé 
face à la répétition, dans ces mêmes 
livres, de la compétition, de la loi du 
plus fort, de la violence, du clivage 
entre bon et méchant (où le méchant 
est bien souvent incarné par le loup ou 
le renard), laissant croire qu’il existe en 
soi des animaux « gentils » et d’autres 
« méchants ». Sans parler des animaux de 
ferme plus souvent représentés comme 
simplets et sympathiques (nous donnant 
généreusement leurs œufs, leur laine ou 
leur lait) que sensibles et intelligents, et 
dont les besoins réels sont à dessein 
passés sous silence. Certes, cela reflète 
la réalité et les fantasmes de la société 

dont on ne peut – ni ne souhaite – dis-
simuler l’existence à ses enfants. Et 
même si je ne nie pas l’importance du 
schéma gentil/méchant ainsi que d’une 
certaine violence dans le développement 
de l’imaginaire des enfants, on peut 
avoir envie de leur lire autre chose. 
Et, en particulier, des livres reflétant 
nos valeurs : véganisme, non-violence 
envers tout être sensible, coopération 
plutôt que compétition, valeur de toute 
vie, caractère unique de chaque animal, 
droit à la différence…
 J’ai sélectionné pour vous 10 livres et 
magazines s’adressant à des enfants de 
2 à 12 ans et qui iront dans le sens de ces 
valeurs et seront un appui précieux pour 
vos enfants.



97

magazine contreculturel

L’incontournable sur le pourquoi du véganisme

Un livre précieux qui aborde les besoins, 
l’intelligence et la sensibilité des animaux 
d’élevage, chose rare dans la littérature 
pour enfants. Pourquoi ne mange-t-on 
pas les animaux ? Pas toujours évident 

de répondre clairement et simplement 
à cette question que tous les enfants 
végéta*iens poseront tôt ou tard. Ce 
livre peut être un bon moyen d’aborder 
le sujet, en images, à partir de 4 ans. 
Au moyen de grandes illustrations, il 
aborde les animaux d’élevage les uns 
après les autres, sans oublier les poules 
pondeuses, les vaches et les poissons, et 
explique ce qu’aiment faire ces animaux 
et comment ils en sont privés dans les 
cages et élevages industriels. Il aborde 
même le problème des forêts vierges qui 
disparaissent pour le bétail. Ce livre a le 
mérite de dire les choses sans détour 
même si certains dessins d’animaux 

enfermés peuvent être un peu inquié-
tants pour des petits. Il commence par 
le fait que nous sommes tous des êtres 
vivants sur cette terre et se termine par 
une belle réflexion sur notre pouvoir de 
changer nos vies et le monde en traitant 
les animaux avec respect. Le petit plus : 
une page d’idées concrètes pour aller 
plus loin. À offrir sans hésiter à tous 
les enfants végétariens, végétaliens et 
véganes ! Et, pourquoi pas, aux enfants 
omnivores qui nous demandent pourquoi 
on ne mange pas les animaux…

Ne nous mangez pas !	de	Ruby	Roth
L’Âge	d’Homme	(2013)
Dès	4 ans

Invitation à adopter le point de vue d’un insecte

L’un des auteurs, Phillip Hoose, fut 
membre de la Nature Conservancy, une 
association travaillant pour la protection 
d’espèces en voie de disparition, dont 

certaines fourmis. Ohé, petite fourmi ! 
est donc un album sensible et engagé 
qui invite l’enfant à s’identifier d’abord 
au petit garçon prêt à écraser l’insigni-
fiante fourmi se trouvant devant lui, avant 
d’adopter le point de vue de la fourmi 
elle-même (les illustrations accom-
pagnent parfaitement ce renversement 
de perspective), dont les paroles se 
transforment en plaidoyer pour la valeur 
de sa vie. L’enfant est invité à dépasser 
la pression sociale (ses camarades qui 
se moqueront s’il renonce à la tuer), ses 
préjugés (une fourmi ne sent rien, n’a pas 

d’importance) pour la considérer comme 
un animal finalement pas si différent de 
lui-même. La fin ouverte laisse le petit 
lecteur décider : l’enfant épargnera-t-il 
finalement la fourmi ?
 Un beau livre qui sensibilise à 
l’importance de toute vie, même celle 
des insectes, et invite les enfants à faire 
preuve d’empathie et de responsabilité.

Ohé, petite fourmi ! de Phillip Hoose, 

Hannah Hoose	et Debbie	Tilley
Éditions	de	La Martinière	(1999)
Dès	3 ans

Une belle fable sur l’entraide et la paix

Affamé, car il ne trouve rien à manger 
dans la forêt, le loup décide de s’orga-
niser et se lance dans la culture d’un 
potager. Les autres animaux, qui le 
craignaient, apprécient leur soudaine 
tranquillité : « Plus besoin de craindre le 
loup, il ne mange que des légumes ! » 
Découvrant un matin son jardin saccagé, 
le loup renonce à se venger et choisit 
l’entraide, invitant tous ses voisins à 
venir jardiner avec lui. Cette activité 
commune suivie d’un repas convivial lui 
révèle le bonheur d’avoir des amis. Une 
belle apologie de l’entraide, du partage, 
de l’amitié et de la paix, et au passage, 

de l’alimentation végétale ! Les délicates 
aquarelles de Quentin Gréban contri-
buent à la beauté de l’histoire.

Un loup dans le potager de Claire Bouiller  

et	Quentin	Gréban
Mijade	(2005)
Dès	3 ans



98

véganes

La différence traitée avec humour

Oscar Croktoucru est un petit ogre au 
gros appétit… qui ne mange que des 
fruits et légumes. Au grand désespoir 
de ses parents, il n’aime pas la viande. 
Mais le médecin, comprenant qu’Oscar 
est végétarien (le mot est prononcé) 
et le trouvant « costaud comme il 
faut », les rassure : « [Leur] fils n’est pas 
malade, il lui faut de la salade ! ». Et une 
fois devenu grand, l’ogre gourmand 
choisit tout naturellement d’ouvrir un 
restaurant où l’on ne sert « pas d’enfants 
rôtis au menu, mais des tonnes de fruits 
et légumes » : même ses parents se 
régalent avec sa glace au potiron et son 
flan à la banane.
 Une histoire qui aborde avec humour 
(« C’est très grave, mon fils adore les 

carottes et la compote ! ») et de manière 
explicite le sujet du végétarisme, de la 
différence, de l’incompréhension des 
autres, de la santé… tout en mettant l’ali-
mentation végétale à l’honneur : Oscar 
n’a pas fini d’inventer de délicieuses 
recettes !
 Si le petit livre, comme tous ceux de la 
collection, est conçu pour être lu par des 
enfants de six ans, il peut aussi être lu à 
haute voix par les parents à un enfant de 
trois ou quatre ans.

J’aime pas les côtelettes !  
de	Mymi	Doinet	et	Fabrice	Turrier
Nathan	(2008)
Dès	3 ans	(6 ans	pour	lire	seul)

Les animaux de Lou

Les histoires de la série « Les animaux de 
Lou » mettent en scène une petite fille qui 
comprend, protège et sauve les animaux. 
Dans chaque livre, elle se lie d’amitié 
avec un animal dont elle découvre le 
mode de vie. À la fin, une double page 
donne des informations sur l’animal dans 
son milieu naturel.
 Dans Ne pleure plus, Petit Roux !, Lou, 
qui comprend le langage des animaux, 
en a déjà recueilli plusieurs dans sa 
maison Un jour, elle trouve dans la forêt 
un renardeau orphelin qu’elle ramène à 
la maison. Elle s’en occupe avec amour, 
mais le petit renard n’a pas sa place 
dans une maison et salit tout, énervant 
les parents de Lou… « Impossible de 

lui apprendre les bonnes manières ! » 
Au grand désespoir de Lou, il finit par 
s’enfuir. Mais Lou, malgré sa tristesse, 
comprend que « Petit Roux est un animal 
sauvage, il lui faut sa grande forêt » et 
se réjouit de l’apercevoir jouer une nuit 
au clair de lune. Une belle histoire qui 
rappelle que les animaux, même appri-
voisés, sont mieux dans la nature.

Les animaux de Lou : Ne pleure plus, 
Petit Roux ! de Mymi Doinet et Mélanie Allag

Nathan	(2010)
Dès 3	ans	(6 ans	pour	lire	seul)

Un album plein de douceur sur l’amour et la liberté

Petit Paul a trouvé un oisillon, et au lieu 
de lui rendre la liberté, il lui construit une 
cage… « parce qu’il l’aime ». Les expli-
cations de sa maman n’y changeront 
rien : Petit Paul ne peut se résoudre à se 
séparer de l’oiseau qu’il a sauvé. Mais 
son Papy, avec subtilité, l’emmène un 
jour sur une colline du haut de laquelle 
il a la sensation de s’envoler. Petit Paul 
comprend… et relâche son oiseau, 
« parce qu’il l’aime ». Ce magnifique 
album aborde le thème de la captivité, de 

l’amour et de la liberté à travers un texte 
tout en simplicité et en douceur, très bien 
accordé aux illustrations.

Petit Paul et l’oisillon  

de	Marjorie	Newman	et Patrick	Benson
Kaléidoscope	(2002)
Dès	3 ans



99

magazine contreculturel

Une aventure vitaminée pour surmonter les préjugés

Alex, le petit tyrannosaure, se régale 
joyeusement de tarte aux poireaux et de 
mousse d’avocat, de jus fraise-banane et 
de gâteau carotte et pastèque, quand un 

jour, lassé de subir les moqueries de son 
entourage, il décide de partir pour trouver 
des amis herbivores qui le comprennent. 
Réalisant qu’Alex leur manque, ses amis 
se mettent en route pour le retrouver.
 L’histoire à la trame simple met en 
valeur l’acceptation des différences et, 
tout comme J’aime pas les côtelettes, 
démonte les plus fameux clichés sur 
les végétariens : « À force de manger 
des crudités, tu vas te ratatiner ». Quand 
Alex sauve ses amis en arrêtant un 
rocher qui tombait d’une falaise, alors 
ceux-ci constatent « on te croyait tout 
ramollo, mais tu es sacrément cos-
taud ! » et lui organisent une belle fête… 
végétarienne.
 Si l’éthique ou les raisons d’être végé-
ta*ien ne sont pas abordées, l’album offre 

une belle réflexion sur les difficultés que 
l’on rencontre parfois avec une alimenta-
tion différente. Une histoire joyeusement 
illustrée, parsemée de fruits et légumes 
aux couleurs vitaminées, qui plaira bien 
aux enfants dès trois ans. Les petits 
véganes pourront s’identifier au héros et, 
s’ils ont pu faire l’objet de critiques, en 
rire et s’en distancer à travers la fiction 
qui leur prouve qu’ils ont bien le droit 
d’être différents et sont aussi forts et 
valables que les autres.
 À offrir à tous les enfants pour un 
monde plus tolérant.

T-Végi, le petit tyrannosaure dévoreur 
de légumes de Smriti Prasadam-Halls  

et Katherina Manolessou

Éditions	Gallimard	jeunesse	(2016)
Dès	3 ans

Un conte sur la non-violence et la force des convictions

Dans le clan de Mirto, les enfants 
apprennent à chasser pour se nourrir 
et se vêtir. Mais le jour où la flèche du 
petit garçon blesse un animal pour la 
première fois, il prend conscience de 
ce que ce geste implique en assistant, 
bouleversé, à la souffrance et à la mort 
de la marmotte. Dès lors, ayant fait une 
promesse secrète à cet animal, Mirto 
décide de vivre selon ses convictions, en 
ne mangeant plus que graines et fruits. 
Une décision qui dérange d’abord le 
clan, mais qui sera finalement acceptée, 
puisque dans la nature d’autres animaux 
se nourrissent sans tuer.
 L’histoire pleine de sensibilité, 
illustrée à la manière d’une légende 
ancienne (les dessins sont imprimés en 
bichromie sur un beau papier couleur 

crème), touchera aussi bien les adultes 
que les enfants. Elle aborde directement 
la question éthique : pourquoi tuer si 
l’on peut vivre sans faire de mal ? Elle 
interroge également la possibilité de 
vivre dans un groupe en faisant des 
choix différents. Un album précieux, plein 
de bienveillance, qui aidera assurément 
les petits véganes à être fiers de leurs 
convictions.

La promesse de Mirto ou comment  
le premier humain refusa de tuer l’animal  
de Jennifer Dalrymple

Oskar	jeunesse	(2016)
Dès	8 ans



100

véganes

Introduction ludique à la cuisine végane et saine

Marion Eberschweiler, qui anime deux 
chaines YouTube, des blogues et la page 

Facebook Petits élèves de la nature, 
a élaboré avec ses enfants ce livre de 
recettes de gouters véganes et crus, 
précédées de plusieurs pages expliquant 
en BD les bienfaits des fruits et légumes.
 Il n’est pas nécessaire d’être un 
partisan de l’alimentation crue pour 
apprécier dans ce livre l’approche 
ludique, adaptée aux enfants, et sa 
finalité qui reste de rendre attrayants 
les produits frais et non transformés à 
travers des recettes aux noms rigolos et 
aux visuels colorés et généreux. Goûters 
sains pour petits héros s’adresse direc-
tement aux enfants : il commence par un 
roman-photo adorable qui leur apprendra 
en quoi les fruits et légumes sont bons 
pour leur santé, puis une présentation 
des principaux ingrédients et outils. 
Les recettes, toutes très simples car 
composées de peu d’ingrédients, sont 

réparties en cinq chapitres : boissons, 
glaces, friandises (dont les barquettes 
fraise et les mignons petits unschoolers), 
gâteaux et petites crèmes. Coup de cœur 
pour les pas-à-pas illustrés par Delphine 
Chklé (la « maman » de Pitaya, petite 
mascotte qu’on a d’ailleurs le plaisir de 
retrouver au détour d’une page), qui 
permettent aux enfants de réaliser les 
recettes en toute autonomie. Ils peuvent 
ainsi prendre plaisir à élaborer de jolis 
desserts par eux-mêmes, et aussi les 
gouter en cours de route puisqu’il n’est 
pas nécessaire d’attendre la cuisson. 
Plus qu’un simple livre de recettes, c’est 
un livre plein de couleurs que les enfants 
prendront plaisir à feuilleter.

Goûters sains pour petits héros  

de	Marion	Eberschweiler	et	Delphine	Chklé
Le	Chou	Brave	(2015)
Dès	3 ans

Le magazine végane et bienveillant

Pitaya, un magazine en ligne gratuit créé 
en 2012 par un petit groupe de mamans 
véganes dont j’ai fait partie, est destiné 
aux enfants de deux à huit ans. Axé sur le 
maternage, la non-violence, l’écologie et 
le respect des animaux, il présente à tra-
vers des histoires et des jeux une vision 
du monde qui change des magazines 
traditionnels et où les petits véganes 
pourront se retrouver davantage.
 Au sommaire des quatre numéros dis-
ponibles (un par saison) : grande et petite 
histoire, imagier, jeux, monde animal, 
devinette, recette, activité manuelle, et 
même une rubrique « parents » où trouver 
des informations sur différents thèmes 
liés à l’éducation alternative.

 Le petit plus : de magnifiques illus-
trations de Delphine Chklé et photos 
de Marie Laforêt, auteure du blogue 
100 % végétal.

Pitaya magazine, Collectif

Magazine	en	ligne
Quatre	numéros	(2012-2013)
Dès 2 ans



101

magazine contreculturel

5 raisons de lire des livres 
véganes aux enfants

Selon les types de livres et la 
manière dont le sujet est abordé, 
on peut distinguer cinq apports 
positifs des lectures véganes :

Comprendre les animaux 
et développer son empathie
Si l’on souhaite transmettre nos 
valeurs véganes à nos enfants, il 
est essentiel que ceux-ci puissent 
connaitre et comprendre les 
animaux. Ce qui reste le moyen 
privilégié pour la majorité des 
parents de faire découvrir les 
animaux aux enfants, à savoir le 
zoo, n’est pas une option pour nous. 
C’est pourquoi les livres, en plus 
des sorties dans la nature et des 
précieux documentaires (vidéos), 
sont un bon moyen d’apprendre à 
connaitre et surtout à comprendre 
les différents animaux, condition 
nécessaire au développement 
d’une empathie réelle et à la volonté 
de ne pas leur nuire. Évidemment, 
les livres qui présentent les 
animaux hors de tout jugement 
moral, qui les montrent comme des 
animaux intelligents et sensibles, 
et qui invitent le petit lecteur à 
adopter le point de vue de l’animal 
ou à réfléchir à sa ressemblance 
avec lui-même, sont ceux qui 
permettront le plus de développer 
cette empathie, que ce soit au 
travers d’une fiction ou non.
 Lectures Ohé, petite fourmi !, 
Ne nous mangez pas !, Pitaya magazine, 
Les animaux de Lou (avec double page 
d’infos à la fin), Petit Paul et l’oisillon.

S’identifier et se sentir moins seul
Élever ses enfants véganes, c’est 
leur donner une magnifique oppor-
tunité de grandir dans le respect de 
la vie et de la planète. C’est leur offrir 
la chance de pouvoir faire évoluer 
vers plus de paix le monde dans 
lequel ils vivent. Pour autant, ce 
mode de vie n’est pas toujours évi-
dent pour les enfants, qui peuvent 
encore souffrir des préjugés des 
autres et de leur différence. Si l’on n’a 

pas la chance de connaitre d’autres 
familles véganes, de participer à des 
rencontres et d’être soutenu dans 
ses choix, alors les livres véganes 
peuvent s’avérer un précieux sou-
tien pour les enfants. Les histoires 
dans lesquelles le petit héros est 
végétarien et doit affronter avec 
courage et détermination les préju-
gés ou les moqueries des autres – 
autres qui finissent par reconnaitre 
leur erreur et par accepter le petit 
héros dans sa différence – nous 
paraissent peut-être simplistes, à 
nous adultes, mais permettent à 
l’enfant, qui n’ose pas forcément 
aborder ces sujets, de s’identifier et 
de se sentir moins seul. Voir d’autres 
personnages aux prises avec des 
problèmes quotidiens ressemblant 
aux siens peut lui donner le courage 
et le recul nécessaire pour mieux 
vivre sa différence.
 Lectures J’aime pas les côtelettes !, 
T-Végi, le petit tyrannosaure dévoreur 
de légumes, La promesse de Mirto, 
Pitaya magazine.

Renforcer son estime de soi 

et se sentir utile
Grandir végane, ce n’est pas seu-
lement essayer de faire accepter 
sa différence comme on le ferait 
d’un défaut. Un enfant, pour 
pouvoir continuer à surmonter les 
inévitables moments difficiles liés 
au véganisme et tirer de la fierté de 
ce choix, a aussi besoin de se sentir 
valorisé, de voir que son mode de 
vie est utile, valable, bref de se sentir 
comme un « petit héros » pour les 
animaux. Voir sa différence valorisée 
dans une histoire et s’identifier à un 
enfant qui vient en aide aux animaux 
lui permet de renforcer sa confiance 
en lui et sa motivation à respecter 
les autres êtres vivants.
 Lectures Pitaya magazine, Ne nous 
mangez pas !, T-Végi, le petit tyranno-
saure dévoreur de légumes, Goûters 
sains pour petits héros, J’aime pas les 
côtelettes !, Les animaux de Lou, Un loup 
dans le potager, La promesse de Mirto.

Agir et s’amuser
Parce que nos petits véganes ont 
aussi besoin de s’amuser, d’agir et 
de bricoler (et, de préférence, pas 
avec des boites à œufs !), des livres 
et magazines en accord avec leurs 
valeurs sont le meilleur moyen (pour 
eux) de renforcer leur créativité : 
recettes, bricolages, idées pour 
aider les animaux en hiver ou actions 
à mener auprès de leurs proches ou 
dans leur école, tout cela peut être 
trouvé dans les lectures véganes 
que je vous présente.
 Lectures Pitaya magazine,  
Goûters sains pour petits héros, Ne nous 
mangez pas ! (suggestions d’actions en 
fin d’ouvrage).

Diffuser ses valeurs et faire 
réfléchir ses proches
Les livres mettant en valeur le véga-
nisme et d’autres choix alternatifs 
qui lui sont liés ne sont pas réservés 
aux personnes déjà convaincues. 
Rien de plus facile, pour faire com-
prendre nos valeurs à un proche non 
végane, que de lui prêter un livre. 
Cela évite la crispation qui nait sou-
vent du débat. Un livre pour enfants, 
surtout sous forme de fiction, est un 
bon moyen de faire réfléchir, d’ouvrir 
les esprits et, pourquoi pas, de 
discuter de ce sujet, que ce soit en 
famille, avec un·e ami·e ou à l’école. 
Lorsque j’avais annoncé à la crèche 
de mes enfants, en Allemagne, que 
nous étions véganes, l’éducatrice 
m’avait ainsi demandé si je pouvais 
présenter le sujet à tout le groupe 
au moyen d’un livre (je n’ai pas pu 
le faire parce que mon fils a changé 
d’éducatrice, mais j’avais pensé à 
Ne nous mangez pas ! qui est traduit 
en allemand aussi).
 Lectures Pitaya magazine, Ne nous 
mangez pas !, Ohé, petite fourmi !, 
Un loup dans le potager, J’aime pas les 
côtelettes !, T-Végi, le petit tyrannosaure 
dévoreur de légumes, La promesse 
de Mirto.

Sophie Cottarel est auteure du blogue 
Enfant végé.



102

véganesIllustration Faunesque



103

magazine contreculturel

Ta mère ou ton père s’inquiètent parce que tu as choisi 
d’être végane ? Tu te fais niaiser par tes amies1 à la café-
téria ? Ce petit guide pourrait t’aider à bien vivre avec tes 
valeurs tout en gardant la tête haute.

Quand j’ai annoncé à mes parents que je devenais 
végétarienne, puis, rapidement, végétalienne, mon 
père m’a dit que j’allais pas passer l’hiver, et ma 
mère a fait un froncement de sourcil d’inquiétude 
(ma mère est facilement inquiète). J’avais 16 ans, 
personne dans mon entourage n’était végé, pas 
même flexitarien, pas même pesco-végétarien, et 
je voulais être certaine de bien faire les choses. 
C’est pas seulement mes parents que je voulais 
rassurer, mais moi-même, parce que tout ce que je 
connaissais sur le végétarisme, c’était les dangers. 
Voici donc, en espérant que ça puisse t’inspirer, 
comment j’ai défroncé les sourcils de ma mère et 
prouvé à mon père que je pouvais survivre aux durs 
hivers québécois sur un régime à base de plantes.

Informe-toi aux bonnes sources

Lis. Beaucoup. Mais avec discernement. À l’époque, 
en 2000, j’ai dû lire toute la section nutrition de 
ma bibliothèque municipale. C’était instructif, 
mais ça m’a un peu fuckée, parce qu’après j’ai dû 
désapprendre tout ce que j’avais assimilé sur les 
régimes dissociés – ça disait que c’est full mauvais 
pour la santé de manger des fruits en même temps 
que d’autres aliments –, les régimes basés sur les 
groupes sanguins et autres bullshits non validées par 
la science. J’ai le droit de manger du gluten même 

si je suis Capricorne, sérieux ? Ce qui m’amène au 
prochain point.

Réfère-toi aux nutritionnistes

Tu as surement des connaissances ou des opinions 
en matière de nutrition, et sans vouloir t’enlever quoi 
que ce soit, sache que c’est le cas de pas mal tout le 
monde, sauf que tout le monde n’est pas pour autant 
bien renseigné. Fie-toi à ce qui est approuvé par les 
personnes les plus compétentes en ce domaine. 
Mon entourage avait l’air si convaincu que le végé-
talisme allait entrainer des carences que j’ai fini par 
le croire. Alors pour m’informer, me rassurer, et par 
le fait même rassurer mes parents, j’ai consulté une 
nutritionniste. J’ai fait un journal alimentaire durant 
une semaine, et à partir de ça, elle m’a donné ses 
recommandations. J’ai donc appris que je me nour-
rissais pas si mal que ça, et que j’allais pas mourir 
dans les prochaines semaines d’une épouvantable 
carence en protéines/fer/B12/whatever. Mais j’étais 
pas obligée de consulter. J’aurais pu lire des livres 
écrits par des nutritionnistes (ce que j’ai fini par 
faire heureusement2). Si tu t’informes aux bonnes 
sources, que tu manges varié et à ta faim, que tu 
prends tes suppléments de B12, tout devrait bien 
aller3. Si malgré tout tu as des doutes, ou que tes 
parents ont vraiment besoin d’être rassurés par une 

Petit guide de survie 
pour ados véganes
Lora Zepam

RÉSISTANCE



104

véganes

professionnelle, consulte (et si elle est végétalienne 
elle-même, c’est encore mieux !).

Entoure-toi bien

Tu fais partie d’un mouvement encore très marginal, 
et ça te prend des alliées. Des amies avec qui tu 
pourras parler de véganisme sans te sentir jugée. 
La bonne nouvelle, c’est qu’internet en regorge. 
Choisis bien tes groupes et forums ; c’est essentiel 
de s’y sentir respectée et d’avoir du soutien en 
cas de besoin (non, les véganes sont pas tous 
des Bisounours).

Prends ta place dans la cuisine

Ça fait longtemps que tes parents ne te nourrissent 
plus à la cuillère, mais c’est possible qu’ils résistent 
un peu à l’idée que tu cuisines tes propres repas. 
Montre-leur que t’es capable de te faire à manger 

sans crisser le feu ni cochonner la cuisine (mais 
t’sais, demande de l’aide au début si t’es pas sure).
 Phrase-clé : « Yo, je suis en train de devenir une 
adulte, voulez-vous vraiment m’empêcher de déve-
lopper mon autonomie ? »

Vois ça comme un beau défi

Explore, essaie des choses, rate des recettes, sois 
créative. Tes parents pensent peut-être que tu te 
punis, mais quand ils verront que ton répertoire de 
recettes est plus varié que le leur, ils vont peut-être 
arrêter d’avoir peur que tu fasses une overdose 
de salade.

Fais le point chez ton médecin

Est venu un moment où j’ai slaqué un peu sur l’ob-
session de bien manger, et après un certain temps à 
me nourrir sans calculer mes vitamines, j’ai eu peur. 
D’un coup que je suis en train de mourir ? Fuck, je 
suis surement anémique, je l’étais déjà quand je 
mangeais de la viande rouge sans retenue ! Je suis 
allée voir mon médecin, je lui ai dit que je voulais 

Une carence en B12 peut causer des séquelles 
neurologiques irréversibles. Pis ça donne 

des véganes fucked up. Tu veux pas ça.

passer des tests sanguins parce que je négligeais 
mon alimentation. Les résultats ne montraient 
aucune carence ni le début d’un manque de quoi que 
ce soit. Well. J’avais paniqué pour rien. Par contre, au 
bout de quelques années, ces mêmes tests m’ont 
appris que mes réserves en B12 commençaient à 
s’épuiser… Comme quoi ça vaut la peine de faire un 
check-up de temps en temps.

Prends ta B12

On vit dans un monde quasi aseptisé, la vitamine B12 
ne se trouve plus vraiment de manière « naturelle ». 
Tout le monde consomme de la B12 en supplément, 
y compris les omnivores. Alors comme tu ne manges 
plus de protéines animales, il faut que tu prennes 
un supplément. Please, ne néglige jamais ça. Une 
carence en B12 peut causer des séquelles neuro-
logiques irréversibles. Pis ça donne des véganes 
fucked up. Tu veux pas ça.

Fais les ajustements nécessaires

T’as eu un craving de fromage et tu y as suc-
combé ? Tu viens de te rendre compte que tes 
biscuits contiennent des œufs ? C’est correct si tu 

Lectures : par où commencer ?

1 Pour cuisiner simplement, rapidement et réviser 
ton anglais : minimalistbaker.com

2 Pour devenir une meilleure cook que tes parents : 
Isabelle complètement VEDGE d’Isabelle Gélinas 
(Perro Éditeur, 2016)

3 Pour savoir argumenter avec les carnistes : Petit 
traité de véganisme de Anna Charlton et Gary 
Francione (L’Âge d’homme, 2015)

4 Pour connaitre l’essentiel du véganisme : Le défi 
végane 21 jours d’Élise Desaulniers (La Plage, 
2017)

5 Pour te rappeler pourquoi tu es devenue végane 
(et pourquoi tu vas le rester) : Faut-il manger les 
animaux ? de Jonathan Safran Foer (Éditions de 
l’Olivier, 2011)

Comment reconnaitre un groupe 
de respectueux ?

1 Les membres ne se lancent pas des insultes 
(big surprise !).

2 En cas de divergence d’opinions, on démolit 
des arguments, pas des gens.

3 Les admins ne tolèrent aucune forme d’agression 
ou d’oppression.

4 L’esprit critique y est encouragé, on évite de 
propager de la désinformation.

5 On s’y sent à l’aise, même quand on est 
nouvellement végane et qu’on ne connait pas 
les autres membres.



105

magazine contreculturel

te trompes. On a toutes droit à l’erreur. L’important, 
c’est d’apprendre. Peut-être que ça t’arrive aussi 
de ne pas bien maitriser tes arguments quand tu 
discutes d’exploitation animale ou de nutrition. 
Avoue humblement que t’es pas une experte (pas 
encore !). Aussi, tu peux expliquer à ton entourage 
où sont tes limites et leur dire pourquoi (ou pas). 
Tous les véganes n’ont pas les mêmes limites. Par 
exemple, moi, ça me dérange pas que mon pain 
contiennent de la L-cystéine que ça se pourrait peut-
être qu’il y ait des possibilités qu’elle soit peut-être 
un peu d’origine animale (ou pas, je le sais pas, je 
m’en crisse), parce que pour moi, ça relève plus de 
l’obsession de la pureté individuelle que de la lutte 
pour la libération animale. Par contre, je voudrais pas 
manger un aliment qui contient un quart de gramme 
de gélatine. Où est la logique ? Nulle part. Simple 
dédain personnel difficile à expliquer.

Méfie-toi de l’orthorexie

C’est pas grave si tu manges de la farine blanche 
plutôt que de la complète. Bien sur que je t’encou-
rage à manger sainement, mais le véganisme n’est 
pas synonyme de rigueur nutritionnelle et de santé.

Développe ta zénitude

Je te préviens, tu vas devoir apprendre à gérer ta 
colère et ta frustration. Quand on devient végane, les 

gens de notre entourage se transforment subitement 
en spécialistes de la nutrition, de l’éthique animale et 
de l’anthropologie (et j’en passe). Ils vont essayer de 
te coincer, de te prendre en défaut, et les plus vilains 
voudront même te faire plier. Premièrement, c’est 
pas grave si tu « triches ». On veut abolir l’exploitation 
animale, pas devenir des êtres de lumière. Fait que 
tu peux leur dire de te sacrer une p’tite patience, que 
tu recherches pas la pureté personnelle, mais que tu 
participes activement à une lutte politique. Ouin. Je 
suis pas super zen, han ? Okay, reprenons du début. 
Tu es nouvellement végane, dans un monde non 
végane. Tu dois rester forte, et pour cela, évite de 
perdre ton temps et ton énergie à argumenter avec 
des gens qui cherchent juste à se battre. On va peut-
être te dire que t’es en crise d’adolescence, que tu 
sais pas encore qui tu es. Peut-être qu’au contraire 
tu sais très bien qui tu es. Je te connais pas, mais 
je sais au moins une chose sur toi : tu es sensible 
aux autres animaux, et tu refuses de contribuer à ce 
grand massacre qu’on essaie donc de nous faire voir 
comme étant normal, naturel et nécessaire. J’aurais 
aimé ça qu’on me dise « tes valeurs sont belles et 
inspirantes » au lieu de « ça va passer, c’est juste un 
trip d’ado », ou pire « quand tu vas être malade, tu 
vas te remettre à manger de la viande ». Yo, je suis 
encore vivante et en bonne santé.
 Moi je pense que l’adolescence est un bon timing 
pour devenir végane. Je me souviens que j’étais pas 
encore trop endoctrinée par le carnisme, que j’avais 
pas réellement eu le temps d’apprendre à cuisiner, 
alors c’était pas trop difficile de changer mes habi-
tudes. Peut-être aussi que j’avais l’esprit plus ouvert, 
moins d’orgueil. Je travaille fort pour garder mon 
esprit d’adolescente. D’une ado adulte à une ado, je 
te le dis, et je veux pas que tu perdes ça de vue : tes 
valeurs sont belles, ta cause est juste, et tu ne fais 
pas tout ça pour rien. Je dis pas ça pour être over 
optimiste, je suis sincère. Et ça, j’aurais aimé qu’on 
me le dise quand j’avais 16 ans.

Lora Zepam a dirigé le numéro 144 de la revue Moebius sur le 
thème Animaux et écrit trois fanzines sur des arthropodes mal 
aimés. Elle habite une grotte avec ses chattes et une armée de 
scutigères véloces.

1	 La	forme	féminine	est	utilisée	afin	d’alléger	le	texte,	mais	
je m’adresse	à	tout	le	monde.

2	 Vesanto	Melina,	Brenda	Charbonneau-Davis	et	Victoria	
Harrison, Devenir végétarien,	Éditions	de	l’Homme,	1996.

3	 Si	tu	as	un	problème	de	santé	chronique,	il	est	bien	sûr	
plus	sage	d’aviser	tes	médecins	et	nutritionnistes	de	ton	
changement	d’alimentation.

Le fat shaming

J’ai toujours été plutôt maigre, ce qui fait que je 
m’attire constamment les conseils – non sollicités 
– pour prendre du poids. Comme si mon poids 
était une maladie. Ça m’a pris du temps avant de 
comprendre que mon poids ne regarde personne 
d’autre que moi-même et mon médecin, et que je 
devrais jamais laisser qui que ce soit me faire croire 
le contraire. Je suis maigre, je mange à ma faim, je 
suis faite comme ça. J’ose même pas imaginer ce 
que ça aurait pu être si j’avais eu le malheur d’être 
obèse. Parce que oui, j’aurais pu être obèse en ayant 
le même fucking mode de vie que j’ai actuellement : 
je suis relativement sédentaire, je mange beaucoup 
de glucides, que dis-je, je me bourre la face de sucre 
comme un estie de colibri qui n’a pas de limite, et 
je grossis pas. Évidemment, on me dit que je suis 
maigre parce que je suis herbivore. Mais ça n’a 
aucun rapport. Les véganes, comme tout le monde 
d’ailleurs, peuvent avoir tous les types de corps. 
Maigre, musclé, gras, obèse, name it. Où je veux en 
venir avec tout ça ? Juge pas les autres, aime-toi, et 
informe-toi sur le fat shaming (la grossophobie) et la 
diversité corporelle.





Illustration Aurore Danielou

DOCUMENTS

archives,  
philosophie, 

histoire



108

véganes

Véganes avant la 
lettre!: les anarcho-
végétaliens français 
des années 1920
Christiane Bailey

HISTOIRE

Que se ravisent celles et ceux qui prétendent que le 
véganisme n’est qu’une mode passagère : il ne date 
pas d’hier, ni même des années 1970 ou de la Vegan 
Society. On en trouve les prémisses chez les anarchistes 
français du début du XXe siècle.



109

magazine contreculturel

Si le terme « végane » est apparu récemment pour 
traduire l’anglais « vegan » (forgé en 1944), la dis-
tinction entre végétarisme et végétalisme existait 
bien avant dans le monde francophone. Déjà en 
usage au XIXe siècle, le végétalisme est adopté 
par des communautés anarchistes au début du 
XXe siècle qui y voyaient l’élément clé de l’éman-
cipation des individus et de l’avènement d’une 
société libertaire.
 Sophie Zaïkowska et Georges Butaud partici-
pèrent à la création de plusieurs communautés 
autogérées, dont le milieu libre de Bascon en 1911, 
et ouvrirent à Paris en 1923 un Foyer végétalien 
fréquenté par Louis Rimbault, fondateur de la 
cité végétalienne Terre Libérée (1923-1949). Ces 
communes végétaliennes étaient des tentatives 
de vivre autrement sans attendre une hypothétique 
révolution. Le but était d’expérimenter ici et main-
tenant des façons alternatives de vivre permettant 
aux individus de se libérer immédiatement et de ne 
plus dépendre du capitalisme, du colonialisme et de 
l’exploitation des humains et des autres animaux.
 Appliquant le principe de non-domination aux 
animaux également, ces anarchistes rejettent la 
consommation de viande, ce « régime cadavérique » 
qui découle du meurtre des bêtes, ainsi que les 
produits du lait maternel des animaux et les œufs, 
considérés comme des formes d’esclavage et de 

vol. Rimbault rappelle que le végétarisme permet 
encore qu’on « détrousse le nid de la poule » et « ne 
change rien aux conditions de l’animal, toujours 
esclave, toujours sacrifié1 » puisque « pour boire du 
lait, il faut tolérer qu’en pleine Touraine on attache, à 
vie, une vache à un mètre de chaine » et « consentir 
au sacrifice du petit veau, en attendant le tour de la 
vache épuisée2. » Butaud dénonce la vision féérique 
du pastoralisme des campagnes et voit les élevages 
comme des lieux de tourments : « Les bêtes sont 
enchainées nuit et jour, les bœufs et les chevaux 
s’exténuent sous le joug, dans les brancards le jour, 
la nuit on les rive au mur ! Ah elle est belle la paix 
des campagnes. Les poètes peuvent la chanter ! 
Allons donc, ouvrons les yeux, arrière le mensonge ! 
[…] Le végétalien ne reconnait pas à l’homme le 
droit de dominer, d’abuser de sa force sur des êtres 
sensibles au même titre que lui3. »
 Pour ces anarchistes individualistes, ce sont 
les êtres sensibles qui comptent : « Le Végétalisme 
n’affranchit pas qu’une classe, qu’une secte, qu’une 
race ou qu’une espèce, mais tout ce qui vit, tout ce 
qui est sensible et souffre de l’injustice, de l’iniquité, 
de l’abus, et de la perversion des hommes4. » Ces 

Le	milieu	libre	de	Bascon,	fondé	en	1911	par	Georges	Butaud	et	Sophie	Zaïkowska,	était	une	communauté	autogérée	végétalienne.

1	 Louis	Rimbault,	«	La	Basconnaise	»,	conférence	du	
24 octobre	1927,	reproduite	dans	Invariance,	vol. 2,	p. 315.

2	 Louis	Rimbault,	«	Le	problème	de	la	viande	»,	Le Néo-Naturien, 

no 13,	août-septembre	1923	(Invariance,	vol. 1,	p. 305).



110

véganes

Sophie	Zaïkowska	(1880-1939)	et	Georges	Butaud	(1868-1926)	
ont dirigé la revue La Vie Anarchiste	de	1912	à	1914	et	ont	fondé	
la revue Le Végétalien	en	1924.

En	1923,	Sophie	Zaïkowska	et	Georges	Butaud	fondèrent	le	
Foyer	végétalien	à	Paris	et,	plus	tard,	à	Nice.	On	y	offrait	des	
repas	et	des	chambres	à	bas	prix	et	organisait	des	conférences.

Rimbault	prônait	la	pratique	du	«	végétalisme	d’infinie	variété	»,	
c’est-à-dire	la	consommation	d’une	variété	abondante	de	
végétaux,	préférablement	crus.	Il	a	développé	la	«	Basconnaise	»	
qui	était	servie	au	Foyer végétalien.



111

magazine contreculturel

anarcho-végétaliens s’opposent également à la vivi-
section, à la consommation du cuir et de la laine, et 
pratiquent l’agriculture véganique bio, « sans fumier 
des écuries esclavagistes, contaminantes et encore 
moins de l’engrais chimique5. »
 Leur défense du végétalisme s’appuyait sur 
le respect des animaux, mais aussi sur la santé 
humaine, la protection de l’environnement ainsi que 
la libération économique et politique. L’argument 
économique était particulièrement fort à une époque 
où les techniques d’élevage industriel étaient peu 
développées. S’abstenir des produits animaux 
dispendieux représentait une occasion d’éviter 
l’esclavage salarial et de satisfaire ses besoins sans 
contribuer à un système social injuste, violent et basé 
sur l’exploitation : « La vraie non-coopération aux 
forces d’oppression ne peut être efficace que par le 
moyen du végétalisme, qui fait qu’un homme n’a plus 
besoin de rien ou presque, qui fait qu’un capitalisme 
ne trouve plus assez de ressources d’exploitation6. »
 Reprochant aux révolutionnaires nécrophages et 
consuméristes de collaborer avec les pouvoirs qu’ils 
cherchaient à renverser, Rimbault mettait le principe 
de non-coopération au centre de la transformation 
de la société. Il ne faut pas attendre une hypothétique 

Le végétalisme n’est pas qu’une question 
d’hygiène alimentaire pour constipés 

comme le végétarisme, c’est une 
pratique de non-coopération formelle 
et absolue contre toutes les forces sur 

lesquelles repose l’État et ses satellites.

révolution prolétaire, mais mettre immédiatement 
en pratique les conditions de notre libération en 
cessant de dépendre d’un système qu’on condamne. 
Gandhi a d’ailleurs envoyé des représentants visiter 
Terre libérée pour en apprendre plus sur ce principe 
de Rimbault.
 Loin de considérer le végétalisme comme un 
simple régime alimentaire ou un consumérisme 

éthique, Rimbault voit les végétaliens comme des 
« anarchistes en action » : « Le végétalisme n’est pas 
qu’une question d’hygiène alimentaire pour consti-
pés comme le végétarisme, c’est une pratique de 
non-coopération formelle et absolue contre toutes 
les forces sur lesquelles repose l’État et ses satel-
lites : Église, Argent, Salariat, Armée, Justice7. »
 Véganes, écolos et décroissants avant l’heure, 
ces anarchistes s’abstenaient de consommer des 
produits de luxe ou importés (café, thé, sucre, alcool, 
tabac, chocolat, etc.) puisque ces produits créent des 
dépendances et de faux besoins, imposant le salariat  
tout en alimentant les guerres de ressources.

Christiane Bailey est doctorante en philosophie et spécialisée 
en études animales critiques.

3	 Georges	Butaud,	«	Les	conséquences	pratiques	du	
végétalisme	intégral	sur	l’évolution	individuelle	et	sociale	»,	
Le Néo-Naturien, no 8,	novembre	1922	(Invariance,	vol. 1,	
no 9,	p. 248).

4	 Louis	Rimbault,	«	Le	problème	de	la	viande.	Point	de	vue	
moral	»,	Le Néo-Naturien, no 9,	décembre-janvier	1923	
(Invariance,	vol. 1,	p. 269).

5	 Louis	Rimbault,	novembre	1929,	Fonds	Armand,	14	AS	400,	
cité	par	Pierre	Shalazz,	Louis Rimbault et Terre Libérée – 
1923-1949 – École de pratique végétalienne et de retour  
à la terre,	Les	brochures	de	l’En	Dehors,	2005.

6	 Cité	par	Donatien	Leroy,	«	Terre	Libérée,	une	cité	veg’anar-
chiste	»,	Battements de Loire,	15 mai	2015.

7	 Louis	Rimbault,	cité	par	Pierre	Shalazz,	Louis Rimbault et 
Terre Libérée – 1923-1949 – École de pratique végétalienne et 
de retour à la terre,	Les	brochures	de	l’En	Dehors,	2005.	p. 24.

Références

« Naturiens, végétariens, végétaliens et crudivégétaliens dans 

le	mouvement	anarchiste	français	(1895-1938)	»,	Invariance, 

supplément au no 9,	série IV,	vol. 1	(juillet	1993)	et	vol. 2	
(janvier 1994).

Marjolaine	Jolicœur,	«	Histoire	des	végétaliens	anarchistes	»,	
Journal Ahimsa,	13 mai	2010.

Tony	Legendre,	Expériences de vie communautaire anarchiste 
en France : le milieu libre de Vaux, Aisne, 1902-1907, et 
la colonie naturiste et végétalienne de Bascon, Aisne, 
1911-1951,	Éditions	libertaires,	2006.

Donatien	Leroy,	«	Terre	Libérée,	une	cité	veg’anarchiste	»,	
Battements de Loire,	15 mai	2015.

Pierre	Shalazz,	Louis Rimbault et Terre Libérée – 1923-1949 
– École de pratique végétalienne et de retour à la terre, 

Les brochures	de	l’En	Dehors,	2005.

«	L’individualiste	anarchiste	
éclairé pratiquant le 

végétalisme transforme le 

milieu en se transformant 

lui-même…	Sois	végétalien	!	
Libère-toi	!	»
 

Louis	Rimbault	(1877-1949)

Sophie	Zaïkowska	(1880-
1939)	a	convaincu	Georges	
Butaud	(1868-1926)	des	
bienfaits	du	végétalisme	
pour les humains et les ani-

maux. Ils fondent plusieurs 

communautés anarchistes 

autogérées en France, 

dont	le	milieu	libre	de	Vaux	
(1902	à	1907),	notamment	
soutenu par Élisée Reclus, 

et	le	milieu	libre	de	Bascon	
en	1911,	une	communauté	
végétalienne.



véganes

112

Géographe anarchiste, végétarien, Élisée Reclus est le 
fondateur avec Kropotkine de l’anarchisme écologiste.

«	Une	de	mes	fortes	 impressions	d’enfance	est	
d’avoir	 assisté	 à	 l’un	 de	 ces	 drames	 ruraux	:	
l’égorgement	d’un	cochon,	accompli	par	 toute	
une	population	insurgée	contre	une	bonne	vieille,	
ma	grand’tante,	qui	ne	voulait	pas	consentir	au	
meurtre de son gras ami. De force la foule du village

Ce n’est point une digression de 
mentionner les horreurs de la guerre 

à propos des massacres de bétail 
et des banquets pour carnivores.

avait	pénétré	dans	le	parc	à	cochon	;	de	force	elle	
emmenait	la	bête	à	l’abattoir	rustique	où	l’attendait	
l’appareil	d’égorgement,	tandis	que	la	malheureuse	
dame,	affalée	sur	un	escabeau,	pleurait	des	larmes	
silencieuses.	Je	me	tenais	à	côté	d’elle	et	je	voyais	
ces	pleurs,	ne	sachant	si	je	devais	compatir	à	sa	
peine	ou	croire	avec	la	foule	que	l’égorgement	du	
porc	était	juste,	légitime,	commandé	par	le	bon	
sens	aussi	bien	que	par	le	destin.	»

«	Il	n’est	pas	besoin	d’aller	dans	telle	Porcopolis	
de	 l’Amérique	du	Nord	ou	dans	un	saladero	de	
La Plata	pour	y	contempler	l’horreur	des	massacres	
qui constituent la condition première de notre nour-

riture	habituelle.	Mais	ces	impressions	s’effacent	
avec	 le	 temps	:	 elles	 cèdent	 à	 cette	 éducation	
funeste	de	tous	les	jours	qui	consiste	à	ramener	
l’individu	vers	 la	moyenne,	en	 lui	enlevant	 tout	
ce qui en fait un être original, une personne. Les 

parents,	les	éducateurs,	officiels	et	bénévoles,	les	
médecins, sans compter le personnel si puissant 

qu’on	appelle	“tout	le	monde“,	travaillent	de	concert	
à	endurcir	le	caractère	de	l’enfant	à	l’égard	de	cette	
“viande sur pied“, qui pourtant aime comme nous, 

sent	comme	nous.	»

«	Cette	morale	est	qu’il	y	a	deux	droits	des	gens,	
l’un	qui	s’applique	aux	jaunes,	 l’autre	qui	est	 le	 
privilège	 des	 blancs.	 Assassiner,	 torturer	 les	
premiers	semble	désormais	permis,	tandis	qu’il	
serait	mal	de	le	faire	aux	seconds.	Mais	à	l’égard	
des	animaux,	la	morale	n’est-elle	pas	également	
élastique	?	En	excitant	 les	chiens	à	déchirer	 le	
renard,	le	gentilhomme	apprend	à	lancer	ses	fusi-
liers sur le Chinois qui fuit. Les deux chasses ne 

sont	qu’un	seul	et	même	sport.	[…]	Ce	n’est	point	
une digression de mentionner les horreurs de la 

guerre	à	propos	des	massacres	de	bétail	et	des	
banquets	pour	carnivores.	Le	régime	d’alimentation	
correspond	bien	aux	mœurs	des	individus.	»

«	Y	a-t-il	donc	si	grande	différence	entre	le	cadavre	
d’un	bœuf	et	celui	d’un	homme	?	Les	membres	cou-

pés,	les	entrailles	entremêlées	de	l’un	et	de	l’autre	
se	ressemblent	fort	:	l’abattage	du	premier	facilite	 
le	meurtre	du	second,	surtout	quand	retentit	l’ordre	
du	chef	et	que	l’on	entend	de	loin	les	paroles	du	
maitre	couronné	:	“Soyez	impitoyables“.	»

Extraits	de	«	À	propos	du	végétarisme	»,	dans	La Réforme 
alimentaire,	vol. V,	no 3,	mars 1901,	p. 37-45.	Le	texte	intégral	
est	disponible	sur	Gallica.bnf.fr	(d’abord	paru	en	anglais	:	
«	On	Vegetarianism	»,	dans	The Humane Review, Londres, 

janvier 1901,	p. 316-324.).	

Élisée Reclus 
(1830-1905)

ARCHIVES

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5576828t
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5576828t


113

magazine contreculturel

Photo Nadar,	circa	1900



114

véganes

Voltaire	est	sans	aucun	doute	l’historien,	le	dra-

maturge, le poète et surtout le philosophe le plus 

influent	et	le	plus	célèbre	du	XVIIIe siècle.	Son	nom	
restera	toujours	associé	au	courant	des	Lumières,	
ce	mouvement	intellectuel	qui	a	bouleversé	non	
pas	seulement	l’Europe,	mais	le	monde	occidental.	
C’est	au	XVIIIe siècle	que	les	premiers	plaidoyers	
féministes, que les premiers réquisitoires contre 

l’esclavage,	 que	 les	 appels	 à	 la	 tolérance	 reli-
gieuse	et	à	l’égalité	politique	des	individus	se	font	
entendre. Le XVIIIe siècle	est	aussi	le	siècle	de	la	
«	renaissance	»	de	l’éthique	animale	en	Occident.	
Ce	n’est	donc	pas	un	hasard	si	de	nombreux	pen-

seurs des Lumières, et Voltaire le premier, évoquent 

positivement et même exaltent le régime végétal.

	 Comme	 beaucoup	 de	 ses	 contemporains,	
Voltaire	est	horrifié	du	sort	que	l’on	réserve	aux	
animaux	 et	 se	 dit	 bouleversé	 par	 la	 tranquille	
indifférence	de	ceux	qui	les	mangent.	«	Qu’y	a-t-il	
pourtant	de	plus	abominable	que	de	se	nourrir	
continuellement	de	cadavres	?	»	se	demande-t-il	
par exemple dans Il faut prendre un parti	(1775).
 Dans un autre de ses textes, Voltaire imagine 

une conversation que tiendraient un chapon (un 

coq	castré)	et	une	poularde	(une	poule	à	qui	on	
a	arraché	les	ovaires).	C’est	ce	dialogue,	paru	en	
1763,	dont	nous	reproduisons	ici	de	longs	extraits.	
Les deux volatiles y discourent de la violence dont 

font preuves les humains entre eux et, surtout, 

envers les animaux.

	 Voltaire,	qui	est	un	ennemi	notoire	de	l’Église,	ne	
résiste	jamais	à	en	dire	du	mal.	Ici	comme	ailleurs,	
il veut voir dans le christianisme la principale cause 

des	malheurs	du	monde	occidental.	À	travers	le	
chapon	et	la	poularde,	il	vante	à	l’inverse	la	douceur	
et	les	coutumes	des	hindous.	Il	rappelle	que	c’est	en	
Inde que le mathématicien et philosophe Pythagore 

(VIe siècle	av. J.-C.)	aurait	voyagé	dans	sa	jeunesse.	
C’est là-bas	qu’il	aurait	appris	le	respect	que	l’on	
doit	aux	animaux	non	humains.	En	rentrant	chez	
lui,	en	Grèce,	Pythagore	aurait	fait	la	promotion	du	
mode de vie végétarien et peut-être même végane. 

L’école	philosophique	qu’il	a	fondée	a	connu	pen-

dant	de	longs	siècles	un	succès	considérable.	Dans	
l’Antiquité,	nombre	de	penseurs	pythagoriciens	ont	
promu	la	non-violence	à	l’endroit	des	animaux.	L’un	
d’entre	eux,	Porphyre	(IIIe siècle	apr. J.-C.),	a	même	
composé	un	remarquable	traité	sur	la	question,	 
le Traité de l’abstinence de viande.

 Le dialogue du chapon et de la poularde, texte 

ironique,	mordant,	sombre	et	cruel,	a	longtemps	
embarrassé	 les	 spécialistes	de	Voltaire,	 parce	
qu’on	a	longtemps	considéré	que	le	respect	des	
animaux	était	un	sujet	peu	digne	de	considération.	
On	ne	croyait	pas	Voltaire	capable	de	«	s’abaisser	»	
à	prendre	 le	parti	des	créatures	 les	plus	vulné-

rables.	Son	souci	des	animaux,	qui	 transparait	
clairement	ici,	est	pourtant	tout	à	son	honneur.	Cela	
contribue	d’autant	plus	à	faire	de	Voltaire	l’un	des	
penseurs les plus humains et les plus clairvoyants 

de	son siècle.

Renan Larue enseigne la littérature française et les vegan 
studies	à	l’Université	de	Californie	à	Santa	Barbara.	Il	a	
notamment	publié	Le végétarisme et ses ennemis :  
vingt-cinq siècles de débats	(PUF,	2015).

Voltaire (1763)
Renan Larue

ARCHIVES



115

magazine contreculturel

Le Dialogue du chapon et de la 
poularde (extraits)

Le chaPoN — Eh, mon Dieu ! ma poule, 
te voilà bien triste, qu’as-tu ?

La PouLarde — Mon cher ami, 
demande-moi plutôt ce que je n’ai plus. 
Une maudite servante m’a prise sur ses 
genoux, m’a plongé une longue aiguille 
dans le cul, a saisi ma matrice, l’a 
roulée autour de l’aiguille, l’a arrachée 
et l’a donnée à manger à son chat. Me 
voilà incapable de recevoir les faveurs 
du chantre du jour, et de pondre.

Le chaPoN — Hélas ! ma bonne, j’ai 
perdu plus que vous ; ils m’ont fait une 
opération doublement cruelle : ni vous 
ni moi n’aurons plus de consolation 
dans ce monde ; ils vous ont fait 
poularde, et moi chapon. La seule 
idée qui adoucit mon état déplorable, 
c’est que j’entendis ces jours passés, 
près de mon poulailler, raisonner 
deux abbés italiens à qui on avait fait 
le même outrage afin qu’ils pussent 
chanter devant le pape avec une voix 
plus claire. Ils disaient que les hommes 
avaient commencé par circoncire leurs 
semblables, et qu’ils finissaient par les 
châtrer : ils maudissaient la destinée et 
le genre humain.

La PouLarde — Quoi ! c’est donc pour 
que nous ayons une voix plus claire 
qu’on nous a privés de la plus belle 
partie de nous-mêmes ?

Le chaPoN — Hélas ! ma pauvre 
poularde, c’est pour nous engraisser, et 
pour nous rendre la chair plus délicate.

La PouLarde — Eh bien ! quand 
nous serons plus gras, le seront-ils 
davantage ?

Le chaPoN — Oui, car ils prétendent 
nous manger.

La PouLarde — Nous manger ! ah, 
les monstres !

Le chaPoN — C’est leur coutume ; 
ils nous mettent en prison pendant 
quelques jours, nous font avaler une 
pâtée dont ils ont le secret, nous 
crèvent les yeux pour que nous n’ayons 
point de distraction ; enfin, le jour de 
la fête étant venu, ils nous arrachent 
les plumes, nous coupent la gorge, et 
nous font rôtir. On nous apporte devant 
eux dans une large pièce d’argent ; 
chacun dit de nous ce qu’il pense ; on 
fait notre oraison funèbre : l’un dit que 
nous sentons la noisette ; l’autre vante 
notre chair succulente ; on loue nos 
cuisses, nos bras, notre croupion ; et 
voilà notre histoire dans ce bas monde 
finie pour jamais.

La PouLarde — Quels abominables 
coquins ! je suis prête à m’évanouir. 
Quoi ! on m’arrachera les yeux ! on 
me coupera le cou ! je serai rôtie et 
mangée ! Ces scélérats n’ont donc 
point de remords ?

Le chaPoN — Non, m’amie ; les deux 
abbés dont je vous ai parlé disaient que 
les hommes n’ont jamais de remords 
des choses qu’ils sont dans l’usage 
de faire.

La PouLarde — La détestable 
engeance ! Je parie qu’en nous 
dévorant ils se mettent encore à rire et 
à faire des contes plaisants, comme si 
de rien n’était.

Le chaPoN — Vous l’avez deviné ; mais 
sachez pour votre consolation (si c’en 
est une) que ces animaux, qui sont 



116

véganes

bipèdes comme nous, et qui sont fort 
au-dessous de nous, puisqu’ils n’ont 
point de plumes, en ont usé ainsi fort 
souvent avec leurs semblables. […]

La PouLarde — Il est juste qu’une 
espèce si perverse se dévore elle-
même, et que la terre soit purgée de 
cette race. Mais moi qui suis paisible, 
moi qui n’ai jamais fait de mal, moi qui 
ai même nourri ces monstres en leur 
donnant mes œufs, être châtrée, aveu-
glée, décollée, et rôtie ! Nous traite-t-on 
ainsi dans le reste du monde ?

Le chaPoN — Les deux abbés disent 
que non. Ils assurent que dans un 
pays nommé l’Inde, beaucoup plus 
grand, plus beau, plus fertile que le 
nôtre, les hommes ont une loi sainte 
qui depuis des milliers de siècles leur 
défend de nous manger ; que même un 
nommé Pythagore, ayant voyagé chez 
ces peuples justes, avait rapporté en 
Europe cette loi humaine, qui fut suivie 
par tous ses disciples. Ces bons abbés 
lisaient Porphyre, le Pythagoricien, qui 
a écrit un beau livre contre les broches.
 Ô le grand homme ! le divin homme 
que ce Porphyre ! Avec quelle sagesse, 
quelle force, quel respect tendre pour 
la divinité il prouve que nous sommes 
les alliés et les parents des hommes ; 
que Dieu nous donna les mêmes 
organes, les mêmes sentiments, la 
même mémoire, le même germe 
inconnu d’entendement qui se 
développe dans nous jusqu’au point 
déterminé par les lois éternelles, et 
que ni les hommes ni nous ne passons 
jamais ! En effet, ma chère poularde, 
ne serait-ce pas un outrage à la divinité 
de dire que nous avons des sens pour 
ne point sentir, une cervelle pour ne 
point penser ? Cette imagination digne, 
à ce qu’ils disaient, d’un fou nommé 

Descartes, ne serait-elle pas le comble 
du ridicule et la vaine excuse de 
la barbarie ?
 Aussi les plus grands philosophes 
de l’antiquité ne nous mettaient jamais 
à la broche. Ils s’occupaient à tâcher 
d’apprendre notre langage, et de 
découvrir nos propriétés si supérieures 
à celles de l’espèce humaine. Nous 
étions en sureté avec eux comme dans 
l’âge d’or. Les sages ne tuent point les 
animaux, dit Porphyre ; il n’y a que les 
barbares et les prêtres qui les tuent et 
les mangent. […]

La PouLarde — Eh, mon Dieu ! ne 
vois-je pas venir ce vilain marmiton de 
cuisine avec son grand couteau ?

Le chaPoN — C’en est fait, m’amie, 
notre dernière heure est venue ; 
recommandons notre âme à Dieu.

La PouLarde — Que ne puis-je donner 
au scélérat qui me mangera une 
indigestion qui le fasse crever ! Mais 
les petits se vengent des puissants par 
de vains souhaits, et les puissants s’en 
moquent.

Le chaPoN — Aïe ! on me prend par le 
cou. Pardonnons à nos ennemis.

La PouLarde — Je ne puis ; on me 
serre, on m’emporte. Adieu, mon cher 
chapon.

Le chaPoN — Adieu, pour toute 
l’éternité, ma chère poularde.



117

magazine contreculturel

Refuge RR. Photo Katya Konioukhova



118

véganes

Refuge RR. Photos Katya Konioukhova



119

magazine contreculturel



120

véganes

Les animaux aquatiques constituent de loin les victimes 
les plus nombreuses de l’exploitation animale. Alors que 
le volume des pêches est resté à peu près stable ces 
25 dernières années (autour de 92 millions de tonnes par 
an), la production aquacole connait un accroissement  
considérable et passera selon la FAO le cap des  
100 millions de tonnes d’ici 2025. Que savons-nous de 
cette industrie ?

Les poissons élevés en plus grand nombre sont 
de loin les nombreuses espèces de carpes, avec 
plus de 25 millions de tonnes ; on en consomme 
peu en Occident. Viennent ensuite les tilapias et  
les saumons.
 C’est en Norvège que débute l’élevage des  
saumons atlantiques, en 1970. Ce pays produit encore 
aujourd’hui plus de la moitié de l’offre mondiale.
 Les fjords, d’anciens canyons glaciaires recou-
verts par la mer, sont particulièrement adaptés à 
l’élevage des saumons : leur température convient 
à ces poissons d’eaux froides. Ils sont très profonds, 
plus de 1 000  m, ce qui affranchit du problème 
des déjections. Ils sont parcourus de courants qui 
assurent une bonne oxygénation des cages et l’eau 

y est aussi calme que celle d’un lac, autorisant des 
constructions au niveau de l’eau. On en trouve dans 
les régions subarctiques et subantarctiques, comme 
le Chili.

Les saumons

L’élevage des saumons, qui produit chaque année 
de 300 à 500 millions d’individus, se déroule en 
trois étapes. Tout d’abord, les gamètes mâles et 
femelles sont récoltés et mélangés par les humains : 
les alevins naissent au bout de 7 à 8  semaines 
(selon la température de l’eau) et pèsent 0,2  g.
 Ensuite, jusqu’à ce qu’ils acquièrent la capacité 
à vivre en eau salée (la smoltification), les juvéniles 

La pisciculture!: 
une industrie 
en plein essor
Pierre Sigler

POISSONS



121

magazine contreculturel

grandissent en eau douce dans des bassins ou 
des canaux installés sur des rivières. En éclairage 
naturel, 18 mois s’écoulent entre la naissance et 
la smoltification, qui a lieu au printemps. Avec des 

À travers les tuyaux translucides, on 
voit que la majorité des poissons nagent 

désespérément à contrecourant. Les poissons 
aussi connaissent l’angoisse du transport.

lampes, on peut créer un été artificiel en hiver et 
accélérer la croissance des juvéniles, qui deviennent 
des smolts au bout d’un an seulement, en automne. 
On étale ainsi la production de saumons sur 
toute l’année.
 L’engraissement, enfin, se déroule en mer et dure 
entre 12 et 18 mois. Les jeunes smolts sont entassés 
dans des cages rectangulaires de 25 × 25 × 33 m, 
ou circulaires de même profondeur. Chacune de 
ces cages contient 50 000 saumons, ce qui laisse 
à chacun de ces poissons voyageurs l’équivalent 
d’une demi-baignoire d’eau d’espace. Les courants 
marins leur permettent de nager un peu, en faisant  
du sur place – juste de quoi développer leur 
musculature. Les élevages de truites sont plus  
concentrationnaires encore.
 Les employé.e.s ne perçoivent qu’une masse 
qui réagit au moment des repas, et n’ont de contact 
qu’avec les individus morts : chaque matin une 
pompe fait remonter les cadavres tombés au fond 
des cages.
 Les saumons sont en effet soumis à un stress 
intense. La promiscuité favorise le développement 
des poux de mer, des crustacés parasites qui 
dévorent leur peau et aspirent leur sang. Les plaies 
ouvertes par les poux favorisent les infections virales 
et bactériennes, comme celles qui ont décimé les 
élevages chiliens à la fin des années 2000. Il n’est 
pas rare de voir des saumons renoncer à vivre : 
ils cessent de s’alimenter, de bouger, se laissent 
mourir. À l’autopsie, on trouve les marqueurs 
biologiques d’une dépression sévère : taux de 
cortisol (l’hormone du stress) très élevé et circuits 
sérotoninergiques déréglés.

L’élevage des tilapias

Ce n’est qu’au cours de la deuxième moitié du 
XXe siècle qu’a été inventé l’élevage moderne des 
tilapias, fondé sur une compréhension fine de leur 
physiologie et sur une sélection génétique rigoureuse. 
Ce poisson a les qualités requises pour un élevage 
de masse : il a une chair ferme, blanche et neutre 

(donc adaptée à tous les gouts). Il tolère par ailleurs 
une forte densité, est très résistant, atteint en 
200  jours son poids commercial et, comme les 
cochons, peut manger de tout.
 Son seul défaut : les femelles sont des « mères 
poules », qui couvent leurs œufs dans leur bouche 
et qui, après l’éclosion, hébergent également les 
alevins dans leur bouche. Pendant ce temps, elles ne 
mangent pas et perdent du poids. Elles pondent peu, 
mais la mortalité infantile est faible chez les alevins, 
qui deviennent de nouvelles bouches à nourrir.
 Seuls les mâles, plus rentables, sont utilisés 
en élevage intensif. La méthode la plus répandue 
consiste à traiter les alevins à la testostérone pour 
qu’ils deviennent tous des mâles. Une autre méthode 
consiste à produire des « supermâles », des pères 
au profil génétique si particulier qu’ils n’ont pour 
descendants que des mâles. Ces mâles, produits en 
masse, sont vendus aux éleveurs.
 L’élevage de tilapias est, avec l’élevage des  
crevettes, le plus intensif des élevages : la densité 
atteint couramment 150  kg par m3, soit 3  litres 
par poisson de 500  grammes ! Les images sont  
invraisemblables, une masse grouillante de bulles, 
d’eau et de poissons, le bruit omniprésent des 
machines, des tilapias serrés comme des sardines, 
une eau marécageuse, et pour cause : malgré le 
filtrage, les tilapias nagent et respirent littéralement 
dans leurs déjections.
 On en a produit 3,7 millions de tonnes en 2014, 
soit une dizaine de milliards d’individus.

Comment nourrir les poissons d’élevage!?

La plupart des espèces élevées se contentent 
de végétaux. Les salmonidés, en revanche, sont 
carnivores et dépendent ainsi de la pêche minotière 
(pêche de petits poissons pour fabriquer de la 
farine et de l’huile de poisson). Tandis que la pêche  
minotière stagnait, l’élevage se développait : on a 
alors substitué une part de plus en plus grande de 
farine de poisson pêché par de la farine de déchets 
de découpe de poisson et par des farines d’oléagineux  
(soja exclu, car les saumons et les truites le 
supportent mal). Le facteur limitant est l’huile de 
poisson, qu’on ne peut que partiellement remplacer 
par de l’huile végétale. À l’heure actuelle, il faut en 
moyenne 0,7 kg de poisson pêché (hors huile) pour 
faire 1 kg de saumon maigre et 1,3 kg d’huile de 
poisson pour faire 1 kg d’huile de saumon.
 La pêche minotière pose un problème éthique 
supplémentaire : les poissons « de fourrage » 
étant très petits, il faut par exemple sacrifier des 



122

véganes

centaines d’anchois du Pérou pour nourrir un seul 
saumon d’élevage.

L’abattage

Une fois la taille commerciale atteinte (environ 3,5 kg 
pour les saumons, 500 à 800 g pour les tilapias), les 
poissons sont préparés pour l’abattage. Pour vider 
leurs entrailles, on les fait jeuner une dizaine de 
jours. Au désagrément de la faim s’ajoute l’angoisse : 
toute leur vie la nourriture est tombée du ciel à heure 
fixe, son absence bouleverse leur univers.
 Au jour fatidique, soit les bassins sont simplement 
vidés, soit les poissons sont récoltés avec un filet 
ou avec une pompe (après avoir été poussés dans 

Il n’est pas rare de voir des saumons 
renoncer à vivre!: ils cessent de s’alimenter, 

de bouger, se laissent mourir.

un coin de la cage). À travers les tuyaux translucides, 
on voit que la majorité des poissons nagent déses-
pérément à contrecourant. Les poissons aussi 
connaissent l’angoisse du transport.
 La plupart des poissons d’élevage sont tués 
comme les poissons pêchés : par asphyxie. Parfois 
on les plonge dans la glace, ce qui, dans le cas des 
salmonidés, prolonge leur agonie et augmente leur 
stress. L’asphyxie sur glace est la méthode d’abattage 
la plus courante des truites.

 La Norvège fait figure d’exception : sa légis-
lation impose l’étourdissement préalable, par 
percussion mécanique ou électrocution (la 
plus utilisée). Dans ce cas, le tuyau débouche 
sur un abattoir, qui peut être sur la terre ferme 
(auquel cas le voyage en tuyau peut être très 
long), ou, pour les élevages offshores, sur un 

bateau qui s’arrime à l’élevage. Dès leur sortie du  
tuyau, les poissons désorientés plongent directement  
dans le bain électrique, qui les assomme et 
déclenche une crise convulsive. Une pelle gril-
lagée ramasse les corps et les dépose sur un tapis 
roulant. Une fois les convulsions passées, les tueurs 
plongent leurs couteaux dans les branchies pour 
sectionner les artères branchiales afférentes. C’est 
la saignée qui entraine un arrêt cardiaque et la mort.
 Quand les poissons sont simplement asphyxiés, 
leur agonie peut durer plus de 10 minutes et certains 
sont encore conscients au moment de la découpe.

Vers une considération morale  
des animaux aquatiques

L’aquaculture connait une croissance plus rapide 
que l’élevage d’animaux terrestres et, même sans 
compter les crevettes, elle concerne davantage 
d’individus. Il nous faut trouver les moyens de 
contrecarrer son expansion. L’association suisse 
Pour l’Égalité Animale travaille actuellement sur 
une campagne internationale au sujet des animaux 
aquatiques. Le défi est de taille : il s’agit d’amorcer un 
débat mondial sur l’une des questions morales les 
plus importantes de notre époque, du fait du nombre 
incommensurable d’individus sentients concernés. 
Mais comme le rappelle PEA : si nous ne leur prêtons 
pas notre voix, qui les entendra ? Et si nous n’agissons 
pas aujourd’hui, quand agirons-nous ?

Pierre Sigler est actuellement en train d’écrire un livre sur 
les poissons avec Catherine Hélayel.

Production halieutique 

et aquacole mondiales

M
ill

io
ns

 d
e 

to
nn

es

1950

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

1955 1960 1965 1970 1975 1980 1985 1990 1995 2000 2005 2010 2014

Production aquacole Production halieutique

Source	:	rapport	de	la	FAO	(2016)	:	La situation mondiale 
des pêches et de l’aquaculture.

Bibliographie

EFSA,	«	Species-specific	welfare	aspects	of	the	mainsystems	
of stunning and killing of farmed Atlantic Salmon: Species-

specific	welfare	aspects	of	the	main	systemsof	stunning	and	
killing	of	farmed	Atlantic	Salmon	»,	EFSA Journal,	vol. 7,	no 4,	
2009,	p. 1011-1012.

M. E. Lien, Becoming salmon: aquaculture and the domestication 
of a fish,	Oakland,	California,	University	of	California	Press,	
2015.

J. S. Lucas et P. C. Southgate (dir.), Aquaculture: farming aquatic 
animals and plants,	Oxford,	Wiley-Blackwell,	2012,	2e éd.

A. Mood et P. Brook, Estimating the Number of Farmed Fish 
Killed in Global Aquaculture Each Year,	2012.

M. A. Vindas et al., « Brain serotonergic activation in growth-

stunted	farmed	salmon:	adaption	versus	pathology	»,	
Royal Society Open Science,	vol. 3,	no 5,	2016.



123

magazine contreculturel

Réfléchir à l’autonomie des animaux non humains 
peut sembler bien frivole au regard des souffrances 
qu’ils endurent. Pourtant, à ne les considérer qu’en 
tant qu’êtres capables de souffrir, on manque sans 
doute l’essentiel.

Et si on parlait trop 
de la souffrance 
des animaux!?
Frédéric 
Côté-Boudreau

ÉTHIQUE ANIMALE



124

véganes

Mes recherches doctorales en philosophie portent 
sur le concept d’autonomie que j’essaie, entre 
autres, d’appliquer aux animaux non humains. Je 
crois en effet que ces derniers ont, tout comme 
les humains (du moins, en théorie), le droit de 
faire les choix en ce qui concerne les pans fon-
damentaux de leur vie – le choix, entre autres, 
de déterminer où vivre, avec qui développer 
des relations et quoi faire de leurs journées. Je 
m’inspire également de la théorie de la citoyen-
neté animale développée par Sue Donaldson  
et Will Kymlicka qui suggère notamment de considé-
rer les animaux domestiqués comme des membres 
à parts égales des sociétés humaines – ou plutôt, 
sociétés mixtes humaines-animales. Il importe donc 
de les voir comme des citoyens ayant le droit de  
participer à la vie sociale et politique de leur 
communauté ainsi que le droit d’influencer le 
vivre- ensemble et de façonner l’espace public à 
leur image.
 C’est bien beau tout ça, me dit-on, mais toutes 
ces questions et ambitions ne sont-elles pas frivoles, 
voire déplacées et indécentes, dans un monde qui 
tue chaque année des milliards d’êtres sensibles 

et qui ne sait pas reconnaitre la différence morale 
entre un verre de jus d’orange et un verre de lait de 
vache ? À l’ère où l’élevage industriel est dominant, 
où la consommation de produits animaux augmente 
sans cesse à travers la plupart des pays et où le 
nombre global d’animaux exploités risque de doubler 
d’ici le milieu du siècle, parler d’autonomie, d’auto-
détermination, de citoyenneté et de cohabitation 
ne représente-t-il pas un manque flagrant du sens 
des priorités ?
 Je ne pense pas. Je suis convaincu que, plus 
que jamais, ces enjeux sont importants et que leur 
absence relative dans le discours et les stratégies 
du mouvement animaliste constitue un frein à 
l’avènement d’un monde juste et pacifique envers 
ces autres animaux. Oh, croyez-moi bien, je veux 
plus que tout que l’on cesse de les tuer, de les 
faire souffrir et de les exploiter ; ces injustices me  
tourmentent chaque jour et chaque nuit. Et pourtant, 
je sens que pour atteindre l’objectif de mettre fin à 
ces violences, il nous faut attaquer le problème à 
la source, en profondeur, et avoir l’audace de nos 
ambitions – oser en demander plus sans nous limiter 
à l’absolue exigence du moment. En un mot, il nous 
faut aider la société à revoir sa conception même de 

ce qu’est un animal. Et un animal, c’est plus qu’un 
être qui souffre.

De l’importance du plaisir

La moralité ordinaire (spéciste) reconnait déjà que 
les animaux sont capables de souffrir et qu’il est 
condamnable de leur faire du mal. La vaste majorité  
des gens souhaite l’éviter et elle est troublée  
lorsqu’elle en apprend davantage au sujet des 
pratiques des industries. Il semble pourtant que le 
simple désir de vouloir éviter ces souffrances ne 
suffise pas à instaurer des changements importants 
de société quant à nos rapports avec les autres 
animaux. Tant que nous considérerons qu’il est 
acceptable d’exploiter des individus non humains 
pour des bénéfices humains, il sera aisé de négliger 
leur condition et il sera normal de tourner les coins 
ronds ; l’amélioration de leur sort passera toujours 
après les marges de profit et la satisfaction de 
la clientèle.1 Or, démontrer que les animaux sont 
maitres d’eux-mêmes et que leur vie leur appartient 
remet directement en question l’idée que nous pou-
vons les posséder et que nous avons le droit de déci-

der quoi faire d’eux. Et c’est ce mythe du droit à la 
propriété de leur corps et des fruits de leur corps qui 
perpétue ces violences en premier lieu. Autrement, 
comment peut-on espérer accomplir des avancées 
significatives en matière de justice animale dans un 
monde qui continue à les traiter et à les percevoir 
comme des biens meubles mis à notre disposition ?2
 Il existe même des risques à tout le temps 
parler de la souffrance animale. En effet, cela 
peut renforcer le préjugé selon lequel lorsqu’il n’y 
a pas de souffrance, il n’y a pas de mal. On laisse 
ainsi entendre que « viande heureuse » et « élevé 
en liberté » ne sont pas des oxymores et qu’il est 
possible d’à la fois aimer et tuer quelqu’un (et le tuer 
alors qu’il est encore tout jeune et en bonne santé). 
On voit difficilement pourquoi il est mal de tuer 
« sans douleur » et « dans le respect » – après tout, 
ils ne souffrent pas (ou pas trop), où est le problème ? 

Parler exclusivement de la souffrance des 
animaux laisse aussi l’impression qu’ils 

sont des êtres passifs, ne faisant que subir.

Le problème est que les animaux, comme nous tous, 
ne cherchent pas uniquement à fuir la douleur : ils 

Les animaux, comme nous tous, ne cherchent pas uniquement  
à fuir la douleur!: ils recherchent aussi le plaisir et le confort.



125

magazine contreculturel

Illustration Julien Castanié



126

véganes

recherchent aussi le plaisir et le confort.3 Et leurs 
plaisirs peuvent être très variés, non seulement 
en fonction de l’espèce, mais aussi en fonction de 
l’individu : ils peuvent trouver un plaisir dans la nour-
riture, le jeu, les activités sexuelles, à rencontrer un 
partenaire (ou des partenaires) de vie ou de saison, 
à être en groupe, à s’occuper de leur progéniture, 
à explorer, à résoudre certaines énigmes pratiques, 

à se reposer sous le soleil ou à l’abri, à se baigner, 
et j’en passe. Qui a un intérêt à vivre du plaisir a un 
intérêt à continuer de le vivre – alors que se faire tuer, 
même sans douleur ni angoisse de l’anticipation de 
la mort, constitue un tort irréparable à la capacité de 
continuer à profiter de ces plaisirs. C’est pourquoi 
il importe d’expliquer que la mort n’est pas grave à 
cause de sa souffrance, mais bien parce qu’elle prive 
un individu de jouir du bien le plus précieux qu’il a : la 
capacité à jouir des opportunités de la vie.

Choisir sa vie plutôt que la subir

Mais il y a plus. Même la présence de plaisir ne suffit 
pas à indiquer qu’il n’y a pas eu d’injustice. Qu’on 
nous montre ou qu’on nous parle d’animaux heureux 
n’implique pas qu’il n’y a plus de problème moral. 
Les exemples dans les cas humains sont assez 
univoques : on peut imaginer des esclaves heureux4 
ou se rappeler du protagoniste du Truman Show 
ou les populations dans Le meilleur des mondes. 
Même dans notre monde réel, il n’est pas rare que 
des opprimés soutiennent leur propre oppression 
et résistent à leur libération ; il arrive aussi qu’ils 
aient simplement perdu l’intérêt à dénoncer leur 
situation.5 Dans tous les cas, le simple bonheur ou 
l’acceptation de la condition des individus concer-
nés n’épuise pas les questions morales à aborder. 
Il en va de même pour les individus non humains : 
leur apparent bonheur est peut-être le résultat d’une 
résignation, d’une résilience face à une nouvelle 
situation ou d’un manque d’options. Surtout, cela 
n’indique aucunement quels auraient été leurs choix 
s’ils avaient eu la liberté de choisir à leur guise.
 Parler exclusivement de la souffrance des animaux 
laisse aussi l’impression qu’ils sont des êtres passifs, 
ne faisant que subir. On néglige alors d’importantes 

dimensions de leur personne, notamment leur 
capacité à communiquer, à contester, à se définir 
et à faire leurs propres choix. On oublie qui ils sont 
et ce qu’ils veulent réellement. On peine alors à  
percevoir que les animaux sont constamment 
en train de communiquer avec nous et de nous 
donner des signes de leurs préférences et de leur 
état. On les désigne comme des « sans voix » alors 

qu’ils hurlent et gémissent6 ou nous montrent leur 
excitation. Mais pourra-t-on vraiment prendre au 
sérieux les animaux si nous ne prenons pas la peine 
d’écouter ce qu’ils ont à nous dire ?
 Loin de moi l’idée qu’il faille cesser de parler des 
conditions d’exploitation et des violences directes et 
indirectes qui sont infligées aux animaux. Le danger 
est plutôt de s’en tenir là et de ne pas profiter de 
l’occasion pour remettre en question la conception 
de ce qu’est un animal : un être pas tant différent 
de l’humain, un égal qui cherche à tirer profit de 
cette vie sur Terre. En ce sens, pour mettre fin à ces 
souffrances, il nous faut encourager nos camarades 
humains à prendre le temps d’essayer de comprendre 
et d’écouter ces animaux qu’ils exploitent.

Frédéric Côté-Boudreau est doctorant en philosophie à Queen’s 
University, membre du Réseau JASE et de la Fondation Po, et tient 
également le blogue coteboudreau.com.

1	 Il	s’agit	d’une	des	thèses	de	Gary	Francione,	entre	autres	
spécialistes de la question.

2 De ce point de vue, les derniers changements des Codes 

civils	français	et	québécois	quant	au	statut	juridique	de	
l’animal	ne	changent	rien	à	la	chose	:	les	animaux	demeurent	
des	marchandises…	capables	de	souffrir.

3	 Voir	par	exemple	les	travaux	de	l’éthologue	
Jonathan Balcombe.

4	 Voir	par	exemple	les	travaux	de	l’éthologue	
Jonathan Balcombe.

5	 Je	ne	crois	pas	que	cela	implique	qu’il	faille	soit	les	forcer	à	
être	libérés,	soit	les	laisser	perpétuer	leur	état	d’oppression.	
Cette	question	complexe	mériterait	toutefois	une	réflexion	
à part.

6	 Voir	les	travaux	de	Jason	Hribal	au	sujet	de	la	
résistance animale.

La mort constitue un tort irréparable à la capacité de continuer à profiter de 
ces plaisirs. C’est pourquoi il importe d’expliquer que la mort n’est pas grave 

à cause de sa souffrance, mais bien parce qu’elle prive un individu de jouir du 
bien le plus précieux qu’il a!: la capacité à jouir des opportunités de la vie.



127

magazine contreculturel

L’association L214 a lancé une mobilisation d’un nouveau  
genre : VegOresto. Ce projet incite les restaurants dits 
traditionnels à réaliser un menu 100 % végétal. Cela fait 
deux ans que des repas 100 % végétaux réjouissent les 
Français.e.s, surtout celles et ceux qui sont membres 
de la communauté végane.

VegOresto végétalise 
la gastronomie 
française
Gwendoline Yzèbe

REPORTAGE



128

véganes

Au pays du foie gras, des rillettes et du boudin, on 
se demande s’il est possible de manger végane en 
dehors de chez soi. La tradition culinaire bien ancrée 
fait de la cuisine végétale (sans beurre !) une incon-
gruité en France. Pourtant, les végétariens et les 
véganes sont de plus en plus nombreux. L’angoisse 
du déjeuner entre collègues ou avec des amis rend 
leur vie sociale parfois difficile (c’est vrai surtout pour 
ceux n’habitant pas une grande ville). Ces contraintes 
rebutent parfois les végés débutants. Manger une 
salade verte n’a rien de réjouissant et devoir appeler  
un restaurant en avance pour demander des  
accommodements n’est pas toujours facile.
 Partant de ce constat, l’association L214 a décidé 
il y a deux ans de lancer une mobilisation d’un  
nouveau genre basée sur le principe du « carottmob » :  
VegOresto. À l’instar du boycott, on incite le chan-
gement grâce à son porte-monnaie. « Des soirées 

En général, 40!% des convives sont 
des omnivores curieux de découvrir 

l’alimentation végétalienne.

découvertes sont coorganisées avec des restaurants 
dits traditionnels qui ne proposent pas d’alternatives 
végétales habituellement. Nous leur lançons le défi 
de réaliser un menu 100 % végétal, de l’entrée au 
dessert », explique la coordinatrice de VegOresto, 
Bérénice Riaux. Lyon, Vannes et Orléans ont été les 
premières villes à organiser de tels repas.
 Aujourd’hui, à travers la France, du nord au sud et 
d’est en ouest, 30 villes participent. Ficelle picarde, 
compotée de fenouil aux pommes sur croute 
d’amandes, samossas de légumes, millefeuille 
champêtre et son écume fumée, banoffe cru, mœl-
leux au chocolat, cheesecake… autant de délices 
100 % végétaux proposés au cours des 8 000 repas 
servis depuis 2015. Ces soirées sont l’occasion 
pour le chef de se tester et de découvrir parfois de 
nouveaux produits, mais également d’attirer une 
nouvelle clientèle. Véganes, végétariens, flexitariens 
et omnivores y partagent les mêmes plats. En géné-
ral, 40 % des convives sont des omnivores curieux de 
découvrir l’alimentation végétalienne. Un argument 
supplémentaire pour convaincre les restaurants de 
proposer un menu végétal à leur carte : cette cuisine 
touche tout le monde. Plus de 500 établissements de 
restauration sont référencés sur le site vegoresto.fr.  
De ce nombre, seulement 175 sont 100 % végéta-
riens ou véganes. Les autres proposent sur leur carte 
au moins une entrée, un plat et un dessert végéta-
liens dont la qualité se doit d’être équivalente aux 
autres plats de leur menu. « L’offre végétarienne s’est 

considérablement améliorée ces dernières années 
dans beaucoup d’établissements. On ne peut pas en 
dire autant pour celle végétalienne. Il reste encore 
beaucoup de travail de sensibilisation. Ainsi, tous 
les consommateurs pourront en profiter ! », souligne 
Émilie, 35 ans, convive à Amiens.
 Les diners VegOresto sont aussi l’occasion de 
partager un moment chaleureux pour les convives. 
« Je suis allé à plus de dix repas depuis 2 ans avec 
ma femme qui est végétarienne. Il y a une bonne 
ambiance et c’est intéressant de découvrir une 
nouvelle facette des restaurants », raconte André, 
72 ans, omnivore curieux habitant à Vannes. Jézebel 
est végane et habite Grenoble. La trentenaire s’est 
montrée très enthousiaste dès les débuts de la 
mobilisation : « Je vais aux soirées pour rencontrer 
des personnes partageant le même intérêt que moi 
pour ce mode alternatif de consommation, mais 
aussi pour le plaisir tout simplement de passer une 
soirée au restaurant sans avoir à me préoccuper 
de chaque ingrédient dans mon assiette. » Pour 
certains convives, c’est aussi un acte militant. 
Une forme positive d’engagement, plus facile 
parfois que de tracter, tenir un stand ou participer à  
une manifestation.
 En France, de grands chefs comme Alain Passard, 
Joël Robuchon ou Alain Ducasse végétalisent leurs 
plats. Si d’autres ont plus de mal à suivre ce chemin, 
la médiatisation des actions de L214 en 2016 a 
amorcé un virage. « De plus en plus de personnes 
rejoignent L214. La grande distribution sort des 
alternatives véganes et que l’on aime ou non, ça 
montre qu’il y a un potentiel de consommateurs », 
insiste la coordinatrice du projet Bérénice Riaux. 
« Des restaurants nous contactent directement, car 
cela répond aussi à une demande croissante de leur 
clientèle. » La presse relaie également davantage 
la mobilisation VegOresto : féminine, mais aussi  
professionnelle avec des supports directement  
destinés aux hôteliers et aux restaurateurs. 
L’association n’hésite pas à créer une émulation 
autour d’évènements nationaux en se rattachant, 
par exemple, à La Fête de la Gastronomie qui a 
lieu tous les ans en septembre ou en proposant 
début décembre des plats sur le thème de Noël. 
C’est l’occasion de montrer que les repas des fêtes 
de fin d’année peuvent aussi se préparer sans 
souffrance animale.
 Si VegOresto est un succès, c’est aussi grâce 
aux bénévoles qui font vivre la mobilisation. Claire, 
37 ans, à Angers, Mathilde, 25 ans, à Rennes, Luc, 
38 ans, à Narbonne ou bien encore Éric, 43 ans, à 
Paris, sont les ambassadeurs de VegOresto. Ce sont 



129

magazine contreculturel

elles et eux qui démarchent les restaurateurs et 
gèrent les réservations, la soirée, le questionnaire de 
satisfaction… Cela demande du temps et de l’orga-
nisation, mais tous se sont engagés par conviction : 
« Ce que je trouve intéressant avec VegOresto, c’est 
qu’on s’attaque directement à l’offre, on agit à un 
niveau structurel », souligne Mathilde, 25 ans.
 Les restaurateurs référencés ont pris conscience 
que le végétal est une vraie tendance de fond 
et non une simple mode. L’argument financier 
fait souvent mouche, mais certains se montrent  
également sensibles à la cause animale, aux enjeux 
environnementaux ou sanitaires. « Je pense que les 
soirées VegOresto sont une bonne façon de faire 
prendre conscience à certains restaurateurs du bien 
fondé du végétal. Il y a des clients ! Des personnes 
mangeant habituellement de la viande chez moi se 
sont déjà laissées tenter par un plat végétal », met 
en avant Christophe Viry, propriétaire du restaurant 
La Cour des Anges à Colmar. Christophe garde un 
très bon souvenir de la soirée organisée dans son 
établissement où il a pu échanger avec les convives. 
Il est aujourd’hui convaincu que l’alimentation végé-
tale est meilleure pour la santé, par conséquent il ne 
propose que très peu de plats de viande sur sa carte.
 En pleine campagne picarde, à Long, le Comptoir 
bleu arbore aussi sur sa devanture le macaron 
VegOresto. Ce bistrot de pays au bord de l’eau a 

tout pour plaire. Alice, végane, et son mari Dimitri, 
copropriétaires, ont pu tester un menu 100 % végétal 
lors d’une soirée VegOresto avant de se lancer dans 
une carte avec 5 propositions végétaliennes. Ils ont 
notamment végétalisé des plats qui étaient déjà 
présents dans leur menu, comme la flamiche, une 
tarte aux poireaux et à la crème. « Les gens posent 
souvent des questions en voyant la carte. Ce n’est 
pas encore très connu à la campagne. Certains 
omnivores testent. Je pense que ça va être long de 
faire changer les mentalités, surtout en campagne », 
commente Dimitri.
 En plein territoire du foie gras, à Sarlat, Stéphanie 
Martel de La Couleuvrine n’a pas hésité à faire 
référencer son établissement qui proposait déjà 
des plats végétaliens. Cela provoque la surprise des 
clients, aussi bien négative que positive. « Je pense 
que la France a une forte culture culinaire et pendant 
leur formation, les cuisiniers apprennent les bases 
de la cuisine française qui n’est pas végétalienne. 
Ils ne développent pas leur gout pour ce type de 
recettes. La cuisine est un partage et l’objectif d’un 
restaurant est d’offrir un moment de plaisir, que l’on 
soit végétalien ou non », conclut Stéphanie.

Gwendoline Yzèbe est journaliste et auteure de Vivre Végane  
(Le Livre de poche, 2016).



130

véganes

PHILOSOPHIE

De la vacuité 
au véganisme – 
L’éthique animale 
et le bouddhisme 
madhyamaka
Antoine Panaïoti

Et si le bouddhisme était un allié du véganisme ? 
Qu’est-ce que ce courant de pensée dont l’éthique 
est fondée sur la compassion peut nous apprendre en 
éthique animale ? Mise au point par un chercheur en 
philosophie et spécialiste du sujet.



131

magazine contreculturel

Le bouddhisme ne s’intéresse pas seulement à la 
souffrance humaine, mais à la souffrance tout court. 
Ainsi, bien qu’ils divergent sur de nombreux points, 
tous les courants philosophiques qu’ont engen-
drés les enseignements de Siddhārtha Gautama 
(IVe siècle av. J.-C.) promeuvent la compassion et la 
bienveillance envers tous les êtres sentients. Les 
bouddhistes peuvent être considérés comme des 
précurseurs en éthique animale.
 Toutefois, en comparaison des développements 
qu’a connus la philosophie morale contemporaine, 
force est de constater qu’au fil de l’histoire, ces 
traditions n’ont que pas suffisamment condamné 
les pratiques responsables de la souffrance ani-
male – le soutien au végétarisme demeure timide ; 
si ce n’est dans certaines traditions bouddhistes 
est-asiatiques, le véganisme n’est jamais évoqué ; 
le travail animal forcé, à la guerre comme dans 

les champs, rarement dénoncé. On pourrait donc 
parler d’un potentiel inexploité : une tradition 
éthico-philosophique hautement sensible à la 
souffrance animale, mais qui pour un ensemble 
complexe de raisons culturelles, sociales et écono-
miques semble n’avoir pas su aller jusqu’au bout de 
sa pensée.
 Mon objectif n’est pas de survoler l’histoire de 
l’éthique animale en philosophie bouddhiste, encore 
moins d’expliquer ou de dénoncer l’inconséquence 
des penseurs bouddhistes à travers les âges, mais 
plutôt d’imaginer ce que la pensée bouddhiste 
pourrait aujourd’hui apporter à l’éthique animale. 
Plus spécifiquement, je vais examiner l’un des 
enseignements clés de l’importante école philoso-
phique madhyamaka avec une question : comment 
pourrait-elle contribuer aux débats contemporains ?

La vacuité comme intervention 
éthico-thérapeutique

De prime abord, la doctrine madhyamaka de la 
« vacuité » a des allures de critique métaphysique 
et épistémologique. Le philosophe Nāgārjuna  
(IIIe siècle apr. J.-C.), fondateur de l’école madhya-
maka, déploie une foule d’arguments sophistiqués 
pour démontrer l’impossibilité logique des notions 
de substance et de propriété essentielle. La vacuité 

serait donc l’idée selon laquelle toute présumée 
« chose » est vide d’existence propre : contrairement 
aux apparences, le monde ne contient aucun objet 
persistant et indépendant ni aucune propriété 
non relationnelle, mais se réduit à un ensemble 
interdépendant de réseaux de relations entre divers 
évènements momentanés aux frontières floues.
 Sur le plan théorique, la vacuité implique donc un  
anti-réalisme global intransigeant : tout sectionnement 
du réel en entités dites « stables » et « distinctes » 
n’a de validité qu’en vue de la pertinence pratique 
d’un tel sectionnement ; toute hypostase du devenir 
évanescent en « êtres » stables n’est jamais qu’une 
fiction plus ou moins utile en vue de certaines 
finalités ; toute théorie des propriétés intrinsèques 
propres à certains types d’existants n’aura tout au 
mieux qu’une vérité dite d’« usage » et ce, seulement 
si elle est justifiée par des considérations d’ordre 

pragmatique. En réponse à la question « quel fon-
dement pour l’évaluation pragmatiste de la vérité 
d’usage ? », les penseurs madhyamaka se contenteront 
d’évoquer l’axiome éthique qui suit : il convient de 
minimiser la souffrance sous toutes ses formes, 
notamment en éliminant les conditions qui y mènent.
 Lorsqu’on s’y intéresse de plus près, il apparait 
donc que la doctrine de la vacuité n’a elle-même 
de validité qu’en vertu de ses présumés effets 
éthico-thérapeutiques. La validité logique et la soli-
dité des arguments madhyamaka mises à part, si la 
vacuité importe, c’est parce qu’elle s’attaque à l’une 
des sources fondamentales de la souffrance évitable, 
à savoir certaines dispositions cognitives et affec-
tives malsaines des êtres humains. Si l’être humain 
lambda ne se représentait pas sa propre existence 
comme l’existence d’un « soi » fixe, indépendant et 
porteur d’intérêts ayant priorité sur les intérêts des 
autres êtres sentients ; s’il ne se représentait pas 
le monde « externe » comme un monde d’« objets » 
inessentiels et distincts de lui-même, subordonnés à 
l’empire de sa princière et nécessaire « subjectivité » ; 
si des mécanismes de rationalisations systémiques 
ne lui livraient pas un univers d’entités stables 
et séparées dont les définitions, significations et 
valeurs respectives relèvent de l’élaboration d’un 
schème justificateur ad hoc ayant pour fonction 
de conférer une légitimité factice à son rapport  

Ainsi les penseurs madhyamaka conçoivent-ils la vacuité comme 
le volet discursif de la grande compassion, vertu cardinale et fondement 

absolu de tout engagement moral dans un monde souffrant.



132

véganes

fondamentalement égotiste au monde, alors les 
efforts philosophiques des penseurs madhyamaka 
pour démontrer le rôle génératif de la cognition 
dans la construction de ses objets ne seraient pas 
nécessaires, ni même justifiés. La vacuité est une 
intervention éthico-thérapeutique qui cherche à 
donner aux êtres rationnels et désireux de mettre fin 
à leur rapport malsain et souvent nuisible au monde 
des outils philosophiques pour déconstruire divers 
biais cognitifs et affectifs. Ainsi les penseurs mad-
hyamaka conçoivent-ils la vacuité comme le volet 
discursif de la grande compassion, vertu cardinale et 
fondement absolu de tout engagement moral dans 
un monde souffrant.

Ressources pour l’éthique animale

On peut extrapoler de la pensée bouddhiste 
madhyamaka un certain nombre de ressources 
pour l’articulation d’une éthique fondée sur la 
compassion et la bienveillance envers tous les êtres 
sentients. En premier lieu, l’adepte de la vacuité 
est appelé à dénoncer l’arbitraire des taxinomies 
spécistes. Toute distinction supposément « objec-
tive », « absolue » ou « naturelle » entre l’être humain 
d’une part et les autres êtres sentients de l’autre ne  
saurait survivre à une critique de type madhyamaka. 
Celle-ci s’efforcera au contraire de démontrer que 
de nombreux êtres humains sont en fait dépourvus 
des supposées propriétés essentielles propres 
au type « humain » alors même que de nombreux 
êtres non humains les détiennent ; elle insistera 
sur le fait que tout sectionnement des êtres vivants 
en espèces distinctes ne peut avoir une validité 
d’usage que si elle a pour fonction de réduire la 
souffrance, ce qui n’est assurément pas le cas des 
taxinomies spécistes ; et finalement, elle soulignera 
que les liens d’interdépendance entre espèces 
vivantes prétendument « distinctes » rendent 
inopérable tout système éthique qui accorderait 
une priorité absolue aux intérêts d’un seul type 
d’êtres vivants.
 En second lieu, la psychologie madhyamaka 
est fortement déflationniste face aux prétentions  
rationalistes qui alimentent l’exceptionnalisme 
humain. Si, pour l’être humain lambda, la plus grande 
partie de ce qui passe pour du raisonnement n’est 
vraiment que rationalisation ; si sa conscience 
(prétendument unique dans le monde animal) d’un 
« soi » persistant n’est en fait que le produit d’un 

délire narcissique ; si ses facultés linguistiques et 
conceptuelles ne participent le plus souvent que 
d’une légitimation rétroactive de dispositions et 
d’intérêts égotistes préréflexifs, alors toutes ces 
qualités que citent les spécistes pour justifier l’ex-
ceptionnalisme humain sont en fait gangrenées par 
une multitude de défauts humains, trop humains. 
D’où une plus grande humilité pour l’Homo sapiens, 
qui ne tombe pas moins sous l’empire de l’émotion 
que ses cousins et cousines non humain.e.s.
 Finalement, en érigeant le principe de la réduction 
de la souffrance comme fondement unique de toute 
pratique appropriée et donc aussi comme critère 
final pour l’évaluation pragmatique de la « validité » 

d’un propos, d’une théorie ou d’une praxis, la pensée 
madhyamaka mène tout droit à un discours éthique 
fortement axé sur la souffrance évitable, où qu’elle 
ait lieu. Dans un monde où un nombre toujours 
croissant d’animaux souffrent aux mains des êtres 
humains, il est évident que tout discours moral qui 
ignore ou minimise cette souffrance est inadéquat, 
insuffisant et injustifié.

Implications pratiques et théoriques

Quelles sont les implications pratiques et théoriques 
de la pensée madhyamaka en ce qui concerne 
l’éthique animale ? Sur le plan de la pratique, il va de 
soi qu’un adepte conséquent de la vacuité, soucieux 
de réduire la souffrance et l’arbitraire autant que pos-
sible, s’astreindra à un régime végétalien tant et aussi 
longtemps qu’il vivra dans un environnement urbain 
et développé. Il serait déraisonnable de dénoncer 
comme immorales les habitudes alimentaires des 
Inuits ou encore des nomades du plateau tibétain 
– pour qui un régime omnivore est une nécessité 
plutôt qu’un choix –, mais, du point de vue de la  
compassion universelle prônée par l’école  
madhyamaka, rien ne saurait justifier les horreurs 
du complexe agroalimentaire moderne. Une éthique 
animale d’inspiration madhyamaka se ferait aussi 
l’apôtre d’un développement bioresponsable visant 
à limiter au maximum les torts subis par divers 
écosystèmes, voire même d’une décroissance 
industrielle et économique – la majorité des sup-
posés « besoins matériels » de l’Occidental moyen, 
après tout, ne sont d’un point de vue madhyamaka 
que des caprices dont la satisfaction cause bien plus 
de souffrance qu’elle n’en soulage.

Du point de vue de la compassion universelle prônée par l’école madhyamaka, 
rien ne saurait justifier les horreurs du complexe agroalimentaire moderne.



magazine contreculturel

 Sur le plan théorique, il convient de souligner que 
la pensée madhyamaka est irréconciliable avec l’une 
des idées dominantes en éthique animale : la doc-
trine d’inspiration libérale selon laquelle chaque ani-
mal non humain aurait des droits individuels innés, 
ou naturels. D’un point de vue madhyamaka, tout 
réalisme concernant des propriétés individuelles 
innées, telles que des droits naturels (humains ou non  
humains), est un produit de la délusion métaphysique 
atomiste et individuante qui sous-tend l’égotisme 
humain et tous ses ravages. Certes, il est possible 
et souvent même désirable de donner des droits 
(positifs) aux humains comme aux non humains 
et de s’assurer que ces droits soient implantés de 
façon équitable, mais lutter pour la reconnaissance 
de présumés droits naturels ne fait que contribuer 
à renforcer, sur le plan idéologique, l’individualisme 
égotiste systémique qui est précisément à la source 
d’une grande partie de la souffrance évitable que 
certains êtres vivants infligent à leurs semblables.
 Comme le soulignent certaines écoféministes, 
le discours des « droits naturels animaux » serait 
donc non seulement métaphysiquement erroné, 
mais aussi politiquement contre-productif. Ainsi, 
en éthique animale, la pensée madhyamaka se 
rapproche-t-elle plutôt des écoles welfaristes ou 
proches de l’éthique des vertus. Plus précisément, 
elle propose une approche hybride : l’agent moral 
ayant atteint le sommet de la vertu en cultivant 
compassion et bienveillance désintéressée jusqu’au 
bout est un conséquentialiste welfariste qui cherche 
à tout prix non pas à respecter les « droits naturels » 
des autres animaux, mais à réduire, tant que faire se 
peut, la souffrance, qu’importe les modalités de sa 
distribution dans le monde. Il s’agit là non pas d’un 
conséquentialisme de la vertu, mais d’une vertu 
du conséquentialisme.

Antoine Panaïoti est chercheur en philosophie à l’Université 
McGill et l’auteur de Nietzsche and Buddhist Philosophy 
(Cambridge University Press, 2012).

Références

A.	D.	Capenter,	«	Ethics	of	Substance	»,	Proceedings of the 
Aristotelian Society Supplementary,	vol. LXXXVIII,	2014,	
p. 145–167.

C.	Goodman,	Consequences of Compassion: An Interpretation 
and Defence of Buddhist Ethics,	Oxford,	Oxford	University	
Press,	2009.

P. Havey, An Introduction to Buddhist Ethics. Foundation,Values 
and Issues,	Cambridge,	Cambridge	University	Press,	2000.

L. Viévard, Vacuité (śūnyatā) et compassion (karun.ā) dans le 
bouddhisme madhyamaka,	Paris,	Collège	de	France,	2002.

Refuge RR. Photo Katya Konioukhova



134

véganes

Un pot-au-feu de 
chien au pôle Sud
Clémence Laot
Il n’est pas rare que les carnistes usent de l’argument 
de la banquise (ou de son alternative, l’ile déserte) pour 
discréditer la démarche des antispécistes : si dans 
des conditions extrêmes, le végane devait choisir de 
manger des animaux, alors toute sa démarche serait 
nulle et non avenue. Dans Au Pôle Sud, son journal de 
bord, l’explorateur norvégien Roald Amundsen raconte  
comment il a exploité et mangé des chiens de traineau 
pour conquérir le pôle Sud en 1911. Avait-il le choix ?

Sans chiens, pas de pôle Sud

Amundsen débarque dans la baie des Baleines 
le 11  janvier 1911 à bord du Fram : 19 hommes, 
100 chiens et quelques chiots nés en mer viennent 
de partager six mois de vie ennuyeuse entre la 
Norvège et la mer de Ross. À son arrivée sur le 
continent antarctique, l’équipe construit Framheim, 
le camp de base de l’expédition. Des dépôts de 
ravitaillement pour les hommes et les chiens sont 
placés le long de la piste qui sera empruntée vers le 
pôle. L’hiver austral, au cours duquel les températures  
avoisinent les -60  °C, est consacré à améliorer  
matériel et vêtements qui serviront au voyage de 
1 300  km séparant Framheim du pôle Sud. Les 
chiens ont leurs abris et même une maternité pour 
éviter que les plus gros ne dévorent les nouveau-nés.

 Le 19 octobre 1911, l’expédition s’ébranle. Elle 
arrive au pôle Sud le 14 décembre, après avoir franchi 
une barrière rocheuse de 3 200 m d’altitude. Pour 
comprendre les risques encourus, rappelons-nous 
qu’au même moment une autre expédition échoue 
dans la même entreprise : celle du Britannique 
Robert Falcon Scott, qui a choisi de suivre la piste 
déjà tracée par Ernest Shackleton deux ans plus 
tôt, à 320 km de là. Il arrive au pôle Sud le 17 janvier 
1912 après avoir perdu deux hommes. Sur le chemin 
du retour, il meurt de faim et d’épuisement avec ses 
deux derniers coéquipiers.
 Pour les spécialistes, Amundsen a réussi son 
périple parce qu’il a épousé les techniques des 
peuples de l’Arctique : se déplacer avec des trai-
neaux tirés par des chiens, porter des vêtements de 

HISTOIRE



magazine contreculturel

fourrure et manger de la viande fraiche. En raison 
du poids des charges, Scott était réticent à l’idée 
d’utiliser des chiens (il commence son voyage avec 
des poneys de Mandchourie, trop lourds pour la 
glace, et des véhicules à chenilles, vite en panne). 
La stratégie de survie d’Amundsen réside dans sa 
capacité à exploiter le travail des chiens. Il en sacrifie 
ainsi une cinquantaine en les poussant au bout de 
leurs forces et n’hésite pas à donner leurs dépouilles 
à manger aux survivants.

Un agrégat de chair et d’os!?

L’essentiel pour Amundsen est de faire « comprendre 
à ces animaux qu’ils doivent obéissance ». La 
base de l’interrelation est la sujétion à l’homme. 

L’explorateur s’essaie à l’écriture de « chapitres 
de psychologie canine ». Cette expression 
traduit l’ambition d’objectiver et de rationaliser le  
comportement des chiens.
 Pourtant, l’explorateur sait lire dans leurs attitudes 
« la joie, la tristesse, la reconnaissance, les scrupules 
de conscience », et voit dans leur regard « ce quelque 
chose qui ressemble à l’âme ». Il pourfend la conception 
cartésienne de l’animal-machine en voyant dans 
« l’individualité très accusée des chiens […] un 
autre indice que cet animal n’est pas simplement 
un agrégat de chair et d’os ». Symptomatiquement, 
ils sont le sujet principal ou secondaire sur un 
quart des photographies qui accompagnent le 
récit. Omniprésents, on les voit au repos, dans leurs 
tentes, ou dans les bras de leurs maitres : ils sont de 

La	meute	de	l’expédition	Amundsen	au	repos,	1911,	Antarctique



136

véganes

véritables sujets dans cette odyssée australe, pas de 
simples mécaniques bien huilées.
 L’explorateur reconnait à ses chiens la possibilité 
d’éprouver des émotions et de les exprimer dans un 
langage qui leur est propre. Amundsen n’est pas loin 
d’y déceler une grammaire du hurlement : « Ces animaux 
possèdent-ils la faculté de communiquer leurs 
pensées par des cris ? Après notre longue intimité 
avec les chiens eskimo, aucun de nous n’en doute 
[…] Chaque acte, chaque sentiment, ils l’expriment 
par un son particulier ».
 Chacun a son chien préféré. Tous ont un nom, et 
à plusieurs reprises, l’explorateur en fait d’ailleurs 
de courts portraits moraux. Ainsi, il fait l’oraison 
funèbre de deux d’entre eux. Si « le bon, le fidèle, 
le consciencieux Per […] était une excellente bête, 
pacifique, très travailleuse », Svartflekken « était un 
vilain personnage. S’il eût été un homme, il eût fini 
au bagne. »

 Certains chiens deviennent mélancoliques quand 
ils sont séparés de leur compagnon préféré, remarque 
Amundsen : l’amitié n’est pas une prérogative humaine. Il 
s’agit de mettre à profit cet attachement et d’en tirer le 
meilleur parti possible lorsque les chiens sont à l’atte-
lage. L’amitié est certes une donnée touchante, mais 
elle doit être exploitée dans l’intérêt de la mission.

De l’usage de la violence

Si la diplomatie s’impose entre humains, avec les 
animaux, Amundsen n’a pas de scrupule à user de 
violence. Quand le Fram débarque dans la baie des 
Baleines, les chiens n’ont pas couru depuis plus de 
six mois et sont surpris qu’on leur demande de tirer 
des traineaux. Pour le chef d’expédition, on n’est 
pas loin de l’insubordination avec ces « attelages 
indociles », et cela justifie de « rudes corrections ». 
Les hommes exaspérés ne cessent de hurler, au 
point que certains en restent aphones.
 Amundsen ne peut pourtant s’empêcher de 
plaindre les pauvres bêtes. Quand il fait le bilan de 
sa mission, il reconnait que ce qu’il leur demandait  
était démesuré  et confie ainsi ses remords :  
« Les souffrances de ces excellents animaux sont le 
seul souvenir triste de mon exploration antarctique. 
Je leur ai demandé plus qu’ils ne pouvaient donner. »
 « Dans les circonstances de la vie ordinaire, j’aime 
mes chiens, mais les circonstances dans lesquelles 

nous nous trouvons sont exceptionnelles. » Atteindre 
le pôle et sauver sa vie, voilà ce qui compte. Sacrifier 
des chiens pour continuer à avancer en utilisant le 
moins de vivres possible devient donc logiquement 
acceptable : « D’après notre expérience, la descente 
pourra être effectuée avec 12 chiens. Actuellement 
nous en avons 42 ; nous les emploierons tous pour 
gravir le plateau ; une fois là-haut, nous en sacri-
fierons 24 et continuerons avec 18 et 3 traineaux. 
De ces 18, 6 serviront à nourrir les 12  derniers 
survivants. » Le pôle Sud vaut bien la vie de quelques 
chiens. Il s’agit de maximiser les chances de survie 
des humains en allégeant l’équipage : un abattage 
signifie plus de nourriture fraiche, moins de gueules 
à nourrir et une équipe plus performante.
 Dans la dernière phase du voyage, c’est avec 
une « profonde tristesse » que chaque homme doit 
tuer ses propres bêtes, nettoyer et dépouiller leur 
carcasse. Le lieu du massacre porte aujourd’hui le 

nom de la Boucherie : « Des monceaux de déchets 
rouges rougissent la surface du glacier ; vers ce 
charnier, les survivants se précipitent aussitôt ; l’un 
d’eux, particulièrement vorace, avale les entrailles 
encore toutes chaudes d’un camarade ». En cas de 
nécessité, les chiens grœnlandais n’hésitent pas à 
s’entredévorer. En mettant l’accent sur le canniba-
lisme canin, Amundsen déplace insensiblement la  
responsabilité du massacre sur les autres chiens.
 Dans notre confortable existence d’Occidentaux, 
nous avons presque toujours le choix de ne pas 
exploiter les animaux. Amundsen avait lui aussi le 
choix, celui de ne pas partir à l’autre bout du monde, 
de renoncer à la gloire et au sacrifice de chiens 
fidèles, courageux et à la personnalité unique. Celui 
de ne pas conclure l’épisode de la Boucherie par 
ce commentaire laconique : « [nous avons mangé] 
un excellent pot-au-feu avec un râble de chien bien 
gras, et après cela des côtelettes. Leur chair est 
si exquise. »

Clémence Laot est agrégée de Lettres et conservatrice de 
bibliothèques. Elle traque les discours antispécistes des arts 
et de la littérature.

Référence

Roald	Amundsen	et	Robert	Falcon	Scott,	Ils ont vaincu le pôle : 
Récits de l’exploration des deux découvreurs du pôle Sud 
(1910-1912),	Presses	de	la	Renaissance,	2008.

«!Les souffrances de ces excellents  
animaux sont le seul souvenir triste de mon exploration antarctique. 

Je leur ai demandé plus qu’ils ne pouvaient donner.!»



137

magazine contreculturel

Fix	et	Lassesin,	les	chiens	préférés	d’Amundsen,	1911,	Antarctique

Helmer	Hanssen	avec	une	meute,	baie	des	Baleines,	 
Antarctique,	1911-1912

Entrainement	d’une	meute	à	peine	sortie	du	Fram





Illustration Ana Roy

LIVRES

essais,  
critiques, 
romans



140

véganes

Les lecteurs francophones peuvent enfin découvrir 
le classique de l’écoféministe américaine Carol J. 
Adams : La Politique sexuelle de la viande. Qu’est-ce qui 
 rapproche féminisme et véganisme ?

Paru en 1990 et réédité avec de nouvelles préfaces 
de l’auteure en 2000 et 2010, ce livre a connu un 
immense succès dans le monde anglophone, où 
il est devenu un classique de la pensée végane et 
féministe. Il présente, en une théorie morale qui 
se veut unifiante, deux courants de militantisme 
rarement associés en France : le végétarisme et le 
féminisme. Universitaire militante, théologienne de 
formation, née en 1951, Carol J. Adams examine 
les conséquences, généralement peu perçues, de 
la « culture de la viande » sur des questions comme 
l’égalité des sexes, les races et les classes, et établit 
des liens entre la pratique « carnivoriste », consistant 
à tuer des animaux pour les manger, et le maintien 
de la domination masculine et de l’oppression des 
femmes et des animaux. Parallèlement, les droits 
des femmes et les droits des animaux se trouvent 
associés dans leur principe. Très argumenté et 
documenté, cet ouvrage éclaire d’une lumière vive le 
malaise et la barbarie de nos sociétés (pensons aux 
vidéos de L214 prises dans les abattoirs). Comme 
l’écrit Élise Desaulniers, Adams « plonge au cœur de 

notre acceptation de la violence institutionnalisée, 
c’est-à-dire des systèmes qui cautionnent la cruauté 
et des justifications qui les nourrissent ».

Il était une fois

C’est d’abord une histoire qui a son point de départ. 
Bien des auteur.e.s décrivent cette « épiphanie » de 
quelques minutes, l’expérience intime qui détermine 
leur abandon de la viande. Alors étudiante, dans la 
maison de ses parents, Adams découvre le cadavre 
d’un poney qu’elle aimait et qui venait d’être tué d’un 
coup de feu. Elle raconte : « Ce jour-là, je mordis dans 
un hamburger et m’arrêtai au milieu d’une bouchée. 
Je pensais à un animal mort tout en consommant le 
cadavre d’un autre… ». Ainsi fut prise la décision du 
végétarisme, ce qui mena Adams à un travail de près 
de vingt ans pour écrire La Politique sexuelle de la 
viande (et bien d’autres ouvrages et articles).
 On notera en passant que parmi les protéines 
animales, il y a celles produites par des corps 
femelles/féminins comme le lait et les œufs. Le 

Écoféminisme  
et véganisme
Françoise  
Armengaud

CRITIQUE



141

magazine contreculturel

« végétarisme » envisagé par Adams est bien un 
véganisme. Il n’inclut ni produits laitiers, ni œufs, 
qu’elle considère comme des morceaux de « chair 
féminine ».

Le «!récit de la viande!»

Par « récit de la viande », nous dit Adams, « j’entends 
la vision du monde selon laquelle la chair représente 
un aliment convenable ». Cela comporte d’abord (a) 
des croyances que l’auteure qualifie à juste titre de 
« superstitions », affirmant que l’un des objectifs de 
son livre « consiste à nous affranchir de croyances 
étriquées et néfastes » ; ensuite (b) une dissymétrie 
dans le rapport des femmes et des hommes à la 
viande ; enfin (c) la constatation d’une similitude 
entre le sort des femmes et le sort des animaux, tels 
que les hommes le leur font subir.
 Voici donc le message de la viande.
 A La chair est perçue comme une nourriture à la 
fois naturelle et nécessaire à la santé et à la convivia-
lité. Il faudrait croire en la qualité nutritive supérieure 
de la viande, en particulier de la viande rouge. C’est 
comme un refrain perpétuellement répété dans les 
conversations aux repas, dans la publicité, à la télé 

Mener la «!politique sexuelle de la viande!», 
c’est tenir pour acquis que les hommes ont 

besoin de viande, qu’ils ont droit à la viande, 
qu’elle leur est réservée, et que manger de 
la viande est une activité mâle associée à 

la virilité, qu’elle finit par symboliser.

par des « nutritionnistes » inféodés au système, dans 
les menus des restaurants, qu’ils soient fast food ou 
gastronomiques. Il s’agit d’un système de relations 
entre la production alimentaire, les attitudes envers 
les animaux et la violence jugée acceptable per-
pétrée à leur endroit. Nous avons affaire, nous dit 
Adams, à « la superstition toujours vivante voulant 
que la chair procure de la force physique ». Le 
récit de la viande postule qu’il s’agit là de la bonne 
façon pour les humains d’obtenir les protéines 
dont ils ont besoin et que le rôle approprié des 
animaux consiste à produire ces protéines. L’acte 
de manger la chair des animaux est ainsi entouré 
d’une puissante idéologie quant à nos besoins en 
protéines d’origine animale et à l’assimilation entre 
viande et force physique ; on croit se réapproprier le 
pouvoir qu’on se figure résider dans la victime. Ces 
aspects fallacieux et névrotiques de l’alimentation 
carnée se manifestent dans les réactions, souvent 
agressives, des mangeuses et mangeurs de viande 

devant la menace que représente le moindre 
convive végétarien.
 B Au XIXe siècle, conformément aux mythologies 
d’une culture où l’homme a besoin de viande et où 
celle-ci rend « aussi puissant qu’un taureau », c’est 
au mâle qui rapporte le gagne-pain qu’on servait les 
plats carnés. Les femmes, elles, sont de toute façon 
dans l’auto-privation ; elles offrent les « meilleurs » 
aliments aux hommes, au détriment de leurs propres 
besoins nutritifs (on sait qu’à l’échelle mondiale un 
nombre disproportionné de femmes meurent de 
faim par rapport aux hommes). Mener la « politique 
sexuelle de la viande », c’est tenir pour acquis que 
les hommes ont besoin de viande, qu’ils ont droit à 
la viande, qu’elle leur est réservée, et que manger de 
la viande est une activité mâle associée à la virilité, 
qu’elle finit par symboliser. La position de l’animal 
dans le récit de la viande reflète celle de la femme 
dans le récit traditionnel : un objet à posséder. Le 
conte parvient à sa conclusion lorsque le Prince 
trouve sa Princesse et notre récit prend fin quand 

Carol J. Adams, La Politique sexuelle de la viande – Une théorie 
critique féministe végétarienne,	traduit	de	l’anglais	(États-Unis)	
par	Danielle	Petitclerc	avec	le	concours	de	Martin	Gibert,	
préface	d’Élise	Desaulniers,	avant-propos	de	Nellie	McKay,	
plusieurs	bibliographies	spécifiques	et	un	index	des	noms	
et	des	concepts,	Lausanne,	Éditions	L’Âge	d’Homme,	2016,	
358 pages.



142

véganes

le consommateur défini comme masculin dévore 
le corps défini comme féminin. La consommation 
carnée, sa signification symbolique, est donc intrin-
sèquement patriarcale et androcentriste. La viande 
est le symbole du contrôle patriarcal des animaux 
et du langage ; elle reflète et manifeste le pouvoir 
masculin chaque fois qu’elle est consommée. Elle 
le glorifie.
 C Une constatation : la similitude entre le sort 
réservé aux animaux et le sort réservé aux femmes 
dans les sociétés patriarcales. Les femmes, comme 
les animaux, sont disponibles, consommables : 
femmes désignées comme des morceaux de viande. 
L’illustration sur la couverture du livre montre l’image 
d’une femme « découpée » en pointillé et nommée 
par pièces comme sont cartographiés les bœufs ou 
les porcs dans les répertoires des bouchers… La 
viande symbolise « ce qui demeure invisible, mais 
toujours présent » : le contrôle patriarcal exercé sur 
les femmes et sur les animaux. Le sexisme entretient 
une culture qui réduit les êtres vivants à l’état d’ob-
jets, des êtres considérés comme insuffisants en 

Les femmes, comme les animaux, sont 
disponibles, consommables!: femmes 

désignées comme des morceaux de viande.

eux-mêmes, mais habillés, exposés et démembrés 
pour satisfaire les caprices de la classe dominante. 
Dans les cas de victimes de viol et de femmes 
battues, il est fréquent que l’expérience de mort des 
animaux serve à illustrer celle vécue par des femmes 
qui déclarent : « Je me sens comme un morceau de 
viande ». En effet, les animaux sont pénétrés, profa-
nés, préparés pour le marché, contre leur volonté. 
Or, les métaphores de notre culture (notamment la 
publicité) structurent ces expériences comme si 
elles étaient voulues par les femmes et par les ani-
maux : fiction du consentement, de la participation 
de plein gré, du désir pour le processus qui produit 
leur absence.
 Ce « récit de la viande » oblitère de toute sa force 
le discours du végétarisme. Surtout, il a d’abord pour 
effet principal de contribuer à « absenter le référent ».

La structure du référent absent empêche 
que quelque chose soit perçu comme 
ayant été quelqu’un

Derrière chaque repas carné se cache une absence : 
la mort de l’animal dont la viande occupe la place. 
Le mot « viande » nie la vérité au sujet de cette 
mort. Il n’est pas fait référence ni à l’animal vivant, 
ni à sa mort. Un oppresseur peut ainsi percevoir un 
être vivant comme une chose. Son cerveau passe 

« directement de l’être réifié au produit consom-
mable, en éludant l’acte de fragmentation, le 
meurtre, la division ». Adams a découvert le concept 
de « référent absent » dans le livre de Margaret 
Homans, Bearing the Word: Language and Female 
Experience in Nineteenth-Century Women’s Writing 
(Université de Chicago, 1986). C’est le concept-clé 
(qui n’est pas un concept purement linguistique, car 
toute activité est considérée comme un message) 
qui permet à Adams d’articuler l’oppression des 
femmes et des animaux.
 La structure du référent absent « empêche 
que quelque chose soit perçu comme ayant été 
quelqu’un ». Par la mise à mort et le dépeçage, on 
transforme l’animal en référent absent. « L’animal, à 
travers son nom et son corps, est rendu absent en 
tant qu’animal afin que la viande puisse exister ». 
J’ajouterai que ce n’est pas tant l’exploitation, si évi-
dente, que souligne Adams, que justement l’occul-
tation prévue pour rendre acceptables les modalités 
de cette exploitation – ce que Melanie Joy appellera 
quelques années plus tard l’idéologie carniste. Par 
ailleurs, il ne s’agit pas non plus toujours d’une pure 
et simple absence : demeure fondamental en fili-
grane quelque chose comme la lueur fantomale de 
la vie. Les carnistes veulent manger quelque chose 
qui est sinon vivant du moins qui a été vivant et dont 
demeurent des traces, des indices.

Pour une critique féministe végétarienne

Comme le note Adams, il y une tradition ancienne 
féministe végétarienne littéraire et historique et un 
grand nombre de féministes furent végétariennes. 
Au cours des années 1970 et 1980, les écofémi-
nistes commencent à reconnaitre les liens étroits 
entre l’oppression des femmes et celle des animaux 
(Françoise d’Eaubonne publie Le féminisme ou 
la mort en 1974). « Les critiques féministes per-
çurent la violence inhérente aux représentations 
qui assimilent sexualité et consommation, et ont 
nommé ce rapport “orgueil carnassier” (Simone de 
Beauvoir), “gloutonnerie gynocidaire” (Mary Daly), 
“cannibalisme sexuel” (Kate Millett), “cannibalisme 
psychique” (Andrea Dworkin), “cannibalisme méta-
physique” (Ti Grace Atkinson) ».
 Il n’empêche qu’Adams reproche à beaucoup de 
féministes leur méconnaissance du sort réel des 
animaux et leur désintérêt. Le végétarisme n’est 
pas pris au sérieux par beaucoup de féministes. Elle 
écrit : « Contrairement aux sujets sensibles majeurs 
tels la sexualité, les politiques, la famille, le travail, 
le racisme et la violence sexuelle et conjugale, le 
végétarisme n’est pas jugé pertinent dans le cadre 
d’une étude sérieuse de la vie des femmes ». Elle 



143

magazine contreculturel

écrit : « Étant donné ma perception de l’oppression 
des femmes et de celle des animaux comme interdé-
pendantes, je trouve consternant que le féminisme 
n’identifie pas les questions de genre profondément 
ancrées dans la consommation d’animaux. Mais 
cette incapacité reste éclairante ».
 Cela montre, selon Adams, la « puissante emprise 
des textes de la viande sur chacun.e d’entre nous 
[…] paradoxalement, le discours féministe reproduit 
ici le mode de pensée patriarcal ». En effet, « le dis-
cours féministe radical n’est pas parvenu à intégrer 
l’oppression littérale des animaux dans son analyse 
de la culture patriarcale ni à reconnaitre le puissant 
lien historique entre féminisme et végétarisme ». 
Ainsi, « les théoriciennes féministes nous mènent 
au croisement de l’oppression des femmes et des 
animaux, mais font immédiatement volte-face, s’em-
parant de la fonction du référent absent uniquement 
pour faire avancer les enjeux relatifs aux femmes et 
non aux animaux […] Elles utilisent la comparaison, 
mais ne se préoccupent ensuite que des femmes, 
abdiquant ainsi devant le référent absent inhérent à 
la structure même qu’elles désirent changer ». Les 
animaux servent de comparaison, et on s’arrête là.
 Mais on ne fait pas que s’arrêter en chemin. Il y 
a plus. Adams va jusqu’à affirmer que l’emploi de la 
métaphore par les féministes radicales produit « une 
activité négative d’oblitération, de négation et d’éli-
sion où on tait le sort littéral de l’animal ». Autrement 
dit, ce qui fait défaut à une bonne partie de la théorie 
féministe qui s’appuie sur les métaphores de l’op-
pression animale pour éclairer l’expérience des 
femmes, c’est la réalité derrière la métaphore.

Le même adversaire

Il n’en demeure pas moins que féminisme et végé-
tarisme ont le même adversaire. Et il y a intérêt pour 
les deux militantismes à se croiser. « Les militantes 
et militants pour les droits des animaux ont besoin 
du féminisme pour mettre à plat les structures qui 
déterminent l’oppression des animaux ». « De la 
même façon que la théorie féministe doit être éclai-
rée par les perspectives végétariennes, la théorie 
du droit des animaux doit être infusée de principes 
féministes ». Les féministes ne devraient pas adhérer 
au végétarisme pour la seule raison que ce dernier 
remet en cause la culture dominante. Elles devraient 
le faire aussi pour ce qu’est le végétarisme, sa philo-
sophie et ce qu’il représente à l’égard des animaux.
 « Dans le contexte d’une culture patriarcale, le 
langage fusionne le statut inférieur de la femme 
et celui de l’animal. Les cultures consommatrices 
de chair sont caractérisées comme des cultures 
viriles. Nous avons vu que lorsqu’il est question de 

violence perpétrée envers les femmes, les animaux 
massacrés constituent le point de référence et en 
parlant alors du sort des animaux, c’est du destin 
traditionnellement réservé aux femmes qu’il s’agit. 
Nous opprimons les animaux en les associant au 
statut inférieur des femmes ».
 Une critique féministe végétarienne prend nais-
sance lorsque nous réalisons que le même statut 
est attribué aux femmes et aux animaux dans le 
monde patriarcal : celui d’un objet et non d’un sujet. 
Le végétarisme ne se contente pas de réprouver 
une société carnivore, il en fait autant de la société 
patriarcale, car la consommation de viande est liée 
au pouvoir masculin.
 En devenant végétariens, les hommes s’opposent 
à un élément traditionnellement essentiel du rôle 
masculin.

La chair et les textes

Allons plus loin. Selon Adams, le végétarisme lui-
même constitue « une forme de viande » pour les 
gens qui consomment de la chair : il doit être réfuté, 
pris au piège et démembré ; il n’a aucune valeur. 
C’est ainsi que la parole végétarienne reçoit le même 
traitement que la chair d’un animal. Adams retrouve 
un analogue au démembrement des corps animaux 
dans le fait que l’histoire littéraire exclut souvent des 
canons établis les œuvres écrites par des femmes. 
Quoique pratiquant une analyse de type matérialiste 
de la domination des femmes (comme des animaux), 
la pensée d’Adams frôle parfois (sans vraiment y 
tomber !) un certain essentialisme dans sa descrip-
tion de « la femme » et du féminin.
 Ce qui fait de ce livre une source inépuisable 
d’information et de réflexion précieuse tant pour 
les féministes que pour les véganes ainsi que pour 
toutes les personnes appelées à devenir l’un et 
l’autre constitue également son originalité : aller 
plus loin que la simple constatation de la semblable 
exploitation (jusqu’à l’anéantissement) des animaux 
et des femmes, en articulant ce qui en rend possibles 
les modalités.

Françoise Armengaud a enseigné la philosophie du langage à 
l’Université de Paris-X. Elle est l’auteure de nombreux livres dont 
Réflexions sur la condition faite aux animaux (2011) et Requiem 
pour les animaux meurtris (2015).

Une entrevue avec Carol J. Adams est parue dans  

Versus, magazine végane no 2	(hiver	2016).



144

véganes

Un système politique doté d’une assemblée qui pren-
drait en compte les intérêts de l’ensemble du vivant pour 
un développement réellement durable, cela vous parait 
utopique ? Élire des représentants chargés de défendre 
ces intérêts pour l’animal non humain, incapable de le 
faire, une entreprise irréaliste ?

Pourtant, pour le journaliste et écrivain français 
Aymeric Caron, ces propositions ne sont qu’une 
suite logique à l’élargissement graduel de notre 
sphère de considération morale.
 Mais comment en sommes-nous arrivés 
aujourd’hui à exiger plus de droits pour ces espèces 
animales avec qui nous partageons le territoire ? 
Dans Antispéciste : réconcilier l’humain, l’animal, 
la nature, c’est en quelque sorte l’inscription dans 
l’histoire de son projet de République du Vivant, 
pièce de résistance de ce bouquin qui ne manque 
pas d’audace, que Caron cherche à orchestrer.
 En de courts chapitres, l’auteur remet à jour 
la pensée de personnages aussi variés que 
Montaigne, Gandhi, Arthur Schopenhauer, Henry 
David Thoreau, Pierre Kropotkine ou Élisée Reclus 

(et même Superman, dont il fait le premier super-
héros antispéciste !) afin de retracer chez eux les 
germes d’une théorie antispéciste. Mais bien que 
Caron s’abreuve par moments d’une tradition 
humaniste chère aux Européens (certains ne 
seront pas insensibles à ses citations provenant de 
grands noms), c’est justement pour en déconstruire 
les fondements. Il se positionne en effet comme 
défenseur d’un nouvel humanisme antispéciste, 
« qui reconnait [la parenté de l’humain] avec les 
autres espèces animales » plutôt que de lui donner 
le rang d’espèce supérieure. Pour en arriver à ce 
qu’il qualifie ainsi d’anumanisme, il faudrait selon 
lui « étendre [notre] champ d’intérêt à toutes les 
espèces sensibles », sortir de notre anthropocen-
trisme endurci.

Pour une République  
du Vivant
Maude Lefebvre

CRITIQUE



145

magazine contreculturel

 Mais pour permettre le développement de cet 
anumanisme, encore faut-il reconnaitre que l’humain 
est lui aussi un animal. À écouter certains débats 
diffusés à la télévision française suite à la parution 
d’Antispéciste, il semble que les animalosceptiques 
(tels les climatosceptiques qui réfutent l’idée du 
réchauffement climatique) soient plus nombreux 
qu’on le croit. Décidé à combattre ce nouvel obs-
curantisme, Caron consacre la première partie de 
son ouvrage à une vulgarisation efficace de notions 
scientifiques fondamentales, telles la création de 
notre système solaire, le passage du géocentrisme 
à l’héliocentrisme copernicien, la composition 
du corps humain, ses similarités avec celui des 
animaux non humains, ou encore l’appartenance de 
l’humain à la famille des grands singes. Si la redite 
n’est jamais loin, on sent que Caron tient à rappeler 
ces évidences oubliées par certains, réfutées par 
d’autres (il existerait 44 % de créationnistes en 
Amérique), et réaffirmer la position de l’antispécisme 
comme « alliance de la science et de la morale ». 
Prenant appui sur le calendrier cosmique de l’astro-
nome américain Carl Sagan, rapportant à l’échelle 
d’une année l’histoire de l’Univers de sa naissance 

à aujourd’hui, Caron nous ramène à l’urgence 
écologique : « Nous appartenons à une espèce qui 
se pense éternelle, alors qu’elle vient tout juste de 
voir le jour et qu’elle n’a pas pour l’instant inventé les 
conditions de sa survie. »
 Au fil de ma lecture, je me suis souvent demandé 
quel était le public visé par Caron. Le tout est 
habilement écrit, en des mots simples, et non sans 
humour (si les animaux que nous mangeons sont 
aussi intelligents que nos bébés, les carnivores sont-
ils des ogres ?). Mais pour un.e végane aguerri.e, 
Antispéciste peut s’avérer redondant tant la refor-
mulation d’idées lues et relues chez les figures les 

Nous appartenons à une espèce 
qui se pense éternelle.

plus pertinentes de l’éthique animale est fréquente. 
Toutefois, la lecture devient plus corsée lorsque 
l’auteur explique son projet biodémocratique de la 
République du Vivant, démocratie étendue à l’en-
semble du peuple du vivant, auquel sont conférés 
de réels moyens d’expression. Ce « schéma politique 
ambitieux », comme il le qualifie lui-même, passe 
d’abord par une critique virulente de l’écologie molle, 
terme inspiré du courant de l’écologie profonde du 
philosophe écologiste Arne Næss. Caron condamne 
par là une écologie du court terme, limitant les 
dégâts sans jamais remettre en cause le système. 
Un peu comme « d’aller voir un médecin pour un mal 
de tête et se faire prescrire de l’aspirine ». Pour lui, 
il est essentiel d’enclencher rapidement le passage 
de l’écologie molle prônée par nos gouvernements 
à une écologie essentielle, où la nature ne serait 
plus envisagée pour ce que nous pouvons en tirer, 
mais pour ce qu’elle est, et où les droits des animaux 
non humains seraient pris en compte. Si certaines 
idées incluses dans cette entreprise en feront sans 
doute sourciller quelques-uns (notamment la ques-
tion du contrôle de la démographie, généralement 
avancée du bout des lèvres pour ne pas froisser 
l’opinion publique), le projet fait néanmoins rêver. 
Une démocratie étendue à l’ensemble du peuple du 
vivant ? Pourquoi pas ! Selon le calendrier cosmique 
de Sagan, nous égrenons les dernières minutes de 
notre Univers, il serait sans doute temps de rejoindre 
la République du Vivant.

Maude Lefebvre est candidate à la maitrise en histoire de l’art de 
l’Université du Québec à Montréal. Elle s’intéresse à la question 
des droits des animaux non humains depuis l’adolescence.

Antispéciste : réconcilier l’humain, l’animal, la nature  

de	Aymeric	Caron	(Éditions	Don	Quichotte,	2016)



146

véganes

Mickey Mauss  
à la ferme
François Jacquet

Vivre avec les animaux : une utopie pour le XXIe siècle 

de Jocelyne	Porcher	(La	Découverte,	2011).

Il y a les livres que l’on 
aime et ceux qu’on aurait 
pu aimer. Et puis, il y a les 
livres de Jocelyne Porcher. 
Bien sur, la publication de 
Vivre avec les animaux 
commence à dater (2011). 
Mais voilà, l’ouvrage n’est 
pas de ceux qui vous tirent 
hors du lit le matin de leur 
sortie. Bien qu’il me soit 
tombé entre les pattes sur 
le tard, je me le suis col-
tiné afin de vous épargner 
la peine d’en faire autant. 
Ce qui est déjà pas mal.

CRITIQUE



147

magazine contreculturel

Pour celles et ceux qui l’ignorent encore – tout le 
monde n’a pas la télé, après tout –, Porcher arbore 
une double casquette : elle est à la fois éleveuse 
et sociologue de l’élevage. Elle est donc un peu 
sociologue d’elle-même. Les mauvaises langues 
suspecteront naturellement un manque d’objectivité. 
Qu’elles se rassurent : si la chercheuse et l’éleveuse 
s’entendent si bien, c’est simplement que cette 
dernière a toujours raison. Blague à part, malgré les 
374 occurrences de la formule « pour les éleveurs… », 
on a souvent du mal à savoir qui tient la plume. La 
sociologue et ses collègues parlent pour ainsi dire 
d’une seule voix, courageusement élevée contre 
un ennemi commun : les autoproclamés experts 
de l’éthique animale, qui monopolisent la parole 
publique sur le sujet, bien qu’ils n’y pannent rien.
 Venant d’une sociologue, une telle posture 
peut surprendre. Aux dernières nouvelles, cette 
discipline se voulait scientifique et la science ne 
s’occupait pas de morale. Un débat oppose certes 
les tenants d’une sociologie neutre, qui se contente 
d’élaborer des théories descriptives (parfois étayées 
par des données empiriques), aux partisans d’une 
sociologie engagée, qui n’hésite pas à prendre parti 
sur des questions normatives. Mais cette seconde 
conception du métier de sociologue m’a toujours 
semblé aberrante, parce qu’incompatible avec un 
principe méthodologique très séduisant : chacun 
son taf. En tant que tels, les sociologues ne sont pas 
formés pour parler morale ; qu’ils s’abstiennent donc 
de le faire. Porcher serait bien avisée de laisser les 
philosophes faire leur travail.
 Au lieu de quoi elle prétend le leur enseigner. On 
apprend ainsi que ces grands nigauds condamnent 
l’élevage parce qu’ils en ignorent jusqu’au b.a.-ba. 
Au point de le confondre avec les « productions ani-
males » – c’est-à-dire ce que tout le monde appelle 
l’« élevage industriel », mais qui n’en est pas, puisque 
l’élevage est invariablement super. En effet, et 
contrairement aux productions animales, il est avant 
toute chose le théâtre de relations belles et enri-
chissantes. Car les éleveurs n’exploitent pas leurs 
bêtes ; ils sont leurs amis pour la vie et les aiment 
du grand Amour. Inutile d’objecter que les animaux 
n’ont que faire d’une amitié qui les enferme, les 
viole et les mutile pour les expédier in fine à la case 
abattoir. Porcher a anticipé la réplique : ces menus 
désagréments sont le prix à payer pour le lien, ce 
« vivre-ensemble » si cher aux vaches, aux poules et 
aux cochons. Les éleveurs doivent bien survivre, et, 
comme l’écrit probablement Jankélévitch, survivre, 
c’est déjà tuer un peu. Ou quelque imbécilité du 
même acabit – rares sont les pages de Vivre avec 

les animaux que ne macule pas cette métaphysique 
de comptoir.
 De toute façon, tuer les animaux est la moindre 
des politesses, puisqu’ils nous y invitent généreu-
sement en nous offrant leur vie. Un don sur lequel 
se construit d’ailleurs la formidable relation qui lie 
l’éleveur à ses bêtes. Parce qu’il a lu son Marcel 
Mauss, celui-ci accepte modestement ce présent 
qui tombe à point nommé – il faut bien vivre, comme 
dirait l’autrélévitch – histoire de préserver le lien 
sacré qui l’unit à son ami. Puis, toujours au nom de 
l’« être-ensemble », il lui fait à son tour un cadeau, 
celui de la vie bonne. Captivité, inséminations arti-
ficielles, amputations diverses et autres joyeusetés, 
certes. Mais surtout : l’inestimable soustraction aux 
aléas de la vie sauvage. Merci, l’ami.
 Et puis quoi ! Les philosophes ne comprennent-ils 
pas qu’il est admissible de tuer les animaux « à 
condition toutefois que les conditions de la mort 
soient conformes aux valeurs de l’éleveur » (p. 34) ? 
que le travail dans les abattoirs « [ait] une légitimité et 
une grandeur » (p. 84) ? qu’il repose « sur un système 
de justifications cohérent » (p. 99) ? que « la tuerie 
des animaux [ait] un sens alimentaire » (p. 114) ? 
Quand elle fait exceptionnellement l’effort d’argu-
menter, Porcher laisse transparaitre une ignorance 
coupable de l’état de l’art en éthique animale. On 
découvre alors qu’il faut bien « nourrir le monde » 
(p. 62) – comme si la production de viande était 
optimale à cet égard –, que les éleveurs ne font pas 
de l’élevage pour gagner de l’argent sur le dos des 
animaux, mais parce qu’ils veulent vivre avec eux 
(p. 131) – comme si les motivations des éleveurs 
étaient moralement pertinentes – et, croit-on rêver, 
que les animaux ne sont que des animaux (p. 37) 
– comme si l’affirmation explicite du spécisme le 
rendait par magie acceptable.
 Vivre avec les animaux n’est pas un mauvais livre ; 
c’est la caricature d’un mauvais livre. Comme toute 
caricature, l’objet est amusant. Mais il est aussi ins-
tructif. De fait, il illustre bien l’impasse argumentative 
dans laquelle les défenseurs de l’élevage sont mani-
festement condamnés à s’agglutiner, maintenant 
que ses critiques ont fait entendre leurs objections. 
En somme, si Porcher prête à sourire, elle donne 
surtout à espérer.

François Jaquet est chercheur postdoctoral en philosophie 
à l’Université de Genève.



148

véganes

Les émotions ont été mises à l’écart de l’éthique ani-
male. Mais, après avoir lu Apprendre à lire l’éternité 
dans l’œil des chats, l’écrivain Martin Page se demande 
s’il ne faudrait pas leur redonner toute l’importance 
qu’elles méritent.

Le mouvement de libération animale, particulière-
ment depuis les années 1970, cherche à s’imposer 
par des discours fondés sur la démonstration 
philosophique, la science, l’éthologie et la neu-
rologie. Les penseurs animalistes travaillent à 
réduire à néant l’irrationalité qui permet de dénier 
aux animaux conscience, sentiments et émotions. 
Malheureusement, ce rejet des émotions s’accom-
pagne parfois d’un certain mépris à l’égard des 
militants qui empruntent un autre chemin. Le livre 
de Françoise Armengaud vient nous rappeler que 
la rationalité classique n’est pas le seul recours 
de notre combat commun. D’ailleurs, pendant des 

millénaires, la rationalité et le discours scientifique 
n’ont pas été les principaux éveilleurs de conscience 
en faveur des animaux, mais bien plutôt l’intuition et 
la compassion. Françoise Armengaud renoue donc 
avec cette tradition. Elle rappelle que bien avant la 
science, ce sont des poètes et des artistes qui ont 
vu les animaux comme les êtres singuliers qu’ils 
sont. On peut lire ce livre comme une défense des 
sentiments et des émotions dans le mouvement 
animaliste. Françoise Armengaud lie l’émerveil-
lement à l’humilité, à l’attention, à la curiosité et à 
l’amour. C’est une contre-attaque contre le carnisme. 
Évidemment, l’auteure sait qu’on déconsidère les 

Défense  
des sentiments  
et des émotions  
dans le mouvement 
animaliste
Martin Page

CRITIQUE



149

magazine contreculturel

arguments sentimentaux en éthique animale et 
que sa défense de l’émerveillement pourrait être 
taxée de mièvrerie. Elle me rappelle Carol J. Adams 
qui, dans son article « Visibility, History, and Tennis 
Shoes » (unboundproject.org), estime que certains 
théoriciens, comme Peter Singer et Tom Regan, 
pour asseoir leurs thèses, ont rejeté les émotions et 
l’empathie comme base possible d’une éthique ani-
maliste. Pourtant, les émotions ne sont pas mièvres, 
elles ont même une vertu épistémique.
 « L’attention que l’on porte aux animaux, quand 
elle n’est pas utilitaire, procède de facultés comme 
l’imagination, la pensée, le cœur ». Françoise 
Armengaud parle ainsi du bonheur qu’il y a à regar-
der et à fréquenter les animaux. Elle parle joie et 
plaisir. Ce sont des mots que j’aimerais voir plus sou-
vent chez les animalistes. Nous ne sommes pas seu-
lement tristes du sort des animaux ; nous sommes 
curieux d’eux et admiratifs. « S’émerveiller c’est à 
la fois s’étonner et admirer, se laisser surprendre. » 
Ces qualités et ces valeurs servent la cause des ani-
maux. Tout au long du livre, Françoise Armengaud 
illustre son propos avec un panorama riche et 
varié d’auteurs qui ont parlé des animaux, qui les 
ont vus autrement que comme de la viande ou des 
nuisibles. On croise Rosa Luxemburg (qui évoque 
sa rencontre émue avec un papillon citron), Michael 
Edwards, Bashô, Baudelaire… On découvre aussi le 
conflit intérieur de D. H. Lawrence dans son poème 
« Serpent », qui raconte comment il doit se battre 
contre son éducation qui le pousse à désirer tuer un 
serpent alors qu’il voudrait se laisser aller à être son 
ami. Tout au long du livre, des artistes regardent, se 
baissent et vivent à hauteur des animaux, comme 
Robert Burns dans son poème « À une souris » ou 
Sylvia Plath qui demande à un chasseur d’épargner 
un faisan. C’est un des bonheurs de ce livre que de 
faire découvrir des auteurs et des œuvres qu’on ne 
connaissait pas. Ainsi je rencontre André Verdet : 
« J’aime l’ortie et j’aime l’araignée / Parce qu’on les 
hait », Israël Eliraz qui a consacré un recueil aux 
insectes (pou, mite, cigale, frelon, mouche, puce…), 
Maurice Genevoix délivrant un poisson.
 Si Françoise Armengaud affirme : « la poésie se 
lie au savoir », elle sait aussi que « la capacité des 
animaux à nous émerveiller ne les protège d’aucuns 
sévices ». Et c’est la question qu’on se pose en 
cours de lecture : les auteurs cités dans le livre se 
sont trouvés émerveillés devant les animaux, alors 
pourquoi n’ont-ils pas cessé de les manger et de 
porter leur peau ? L’émerveillement permet de mieux 
voir, mais je ne peux m’empêcher de penser qu’il 
aveugle aussi. Comme l’écrit Françoise Armengaud : 

« L’émerveillement peut être un exil. » Si tous ces 
artistes avaient été un peu moins émerveillés et plus 
attentifs à la vie réelle des animaux, ils se seraient 
battus pour eux.
 Mais ne jugeons pas trop durement. Après tout, 
ces amis imparfaits et intermittents des animaux ont 
sans doute modestement contribué à les arracher 
à leur statut d’objets. Ils les ont fait exister dans le 
regard de leurs lecteurs, ils leur ont dit : les animaux 
sont des individus complexes et beaux qui méritent 
notre considération. Peut-être que ce travail a permis 
de préparer le terrain pour le véganisme et l’antispé-
cisme. Une lutte de justice sociale se construit sur 
des siècles. En tout cas, pour Françoise Armengaud, 
il ne s’agit pas d’admirer les animaux pour notre 
propre plaisir. L’émerveillement doit conduire à la 
morale. Sinon à quoi bon ? Elle conclut d’ailleurs 
par cette phrase magnifique : « Il convient donc de 
dégager de l’émerveillement ressenti une énergie 
de luttes. »
 Aujourd’hui personne ne parle plus d’ani-
maux-machines, et il faut faire preuve de beaucoup 
d’efforts et de mauvaise foi pour ignorer que les ani-
maux sont doués de conscience, de sentiments et 
d’émotions. Le savoir sur les animaux s’est considé-
rablement enrichi et diffusé. Il arme notre lutte. C’est 
un savoir que l’on doit aux artistes, aux poètes, aux 
scientifiques, aux philosophes, à tous les hommes, 
femmes et enfants qui, un jour, ont pris le temps de 
regarder un animal et de le voir pour ce qu’il est : une 
personne. C’est l’hétérogénéité des moyens de lutte 
qui rend le mouvement de libération animale plus 
fort que jamais. Le livre de Françoise Armengaud 
nous rappelle que nos émotions peuvent être des 
alliées dans notre combat en faveur des animaux 
et qu’il faut revendiquer cette valeur comme une 
éthique qui n’est pas inférieure à une éthique se 
posant comme étant rationnelle.

Martin Page est écrivain. Il 
a notamment publié Manuel 
d’écriture et de survie (Seuil, 
2014), L’art de revenir à la 
vie (Seuil, 2016), La recette 
des parents (avec Quentin 
Faucompré, éditions du 
Rouergue, 2016).

Apprendre à lire l’éternité 
dans l’œil des chats de 

Françoise Armengaud	
(Les Belles	Lettres,	2016)



150

véganes

Une planète trop peuplée!?  
Le mythe population-
niste,  l’immigration 
et la crise  écologique 
Ian Angus et Simon Butler 
Écosociété, 2014

Une personne aujourd’hui âgée de 
75 ans a vu la population humaine tripler 
depuis sa naissance. Si la tendance se 
maintient, nous atteindrons 8 milliards 
en 2026. Faut-il s’en alarmer ? Pas selon 
la critique du populationnisme que 
fournissent Ian Angus et Simon Butler 

dans Une planète trop peuplée ? Pour 
les populationnistes, le nombre d’êtres 
humains sur Terre est l’une des causes 
principales de la crise écologique. 
D’après les auteurs, cette thèse nous 
détourne de notre véritable ennemi 
– le capitalisme.
 Dans cet ouvrage très bien docu-
menté, Angus et Butler présentent 
l’origine de cette idéologie qui exerça 
une influence importante sur l’écolo-
gisme naissant des années  1970 et 
la classe politique américaine. Coup 
sur coup, les présidents Johnson et 
Nixon ont déclaré que, pour bénéficier 
de l’aide américaine, les pays pauvres 
devaient réduire leur croissance démo-
graphique. Les atrocités ne se firent 
pas attendre. En Inde, certaines régions 
ont fait de la stérilisation une condition 
pour l’approvisionnement en eau et en 
électricité et pour l’accès aux soins de 
santé. On a procédé à des stérilisations 
forcées, souvent dangereuses et parfois 
mortelles – surtout pour les femmes. 
Partout, les groupes minoritaires ont 
été ciblés de façon disproportionnée : 
les autochtones au Pérou et aux États-
Unis, ainsi que les membres des castes 
inférieures en Inde.
 L’argument purement historique 
contre le populationnisme est toutefois 
assez faible. Si les atrocités commises 

au nom d’une idée constituaient un 
argument décisif contre celle-ci, Angus 
et Butler devraient renier définitivement 
leur socialisme, hanté par les fantômes 
de Mao et Staline. Leur charge est cepen-
dant convaincante sur un point crucial : le 
populationnisme n’est pas une solution 
au réchauffement climatique. Pour empê-
cher un effet d’emballement, le climat 
mondial ne doit pas franchir la barre des 
2 degrés additionnels par rapport à l’ère 
préindustrielle. Pour ce faire, il faut agir 
rapidement, mais une réduction démo-
graphique délibérée serait beaucoup 
trop lente pour satisfaire cette échéance.

Le populationnisme 
n’est pas une solution au 

réchauffement climatique.

 Angus et Butler identifient le capita-
lisme comme cause principale de la crise 
écologique, mais ils considèrent que 
cibler les habitudes de consommation 
dans les pays riches est une erreur. Ni 
trop de monde, ni trop de consomma-
tion : le problème, c’est le système. Ainsi, 
ils s’attardent peu à l’impact écologique 
de la viande et banalisent l’utilisation de 
la voiture. Les changements individuels 
sont insignifiants pour les auteurs, qui 
affirment que « s’il ne suffisait que de 
persuasion et d’éducation pour modifier 

CRITIQUES

Notes  
de lectures



151

magazine contreculturel

les comportements, la crise environne-
mentale serait vite résolue » (p.  215), 
passant entièrement sous silence la 
résistance des populations aisées aux 
changements nécessaires. On en ressort 
parfois avec l’impression que leur monde 
postcapitaliste serait peuplé de 10 mil-
liards de « bacon lovers » parcourant 
le pays en VUS entre deux décollages 
pour l’Europe.
 Au final, Une planète trop peuplée ? 
est un essai rempli de faits historiques et 
de statistiques intéressantes qui permet 
de mieux comprendre l’histoire et les 
limites du populationnisme. En ciblant le 
système économique et politique comme 
cause première de la crise écologique, 
les auteurs visent juste, mais en occul-
tant la nécessité d’un changement dans 
les habitudes individuelles, ils flattent 
les populations privilégiées dans le sens 
du poil.

Vincent Duhamel

Défaite des maîtres  
et possesseurs  
Vincent Message  
Seuil, 2016

Alors que Descartes prédisait les 
humains comme maîtres et posses-
seurs de ce monde, le nouveau roman 
de Vincent Message propose un futur 

alternatif. Sept ans après le succès de 
son livre Les Veilleurs, l’auteur revient 
avec un nouvel opus qui, cette fois, 
dépasse la simple intrigue policière. 
Critique sociétale, critique du spécisme… 
Ce roman est une œuvre brillante qui 
rappelle tout le potentiel philosophique 
de la science-fiction.
 Tout commence lorsqu’Iris, une 
sans-papier, se fait hospitaliser après 
un grave accident de voiture. Pour 
qu’elle puisse recevoir sa chirurgie, le 
héros, Malo, est obligé de régulariser la 
situation de la jeune femme. Il se tourne 
alors vers les réseaux de résistance. Le 
récit balade le lecteur entre souvenirs 
de Malo et péripéties du mouvement 
clandestin. Si l’histoire en elle-même 
relève du thriller assez commun, c’est 
le monde dans lequel se retrouvent 
plongés les deux protagonistes qui fait 
de ce roman un ouvrage audacieux. On 
n’en dira pas plus, la surprise étant une 
part essentielle de l’expérience.

Que ce soit sur les conditions 
de travail, ou sur les 

menaces du réchauffement 
climatique, tout nait dans 

son récit de ce que l’humain 
a imposé à la terre.

 En revanche, nous mettrons un point 
d’honneur au sujet central qui traverse 
le livre : la critique du spécisme. De 
l’élevage à la domestication, tous les 
sujets sont abordés de façon indirecte et 
inattendue. Vincent Message apporte un 
regard extérieur sur notre relation avec 
les animaux. Il choisit ainsi de placer 
son lecteur dans des situations parfois 
inconfortables afin de lui ouvrir les yeux 
sur ce que notre société a tendance à 
vouloir faire oublier.
 D’autres critiques sociétales tra-
versent le livre en toile de fond, mais elles 
naissent toutes d’un thème central, celui 
de la colonisation. Vincent Message uti-
lise la fiction à la perfection, en ce sens 
qu’il la transforme en outil d’interpréta-
tion des incohérences de notre monde. 
Que ce soit sur les conditions de travail, 
ou sur les menaces du réchauffement 

climatique, tout nait dans son récit de ce 
que l’humain a imposé à la terre.
 Malgré le fait que les thèmes abordés 
par l’auteur soient éprouvants et peu 
joyeux, Vincent Message ne lasse à 
aucun moment son lecteur. La narration 
adoucit le récit en prenant la forme du 
monologue. De la tendresse à la colère, 
la grande palette d’émotions rythme la 
lecture et permet à chacun de s’identifier 
au héros Malo (malgré des différences 
physiques fondamentales).
 Un roman qui a tout pour plaire, 
spécialement à la communauté végane. 
Le futur fantastique par lequel l’auteur 
attaque justement la puissance perverse 
dont s’est pourvu l’humain depuis ces 
derniers siècles est une façon admirable 
de poser les questions que l’on a ten-
dance à ignorer, telle que : à qui revient 
le pouvoir ? Bien que l’humain reste au 
cœur de l’histoire, c’est un cri pour les 
autres espèces qui se fait entendre à 
travers les pages.

Anastassia Depauld

Vivre végane  
Gwendoline Yzèbe  
Le Livre de poche, 2016

Gwendoline Yzèbe est l’auteure de Vivre 
végane, un excellent vade-mecum pour 
les véganes débutant(e)s, ou pour toute 



152

véganes

personne qui souhaite mieux connaitre 
ce mode de vie. Elle y raconte son 
propre parcours, explique les principales 
motivations de ceux et celles qui font ce 
choix – l’écologie, l’éthique, la santé – et 
retrace l’histoire du végétarisme à travers 
les siècles. Un chapitre sur la nutrition et 
les sources végétales des nutriments 
essentiels permet de comprendre que 
l’on peut effectivement être en pleine 
forme sans manger aucun produit d’ori-
gine animale. Une vingtaine de recettes 
facilitent l’initiation à la cuisine végétale 
avec des plats faciles et traditionnels, 
mais délicieux, comme le houmous, les 
spaghettis bolognaise ou le fondant au 
chocolat. L’auteure partage ses astuces 
pour choisir vêtements, chaussures 
et cosmétiques sans cruauté. Elle 
explique également comment préparer 
ses propres soins pour la peau et ses 
produits de ménage naturels à base 
d’huiles essentielles.

Elisabeth Lyman

Bébé Veggie  
d’Ophélie Véron  
La Plage, 2016

Bébé Veggie est le livre que les parents 
véganes de tout-petits attendaient tous 
depuis des années. Aucun ouvrage ne 
faisait le tour de la question aussi com-
plètement. Celui-ci informe et guide ses 
lecteurs adéquatement. Des références 
sont aussi fournies tout au long de l’ou-
vrage pour ceux et celles qui voudraient 

approfondir un thème. On y parle bien 
sûr de nutriments essentiels pour 
bébés, d’aliments en fonction de l’âge, 
de portions, d’allaitement, du choix de 
laits infantiles, de diversification menée 
par l’enfant, mais aussi de grossesse 
et même du meilleur choix de conte-
nants pour la cuisson/transformation/
conservation des aliments pour bébé. La 
section sur les laits végétaux infantiles 
qui semblent être une innovation est une 
vraie mine d’or. De même, le chapitre sur 
la grossesse et la préconception est très 
bien documenté et rassurant.
 L’ouvrage de l’auteure Ophélie 
Véron, bien connue pour son blogue 
Antigone  XXI, traite également des 
questions controversées du soya ou 
des sensibilités au gluten, en s’appuyant 
sur de nombreuses études et statis-
tiques. Les inquiétudes qui taraudent 
la majorité des parents sont abordées : 
« mon bébé ne mange pas » ou encore 
« mon petit peut-il manger cru ? » Il y 
a aussi une belle variété de recettes 
très intéressantes, accessibles et origi-
nales. Divisé en trois sections (fruits et 
légumes, céréales et protéines), on fait 
le tour des essentiels. Magnifiquement 
illustré par des photographies de Linda 
Louis, dans une esthétique légèrement 
vintage, Bébé Veggie est un livre presque 
parfait. On regretterait presque qu’il soit 
si court tant sa lecture est agréable. Un 
incontournable pour tous les parents et 
futurs parents véganes.

M. La Haise et J-P. Ricard

Libérez-nous 
Patrick George 
Éditions Pastel, 2016

Avertissement : ce livre pour enfants 
s’adresse à un auditoire informé. Sans 
texte aucun, l’ouvrage fonctionne par 
doubles pages où s’intercalent des 
films transparents figurant un animal. 
Ouvrage ludique, c’est en tournant ce 
transparent que l’on change alors l’en-
vironnement de l’animal. Ainsi, un vison 
est enroulé autour d’une branche d’arbre 
et lorsqu’on tourne la page, il est enroulé 
autour du cou d’une dame. Plusieurs 
thèmes sont abordés : chasse, pêche, 
mode, agriculture, zoo et cirque. C’est 
donc aux adultes d’expliquer et de poser 
des questions à l’enfant. Ce qui fait de ce 
petit livre un précieux outil pédagogique.

M. La Haise et J-P. Ricard



153

magazine contreculturel

Vegan  
collection Fait Maison  
Hachette, 2015

Voici un ouvrage qui constitue globa-
lement une bonne ressource. On lui 
donnera un petit bémol pour la préface 
et l’introduction qui démarrent sur un ton 
négatif et alarmiste à propos des risques 
de carences et des produits dont on doit 
se méfier. Mais en tournant la page, on 
découvre une belle présentation de la 
cuisine végétale. Une première section 
nous explique en images certaines 
techniques de préparation ou de cuis-
son des aliments (comment préparer 
son propre lait végétal, comment faire 
cuire des céréales à l’étouffée, comment 
travailler avec l’agar-agar…). Suivent deux 
exemples de menus pour une journée 
composés de plats tirés du livre. Les 
recettes sont joliment présentées, cha-
cune accompagnée d’une photo pleine 
page, d’une méthode soigneusement 
décrite et d’informations claires et utiles : 

le niveau de difficulté, le nombre de por-
tions, le temps nécessaire, le coût et la 
présence ou non de gluten. On y retrou-
vera bon nombre de plats traditionnels : 
tartes salées, lasagnes, clafoutis aux 
cerises, et même un croque-monsieur et 
une bûche de Noël végétalisés ! J’ai testé 
le délicieux faux tarama de betteraves 
et d’oléagineux, avec sa belle couleur 
magenta, et je suis tombée sous le 
charme de la quiche « presque lorraine » 
à la pâte croustillante, avec les notes 
savoureuses du tofu fumé et la touche 
d’umami apportée par le miso blanc. 
Les prochaines recettes sur ma liste 
sont les samoussas d’épinard, la pizza 
aux légumes du soleil et le crumble aux 
poires et aux amandes.

Elisabeth Lyman

Vegan Super Facile 
Collectif  
Marabout, 2016

Ce titre de la collection Super Facile 
de Marabout sert d’initiation à la 
cuisine végétale en version simplifiée. 
Une courte introduction présente les 
avantages santé de cette alimentation et 
propose de bons conseils pour s’y mettre 
doucement, mais durablement. On passe 
ensuite directement aux recettes, qui 
sont – comme promis ! – super faciles, 
un grand atout pour les débutants en 
cuisine. En effet, des 69  recettes qui 
composent l’ouvrage, pas une seule ne 
compte plus de six ingrédients, lesquels 
sont d’ailleurs toujours représentés 
séparément en plus de la photo du plat. 
La méthode est expliquée de façon 
minimale, sans description du plat, à 
tel point que l’on regrette parfois un 
certain manque de renseignements : 
d’où viennent, par exemple, certaines 
épices exotiques, comment les rempla-
cer, quelle est l’origine des recettes ? La 
plupart des plats sont assez originaux 
avec par moments des inspirations 
orientales ou asiatiques : couscous au 
chou kale, soupe thaïe au curry vert, bol 
de quinoa et kimchi, yakitori d’aubergine. 
J’ai mis à l’essai le fromage de cajou, 
une recette que l’on pourrait imaginer 
compliquée, mais qui s’avère inratable 
et tellement savoureuse. Je lorgne aussi 
une alléchante tarte à la citrouille et au 
dukkah. Enfin, mention spéciale pour 
la section « Que faire avec ? » à la fin du 
livre où l’on peut parcourir les recettes 
par ingrédient.

Elisabeth Lyman

CRITIQUES

Des livres  
qui goutent bon



154

véganes

Healthy vegan  
Marie Laforêt 
La Plage, 2016

Avec à son actif le blogue à succès 
100 % Végétal et une dizaine de livres de 
cuisine, Marie Laforêt est sans conteste 
la reine de la cuisine végane en France. 
En effet, c’est à elle qu’on doit Vegan 
(2014), l’un des premiers grands livres 
de recettes véganes rédigés en langue 
française. Elle récidive aujourd’hui 
avec Healthy Vegan, un titre consacré 
aux mets santé. On y retrouve son œil 
artistique – le stylisme et la photographie 
des superbes images qui illustrent ses 
recettes sont ses propres créations. Avec 
pas moins de 500 recettes alléchantes, 
ce livre est un bon investissement pour 
toute personne, qu’elle soit débutante 
ou chevronnée en cuisine, qui souhaite 
évoluer vers une alimentation plus 
saine sans se priver d’un certain côté 
gourmand. Le livre s’ouvre sur une 
introduction proposant des astuces 
pour consommer davantage d’aliments 
complets, colorés et variés, et moins de 
sucre et de produits transformés. Place 
ensuite à une présentation complète 
des différents appareils culinaires qui 
peuvent faciliter notre cuisine quoti-
dienne ainsi que des ingrédients souvent 
employés dans une alimentation végane 
et santé. En passant aux recettes elles-
mêmes, on découvre des mets sains bien 
connus comme les salades, les graines 

germées ou les smoothies, mais aussi 
des plats plus consistants et gourmands 
comme un parmentier au tofu fumé, des 
cannellonis d’aubergines, un gâteau cho-
colat-marrons et des gaufres. L’auteure 
n’oublie pas non plus les recettes plus 
exotiques ou surprenantes telles que 
du kimchi, du kombucha, des cuirs de 
fruits (roulés aux fruits), du ketchup cru 
ou un aïoli à l’avocat. Tout a également 
été pensé pour réaliser un repas à partir 
de zéro avec, entre autres, des recettes 
pour une pâte brisée, un haché végétal 
et même une pâte de curry. Coup de 
cœur pour la grande place accordée 
aux recettes sans gluten – la plupart le 
sont ; celles contenant du gluten sont 
identifiées en gras dans l’index, et donc 
faciles à repérer. Difficile de choisir des 
recettes à tester. J’ai finalement opté 
pour le rôti de noix et le très original 
cheesecake au sésame noir : toutes les 
deux délicieuses !

Elisabeth Lyman

Grimoire seitanique –  
120 recettes apocalyptiques  
Vegan Black Metal Chef  
Éditions L’Âge d’Homme, 2015

Le Vegan Black Metal Chef est sans 
aucun doute l’antihéros chouchou du 
véganisme. Devenu un phénomène 
international grâce à ses vidéos sur 
YouTube, il nous présente maintenant 
son Grimoire seitanique, un recueil de 
120  recettes simplissimes accompa-
gnées de renseignements pratiques sur 

le véganisme. Alors que bon nombre 
de livres de cuisine végétale adoptent 
souvent une esthétique épurée et 
aseptisée « à la Instagram », et mettent 
en vedette des superaliments et des 
aliments crus ou fermentés, le musicien 
Brian Manowitz, végane depuis plus 
d’une quinzaine d’années, a choisi de 
faire les choses autrement. Il cuisine 
des aliments ordinaires et accessibles, 
et présente des recettes sans prétention 
accompagnées de photos lugubres, 
chargées et éclatées qui, disons-le, 
ne mettent pas toujours en valeur les 
concoctions de l’auteur. Le Grimoire 
seitanique, dans lequel la cuisine du 
monde et les simili-viandes sont à l’hon-
neur, est surprenant à plusieurs égards : 
des couteaux médiévaux aux casseroles 
à pics, en passant par le maquillage du 
protagoniste du livre, sans oublier le 
langage réellement digne d’un grimoire 
(par exemple : « monte le feu et invoque 
les flammes de la colère », « après cette 
torture, dépose-la sur le lieu de son 
repos final, prête à être embaumée » et 
« ils commenceront à brunir comme le 
cul de Satan »). Toutefois, ce qui surprend 
le plus est l’absence de quantités dans 
les listes d’ingrédients. De fait, l’auteur 
a volontairement omis les mesures 
dans le but de présenter des concepts 
de cuisine, plutôt que des recettes. Ce 
procédé, qui encourage l’expérimenta-
tion et l’adaptation, peut toutefois être 
déroutant pour les personnes peu expé-
rimentées en cuisine. Mais le Grimoire 
seitanique fait la preuve que même si la 
recette prend une tournure inattendue 
et que le résultat est une « bouette » peu 
attrayante, ce n’est vraiment pas la fin du 
monde – et c’est bon. Pour ma part, les 
recettes de sauce ranch végane et de 
hamburger aux haricots comptent parmi 
celles que je fais et refais souvent, pour 
un souper rapide, économique et nour-
rissant. Sortez grimoire et casseroles 
(à pics ou non), et apprêtez-vous à rire 
un coup pendant que vous préparez un 
repas réconfortant en deux temps trois 
mouvements, black metal style !

Ariane Bilodeau

CRITIQUE



155

magazine contreculturel

Saveurs vegan  
Ellen Frémont  
Éditions Larousse, 2015

Ellen Frémont, végane et naturopathe 
spécialisée en sciences alimentaires et 
en arts culinaires, signe ce recueil de 
plus de 100 recettes naturelles, saines 
et gourmandes. Ce gros livre de près 
de 300  pages représente une belle 
manière de montrer aux curieux comme 
aux incrédules que la cuisine végétale 
est tout aussi variée et complète que 
sa voisine omnivore. Après une brève 
introduction sur le mode de vie végane 
et l’alimentation végétale, l’auteure 
nous dévoile ses meilleures recettes 
sans produits animaux et explore toute 
une panoplie de saveurs végétales. 
Chaque recette est accompagnée d’une 
appétissante photo pleine page avec des 
idées de présentations, d’utilisations et 
d’accompagnements. Il n’y a pas de com-
mentaires ou de bulles d’informations 
qui surchargent les pages, et les recettes 
sont simples et bien expliquées, en plus 
d’utiliser des ingrédients accessibles (et, 
souvent, sans gluten). J’adore l’index par 
ingrédients, et je dois avouer qu’il est 
précieux parce que l’ordre des recettes 
est plutôt obscur… Mes coups de cœur ? 
Les « lardons » de betterave, le popcorn 
apéritif au « fromage », le pâté de sarrasin 
aux herbes, le carpaccio de pastèque au 
piment d’Espelette et les délicieux – et 
simplissimes – falafels. J’ai aussi très 
hâte d’essayer le surprenant caviar de 
chia dans des sushis végétaux. Belle 

surprise : l’auteure a un penchant pour 
les algues, un aliment nutritif et gouteux 
qui mériterait d’être mieux connu. J’ai 
l’impression que je retournerai souvent 
consulter ce livre lorsque j’aurai besoin 
d’inspiration ou de nouvelles recettes 
végétales à intégrer à mon quotidien.

Ariane Bilodeau

Ma petite boucherie vegan  
Sébastien Kardinal 
et Laura VeganPower  
La Plage, 2016

Chia, lin et psyllium  
Clémence Catz  
La Plage, 2016

Les éditions La Plage publient des 
auteurs engagés qui désirent autant 
partager des plats que des idées 
concrètes dans le domaine de l’écolo-
gie. Tout récemment, deux ouvrages 
compacts et abordables – imprimés sur 
du papier issu de forêts gérées dura-
blement – remplissent cette mission de 
manières très différentes. Dans Ma petite 
boucherie vegan, Sébastien Kardinal et 
Laura VeganPower du site VG-Zone (le 
guide de la survie végétalienne à Paris) 
présentent leurs meilleures recettes de 
fausses viandes derrière une couverture 
provocatrice. Rillettes, gendarmes, ribs, 
nuggets : tous les classiques « carnés » 
s’y trouvent, en version végétalisée 
accompagnée de photos ultrabluffantes. 
Les recettes, pour la plupart à base 
de seitan, sont relativement simples à 
réaliser, sans qu’il ne soit nécessaire de 
remplir son garde-manger d’ingrédients 
saugrenus. On craque pour la terrine à 
base de champignons et de tofu, les 
steaks au poivre et le yakitori (brochette 
dont chaque morceau a la taille d’une 
bouchée). On a toutefois une petite 
appréhension quant à la cuisson des 
saucissons dans une pellicule de plas-
tique et à l’utilisation de tempeh cru dans 
le tartare. À tester ! Pour sa part, avec 
Chia, lin et psyllium, l’auteure Clémence 
Catz présente des textes aussi concis 
qu’informatifs sur les trois ingrédients 
vedettes du petit ouvrage. S’y ajoute évi-
demment une gamme variée de recettes 
végétaliennes et sans gluten, bourrées 
de superaliments et parfois crues. J’ai 
hâte d’essayer le yaourt de cajou à 
la vanille, les pancakes gingembre et 
coco, et les biscrus, mais j’aurais aimé 
retrouver plus de manières d’intégrer 
ces trois ingrédients chouchous – et fort 
méconnus – dans des recettes de mets 
principaux. Après tout, les boulettes 
forestières comptent parmi les recettes 
qui donnent le plus l’eau à la bouche !

Ariane Bilodeau

https://fr.wikipedia.org/wiki/Brochette


156

véganes

Lors d’un généreux banquet dominical, alors que vous 
dégustez un délicieux mets, l’envie vous prend d’en 
demander à votre hôte la recette. On vous fait savoir 
que le plat tant savouré contient en fait de la viande de 
chien. « Du chien ? Comment ça, du chien dans mon 
assiette ? », répondriez-vous peut-être avec dégout. 
Manger du cochon ou de la vache, oui. Mais du chien, 
certainement pas !

Mais pourquoi consommer certaines espèces serait 
moralement répréhensible quand d’autres sont 
légitimement abattues en masse ? C’est un paradoxe 
complexe que Melanie Joy, docteure en psychologie, 
tente d’expliquer dans son ouvrage, récemment 
traduit dans la langue de Molière, Introduction 
au carnisme.
 Derrière ce paradoxe se cache le carnisme 
que Melanie Joy définit comme « le système de 
croyances qui nous conditionne à manger certains 
animaux ». Dans la plupart des sociétés modernes, 
la consommation d’animaux ne relève pas de la 
nécessité ou de la survie, mais d’un choix. Un 
choix par défaut, irréfléchi et spontané. Melanie 
Joy a simplement donné un nom à cette norme 
transparente qu’est la consommation de produits 
d’origine animale.

 Le carnisme, jusqu’à présent une idéologie 
anonyme, est essentiellement fondé sur la « vio-
lence ». Une violence camouflée, certes, mais qui 
n’en demeure pas moins responsable de la mort de 
milliards d’animaux pour des raisons qui ne relèvent 
pas de la nécessité, mais de l’accoutumance. Du 
fameux « c’est comme ça ».
 Pourtant, nous rejetons à peu près tous l’oppres-
sion. Comment une société peut-elle s’octroyer un 
droit à la violence sur des espèces traitées arbitrai-
rement comme subalternes ? Une des principales 
armes du carnisme est la « dissimulation ». Ce qui ne 
se voit pas n’existe pas. La nébuleuse industrie de 
la viande a un intérêt manifeste à déguiser la réalité. 
Entretenir cette dissimulation, c’est perpétuer l’idée 
que la moralité n’a rien à voir avec le fait de se nourrir 
de la chair des animaux.

Du chien  
dans mon assiette!?
Kévin Barralon

CRITIQUE



157

magazine contreculturel

 Mais ce prétexte de la dissimulation ne constitue 
pas un truisme qui expliquerait à lui seul l’idéologie 
carniste. Selon les dires de Melanie Joy, « quelque 
part, nous savons la vérité ». Nous savons que, 
derrière les murs des abattoirs, on abat, on tue 
en masse pour satisfaire les papilles de ceux qui 
« savent sans savoir ». La normalisation de la violence 

Melanie Joy a simplement donné 
un nom à cette norme transparente 

qu’est la consommation de 
produits d’origine animale.

n’a pas pour conséquence de la faire disparaitre 
de nos consciences. Cette « banalité du mal », on 
l’apprivoise, on la minimise pour cohabiter tant 
bien que mal avec elle et éliminer ce sentiment peu 
confortable de culpabilité.

La mythologie de la viande

Le système carniste repose sur une mythologie qui 
encourage l’absence de réflexion. Elle est représen-
tée par ce que Melanie Joy appelle les « Trois N de 
la justification » ou la sacro-sainte trinité du « c’est 
normal, naturel et nécessaire ». Cette fable, que l’on 
se raconte pour minimiser la violence de l’industrie 
de la viande, maquille nos contradictions et nos 
incohérences.
 Elle est entretenue par ceux qui font autorité dans 
nos institutions : les professeurs, les personnes en 
blouses blanches, les politiciens, etc. D’après l’au-
teure, « les professionnels jouent un rôle clé dans 
l’entretien des idéologies violentes ». Cependant, 

C’est bien notre perception qui est déformée. 
Les animaux non humains deviennent des 

choses, des «!abstractions!». Ils ne sont 
plus des singularités avec des préférences, 

des émotions ou des sentiments.

cette perpétuation du mythe n’a pas forcément 
quelque chose à voir avec un acte conscient. Ces 
figures de l’autorité elles-mêmes sont noyées dans 
l’idéologie carniste et, comme tout un chacun, elles 
restent passives face aux croyances qu’elles ont 
reçues en héritage.
 Parmi les « fabricants de mythes », on retrouve 
ceux qui tiennent les rênes et qui influencent l’opi-
nion : l’agro-industrie animale dont le profit réside 
dans le maintien de la fable carniste. À l’instar de 
sentinelles au service de l’imposture, leur rôle est 
de s’assurer que « les mythes existants continuent 

à s’épanouir », afin de laisser le masque de la norme 
dénaturer la réalité.
 Car finalement, c’est bien notre perception qui 
est déformée. Les animaux non humains deviennent 
des choses, des « abstractions ». Ils ne sont plus des 
singularités avec des préférences, des émotions ou 
des sentiments. Bien au contraire, ils constituent un 
amas homogène, dans lequel toute individualité a 
été anéantie. N’est-il pas courant, chez les éleveurs 
par exemple, d’apprendre à ne pas trop s’attacher 
aux animaux qu’ils élèvent ? La réification de l’animal 
atténue un certain désagrément moral.
 La dénomination de cette idéologie carniste nous 
permet de l’analyser et de mieux la comprendre. Elle 
permet aussi de la rendre visible, de démontrer ses 
failles et ses contradictions. Aussi, comprendre le 
carnisme « peut nous aider à réfléchir de façon plus 
critique à tous les systèmes auxquels nous partici-
pons ». Car le carnisme, comme toute idéologie fon-
dée sur la violence, constitue le témoignage d’une 
injustice sociale que notre société se doit d’abolir.

Kévin Barralon est blogueur au Huffington Post  
et à Patate & Cornichon.

Introduction au car nisme – Pourquoi aimer les chiens, 
manger les cochons et se vêtir de vaches ? de Melanie Joy 

(L’Âge d’Homme,	2016)



158

véganes

Pour une stratégie 
végane sans 
ambiguïté
Thomas Lepeltier

Casey	T.	Taft,	Motivational Methods for Vegan Advocacy: 
A Clinical Psychology Perspective	(Vegan	Publishers,	2016).

CRITIQUE



159

magazine contreculturel

Pour que demain le monde soit végane, faut-il demander 
aux carnistes de réduire leur consommation de produits 
d’origine animale ? Ou faut-il leur dire tout de suite de 
l’arrêter complètement ? Pour Casey Taft, la réponse ne 
fait pas de doute…

Savoir quelle stratégie adopter pour convaincre les 
carnistes de devenir véganes est souvent un sujet 
de dispute. Pour simplifier, disons qu’il y a d’un côté 
les véganes qui se contentent d’encourager les 
campagnes œuvrant à la diminution de la consom-
mation de produits d’origine animale (par exemple, 
les lundis sans viande) parce qu’ils se méfient des 
demandes trop radicales, de peur d’effrayer les 
carnistes qu’ils veulent convaincre. On peut les 
appeler les réductionnistes, au sens où ils estiment 
plus efficace d’inciter les carnistes à réduire leur 
consommation de viande, lait et œufs que de leur 
demander de l’arrêter totalement. Leur objectif reste 
bien sûr de transformer les carnistes en véganes, 
mais ils pensent qu’il est plus judicieux de le faire 
étape par étape.
 D’un autre côté, il y a les véganes qui pensent que 
la promotion de ces demi-mesures a très peu d’uti-
lité. Pour eux, il faut dès le départ rendre explicite 
le message végane dans son intégralité, c’est-à-dire 
qu’il faut demander un arrêt total de l’exploitation 
des animaux et, en particulier, un arrêt complet de la 
consommation des produits d’origine animale. C’est, 
aux yeux des partisans de cette seconde stratégie, 
la seule façon de faire comprendre aux carnistes le 
sens du véganisme et de les inciter sérieusement à 
devenir véganes. Entre ces deux camps, la bataille 
est parfois virulente.
 Dans ce livre, Casey Taft, professeur de psy-
chiatrie à la Faculté de médecine de l’Université 
de Boston, prend définitivement parti en faveur du 
second camp. L’idée au cœur de la première stra-
tégie pourrait pourtant sembler pertinente. Plutôt 
que de demander aux carnistes de faire un gros 
effort, comme de devenir véganes, il peut sembler 
judicieux de commencer par les inciter à faire un 
petit effort, comme diminuer leur consommation 
de viande, de lait ou d’œufs. Après ce premier pas, 
ils pourront, selon cette idée, facilement faire un 
petit effort supplémentaire et finiront ainsi, petit 
à petit, par devenir véganes. C’est ce qu’on peut 

appeler la stratégie des « petits pas ». Mais Taft n’y 
croit pas.
 La première raison de son incrédulité est qu’au-
cune donnée empirique ne vient appuyer cette 
première stratégie. Les études de psychologie cli-
nique relatives aux changements de comportement 
semblent même l’infirmer. En tant que spécialiste 
de la prévention de la violence, en particulier 
conjugale, Taft connait bien les études ayant été 
faites pour déterminer la meilleure façon d’inciter 
des personnes violentes à arrêter de l’être (études 
qui n’existent pas en ce qui concerne le véganisme). 
Or, il apparait que fixer un objectif clair, même s’il 
est à long terme, est la stratégie la plus éprouvée 
pour obtenir un réel changement de comportement. 
Quand on demande simplement aux gens de faire 
de leur mieux, cela conduit à moins de changement. 
Pour les personnes concernées, il est en effet diffi-
cile de s’engager véritablement à changer sans avoir 
à l’esprit un objectif bien clair à atteindre. Du coup, 
si les véganes veulent encourager les carnistes à 
ne plus l’être, ils devraient les inviter explicitement 
à devenir eux aussi véganes et non leur suggérer 
de réduire leur consommation de produits d’ori-
gine animale. Voilà pourquoi, selon Taft, toutes les 
campagnes réductionnistes, en se privant d’un but 
clairement défini, ont peu de chance d’aboutir à des 
changements substantiels.
 L’autre grande raison pour laquelle Taft ne croit 
pas à la stratégie réductionniste est qu’elle mine le 
message qu’elle est censée promouvoir. De fait, être 
végane, c’est considérer que même une exploitation 
modérée des animaux n’est pas tolérable. Or, en 
demandant aux carnistes de seulement diminuer 
leur consommation de produits d’origine animale, 
les réductionnistes laissent entendre que le pro-
blème n’est pas de tuer des animaux sans nécessité, 
mais d’en tuer trop. Comment peuvent-ils ensuite 
faire comprendre que le véganisme est une question 
de justice ? Imaginons, écrit Taft, une campagne 
contre la violence conjugale qui ferait la promotion 



160

véganes

des lundis sans violence ! Ne serait-ce pas absurde ? 
Qui plus est, par ce genre de compromis, les 
réductionnistes risquent de faire passer les autres 
véganes pour excessifs et donc, sans le vouloir, de 
décrédibiliser l’éthique non violente du véganisme.
 Selon Taft, les réductionnistes commettent l’er-
reur de se fonder sur leur propre parcours d’apprentis 
véganes pour définir leur stratégie. En l’occurrence, 

Or, en demandant aux carnistes de 
seulement diminuer leur consommation 

de produits d’origine animale, les 
réductionnistes laissent entendre que le 
problème n’est pas de tuer des animaux 

sans nécessité, mais d’en tuer trop.

comme ils sont devenus véganes progressivement, 
à l’instar de la plupart des véganes, ils pensent que 
la promotion du véganisme doit se faire de manière 
progressive. Mais, toujours en s’appuyant sur les 
études de psychologie clinique, Taft rappelle que 
définir un objectif précis est la meilleure façon de 
motiver et d’inciter à un changement de comporte-
ment. Certes, une fois que l’objectif a été clairement 
expliqué, ceux qui le trouvent justifié peuvent avoir 
du mal à l’atteindre. Ils ont éventuellement besoin 
d’avancer par étapes. Dans ce cas-là, il faut les aider 
en leur donnant des conseils pratiques. Mais, selon 
Taft, leur demander de franchir des étapes sans 
avoir fixé l’objectif final a peu de chance d’aboutir. 
D’ailleurs, il estime que si les réductionnistes avaient 
reçu un message clair dès le début de leur chemine-
ment vers le véganisme, ils seraient probablement 
devenus véganes plus rapidement. Certains le 
seraient peut-être devenus du jour au lendemain.
 Une autre erreur des réductionnistes serait d’ou-
blier qu’une stratégie s’adresse à des individus et 
non à la société dans son ensemble. Afin de justifier 
la stratégie des « petits pas », ils aiment en effet répé-
ter que le monde ne va pas devenir végane du jour au 
lendemain. Ils en déduisent qu’il faut l’encourager à 
avancer par étapes et non faire des demandes qu’ils 
jugent irréalistes. Pourtant, cette apparente sagesse 
oublie que ce sont les individus qu’il faut convaincre. 
Or ces derniers ont besoin d’un message clair pour 
initier une amorce de changement. Tous ne change-
ront pas à la même vitesse. Donc, effectivement, le 
monde ne deviendra pas végane d’un coup. Mais ne 
pas demander aux individus qui le composent de le 
devenir retarde le moment où il le deviendra. Répéter 
régulièrement que le monde mettra du temps à 
devenir végane a même un effet dissuasif pour ceux 
qui auraient la velléité de le devenir. En effet, à quoi 
bon faire un effort, peuvent-ils se dire, si le reste de 
la société ne le fait pas !

 Enfin, selon Taft, une troisième erreur des réduc-
tionnistes serait d’attacher trop d’importance aux 
réactions des carnistes. Quand ces derniers sont 
confrontés au message végane, et donc à des infor-
mations concernant leur participation à la cruelle 
exploitation des animaux, ils s’en prennent souvent à 
celui qui transmet ces informations. Ils lui reprochent 
son agressivité ou son côté moralisateur. Cette 
réaction est bien sûr absurde. On ne devrait pas 
s’en prendre au messager qui apporte de mauvaises 
nouvelles. Néanmoins, de peur de susciter ce genre 
de réaction, les réductionnistes se mettent à l’écoute 
des carnistes pour savoir comment présenter leur 
message. Ayant vaguement conscience que l’ex-
ploitation des animaux pose problème, les carnistes 
se disent alors tout à fait ouverts à un discours qui 
encouragerait une diminution de la consommation 
de produits d’origine animale. Du coup, les réduc-
tionnistes édulcorent le message du véganisme et 
les carnistes apprécient davantage discuter avec 
eux. Mais cela rend peu probable qu’ils s’engagent 
véritablement à essayer de devenir véganes. Selon 
Taft, cette démarche réductionniste s’apparenterait 
à celle d’un mouvement antiraciste demandant aux 
racistes quelle est la meilleure manière de lutter 
contre le racisme. Comment imaginer qu’une telle 
stratégie porte ses fruits ?
 S’il défend donc une stratégie sans ambiguïté, 
Taft n’estime pas pour autant que celle-ci doive être 
mise en œuvre sans nuance. Il sait bien que les gens 
ne changent pas du jour au lendemain, même quand 
ils ont compris que ce qu’ils font est mal. Pour chan-
ger, ils ont souvent besoin d’être aidés et soutenus. 
Or cet accompagnement aura plus de chances d’être 
efficace s’il se montre cordial et compréhensif. Dans 
le livre, Taft donne d’ailleurs bon nombre d’exemples 
de la façon dont les carnistes peuvent être encoura-
gés de manière positive à opérer leur transition vers 
le véganisme. Mais à chaque fois, il réitère que cet 
accompagnement n’est efficace qu’à condition de 
mettre en avant l’objectif à atteindre et de faire bien 
comprendre que les « grands pas » sont préférables 
aux « petits pas », pour ne rien dire des piétinements.
 Dans les récurrentes querelles concernant les 
stratégies véganes, une telle mise au point est-elle 
en mesure de convaincre les réductionnistes d’être 
plus directs ? Ou y trouveront-ils à redire ? Le débat 
est ouvert…

Thomas Lepeltier est un historien et philosophe des sciences, 
ainsi que l’auteur de La révolution végétarienne (Éditions 
Sciences Humaines, 2013).



161

magazine contreculturel

Insolente Veggie,  

Rosa B.,  

(La	Plage,	2015)





Photo Same Ravenelle

ARTS

arts visuels, 
photographie, 
installations, 

cinéma



164

véganes

Masquées, les membres de NEOZOON créent des 
interventions urbaines dans plusieurs villes d’Europe. 
Tantôt furtives, tantôt élaborées, leurs œuvres font sou-
rire passants et internautes, mais elles esquissent avant 
tout une géographie de la domination humaine.

Fondé en 2008 à Paris et Berlin, le collectif formé 
de trois femmes tire son nom de l’allemand neozoon 
(néozoaire en français, signifiant littéralement « nou-
vel animal »), terme qui désigne des espèces non 
indigènes introduites volontairement ou non par l’hu-
main dans un environnement donné, et qui peuvent 
devenir invasives. Si les artistes qui évoluent au sein 
de ce groupe ne se réclament pas explicitement du 
mouvement antispéciste (avares d’explications, elles 
préfèrent laisser leurs œuvres parler d’elles-mêmes), 
leur travail aborde sans détour de multiples facettes 

de l’exploitation animale, qu’il s’agisse de divertisse-
ment, de l’industrie agroalimentaire ou des animaux 
de compagnie.
 NEOZOON s’est d’abord fait connaitre par ses 
créations de street art réalisées à partir de man-
teaux de fourrure de seconde main. Parfois associé 
à la figure de la femme âgée, ce vêtement est d’ail-
leurs à l’origine des masques de vieilles dames que 
portent les artistes. Symboles de prestige pour les 
uns et de cruauté pour les autres, ces peaux sont 
rapidement devenues le médium de prédilection 

Quand les animaux 
conquièrent la cité. 
La subversion douce 
de NEOZOON
Julia Roberge 
Van Der Donckt

ARTS VISUELS



165

magazine contreculturel

du collectif, leur permettant de façonner des 
silhouettes animales variées. Lapins bondissants, 
taureaux courroucés et agneaux numérotés ont 
ainsi envahi les rues du Vieux Continent. À priori 
amusantes, ces créatures velues sont pourtant 
bien plus que de simples représentations : elles 
convoquent précisément ce que l’industrie de la 
mode s’efforce de faire oublier aux consommateurs, 
à savoir l’existence d’animaux élevés dans l’unique 
but d’être transformés en pièces de vêtements. Ces 
interventions sont particulièrement troublantes 
lorsqu’elles sont apposées à proximité d’anciens 
abattoirs, tels les spectres des bestiaux hantant le 
site de leur mise à mort. Elles peuvent ce faisant 
être entendues comme une réponse à l’invisibili-
sation de l’abattage des animaux d’élevage – une 
pratique jadis effectuée à même les centres urbains 
et à la vue de tous – qui s’est opérée à partir du 
XIXe siècle en Europe1.

 Après ces premières expérimentations avec la 
fourrure, le répertoire d’action de NEOZOON s’est 
élargi à l’installation et à la vidéo. Poursuivant leur 
démarche d’appropriation subversive, les artistes 
ont détourné des panneaux publicitaires et inséré de 
faux produits carnés dans des supermarchés (pâté 
de hérisson, dents de bœuf, gelée de poussin). Elles 
ont également créé des vidéos constituées de mon-
tages de films amateurs glanés sur YouTube. Jouant 
sur le malaise du spectateur, ces œuvres tracent une 
typologie des comportements des humains envers 
les animaux, qui oscillent entre la banalisation de la 
violence et la fascination excessive. Y sont notam-
ment répertoriées des parties de chasse savamment 
scénographiées et des séquences où des individus 
exhibent leur animal de compagnie2. Dans My BBB 
8L3W (2014), par exemple, des dizaines de femmes 
présentent leur chat ou leur chien, tous visiblement 
inconfortables, via webcam. Leurs voix aiguës 

NEOZOON,	BAH BAH BLACK SHEEP,	abattoir	désaffecté,	Dresde,	2010



166

véganes

résonnent à l’unisson : « Are you camera shy? Look at 
the camera! He’s my furry baby! ». Ainsi juxtaposés, 
ces fragments de réalité révèlent toute l’absurdité de 
notre rapport aux animaux.
 En plus de faire apparaitre des animaux dans des 
contextes inattendus, NEOZOON, comme son nom 
l’indique, a entrepris de créer de nouvelles espèces. 
Déclinées sous forme d’installations et de sculptures 
robotisées, ces créatures peuvent être interprétées 
comme le résultat de manipulations génétiques 
visant à créer des animaux adaptés aux besoins – ou 
plutôt aux caprices – des humains. C’est ainsi qu’a 
vu le jour Das Mantelier (The non-toed fur coatie), 
un mammifère paisible ayant les traits d’un manteau 
de fourrure. Après être revenus à la vie au moyen de 
respirateurs, les « manteliers » se répandent dans la 
ville, puis sont exposés dans un véritable jardin zoo-
logique. Si un examen attentif révèle la supercherie 
de ce dispositif, les mouvements lents et répétitifs 
des spécimens se confondent facilement avec les 
stéréotypies3 observées chez les animaux maintenus 
en captivité. Dans l’œuvre d’art public Everything has 
an end… (except Wurst) (2015), de volumineuses 
saucisses factices, spécialité culinaire allemande, 
sont insérées dans des cages de gestation, telles des 
truies et des porcelets destinés à la consommation 
humaine. À la stupéfaction des passants, les pièces 
de viande remuent, grognent et respirent lourdement.
 À quoi bon faire naitre des êtres sentients alors 
qu’on peut se contenter de créer des animaux qui 
sont exactement ce qu’on attend d’eux, c’est-à-dire 
des objets serviles ? NEOZOON nous propose de 
considérer notre rôle dans ce scénario dystopique 
qui n’est pas si loin de la réalité actuelle. Et si c’était 
nous l’espèce invasive ?

Julia Roberge Van Der Donckt est doctorante en histoire de l’art 
et bénévole à la SPCA de Montréal.

NEOZOON,	Pilosa,	Paris,	2009-2010

NEOZOON,	Das Mantelier-The non-toed fur coatie,  

Zoo	de	Münster,	2010

1	 Voir	Damien	Baldin,	«	De	l’horreur	du	sang	à	l’insoutenable	
souffrance	animale.	Élaboration	sociale	des	régimes	de	
sensibilité	à	la	mise	à	mort	des	animaux	(	XIXe-XXe siècles)	»,	
Vingtième Siècle. Revue d’histoire, no 123,	2014,	p. 52-58.

2	 Des	extraits	de	ces	œuvres	peuvent	être	visionnés	
sur Vimeo	www.vimeo.com/neozoon.

3	 Comportements	anormaux	(tics	variés	:	balancement,	
déambulation,	etc.).

https://vimeo.com/neozoon


167

magazine contreculturel

NEOZOON,	Everything has an end… (except Wurst),	Munich,	2015

NEOZOON,	Bestia Recreata,	Nogallery,	Berlin,	2009



168

véganes

Where Hunting 
Dogs Rest
Martin Usborne

Martin	Usborne,	Galgo 11,	2013–2015

Les lévriers sont utilisés depuis des siècles pour la 
chasse au lièvre dans les communautés rurales d’Es-
pagne. Au XVIIe siècle, ces chiens étaient associés à 
la noblesse et protégés par la loi, ils apparaissaient 
même dans les testaments des aristocrates. Ces 
animaux connaissent un destin radicalement diffé-
rent aujourd’hui. On estime que 100 000 lévriers sont 
abandonnés ou mis à mort chaque année lorsque 
prend fin la saison de la chasse en février, étant 
considérés comme trop vieux ou trop lents pour être 
d’utilité l’année suivante.

 La majorité de ces chiens sont abandonnés 
le long des routes ou envoyés dans les fourrières 
gouvernementales où les attend une mort certaine. 
D’autres subissent un sort plus cruel encore : lorsque 
leurs performances sont jugées insatisfaisantes, ils 
sont pendus ou jetés vivants dans des puits.
 S’éloignant des images de souffrance, ces pho-
tographies montrent des lévriers pris en charge par 
des refuges ainsi que les lieux où des chiens moins 
chanceux ont trouvé leur ultime repos.

PHOTOGRAPHIE



169

magazine contreculturel

Martin	Usborne,	Earth & Galga,	2013–2015

Martin	Usborne,	Railway Line & Galga,	2013–2015

Martin	Usborne,	Ravine & Galgo,	2013–2015

Martin Usborne

www.martinusborne.com

112 Carlota Galgos (Malaga)
www.112carlotagalgos.com

Fundacion Benjamin Mehnert (Séville)
www.fundacionbm.com

http://www.martinusborne.com/
http://www.112carlotagalgos.com/
http://fundacionbm.com/


170

véganes

Martin	Usborne,	Bridge,	2013–2015



171

magazine contreculturel

Martin	Usborne,	Galgo 15,	2013–2015



172

véganes

Tout n’est plus bon à prendre dans l’animalisme : il fut 
peut-être un temps où les activistes étaient si rares 
qu’ils ne pouvaient se permettre de choisir la qualité 
de leurs armes. Mais aujourd’hui, les sorties se che-
vauchent presque et l’on peut se permettre d’affirmer 
sa préférence pour Gorge Cœur Ventre plutôt que 
pour Faeryland, voire affirmer que le premier est aussi 
précieux pour la cause que le second lui est nocif – à 
condition d’expliquer pourquoi, bien sûr.

Gorge Cœur Ventre  
et Faeryland!: 
grandeur 
et décadence 
de l’animalisme 
au cinéma
Camille Brunel

CINÉMA



173

magazine contreculturel

France, automne 2016. Les Inrocks 
consacrent leur une à la « folie veggie » 
et apportent leur soutien à deux films 
de réalisateurs véganes : Faeryland, de 
Magà Ettori, et Gorge Cœur Ventre, de 
Maud Alpi. On pourrait les rapprocher 
en un beau geste de fraternité militante : 
chacun dénonce en effet l’enfer de 
l’exploitation animale par le biais de la 
fiction, tout en ayant cependant recours 
à des images de maltraitance animale 
directement prélevées dans la réalité des 
élevages. Ce serait une erreur.
 Passons rapidement sur les considé-
rations critiques habituelles : qualité de 
la photo (splendide chez Alpi, amateure 
chez Ettori), travail du scénario (ciselé 
chez Alpi, foufou chez Ettori), cohérence 
des univers (un vagabond se fait engager 
dans un abattoir chez Alpi, un druide, une 
elfe et un dieu guerrier se battent contre 
un virus chez Ettori). Fin août 2016, 
Gorge Cœur Ventre est ainsi récom-
pensé au Festival de Locarno, connu 
pour sa programmation éclectique et 
exigeante ; tandis que Faeryland peine 
à sortir du circuit militant – à la séance 
de 20 h 15 à Puteaux, le lundi 10 octobre, 
nous étions deux.
 Il importe peu, cependant, que le 
film rappelle le cinéma d’Ed Wood par 
de nombreux aspects – Yves Duteil en 
Béla Lugosi, nudité féminine tous les 
deux plans, immense naïveté du propos 
et sympathique mégalomanie du réalisa-
teur, qui se donne le rôle du dieu guerrier. 
Le problème qui nous concerne est celui 

de la stratégie déployée – or c’est ici que 
le bât blesse.
 Gorge Cœur Ventre a joué la carte de 
la prudence, séparant soigneusement sa 
carrière en salles de sa vie dans le milieu 
associatif, l’attachée de presse étant 
consciente des risques qu’il y avait à 
présenter aux critiques un film estampillé 
« antispéciste » – la réalisatrice raconte 
qu’il arriva à certains spectateurs de 
se protéger de la violence de certaines 
scènes en se disant que tout allait bien, 
ce n’était pas un film militant, juste une 
fiction… Faeryland, à l’inverse, reven-
dique son engagement : pas un article, 
pas une affiche, pas une publication 
Facebook sans que le réalisateur ne 
rappelle ce qu’il imagine (à tort) être « le 
premier film vegan ».
 Les véganes verront leur curiosité 
piquée, sans doute. Quid de tous 
les autres ? Le film semble pourtant 
s’adresser à ceux qui ont encore besoin 
d’être convaincus : entre une injonction 
à ne pas détourner le regard et quelques 
rappels maladroits des désastres occa-
sionnés par l’humain sur la gent animale, 
Faeryland se rêve en film-dossier capable 
de dessiller les yeux de ceux qui en 
seraient encore à manger de la viande.
 Cruelle nuance : Alpi fait son film pour 
les animaux, Ettori pour les véganes. Ce 
n’est ainsi pas un hasard si le subtil (!) 
message subliminal aperçu au début de 
Faeryland n’est pas « Go Vegan », mais 
« Be Vegan » ; pas un hasard non plus si 
le mot n’est jamais employé dans son 

orthographe francisée, mais hype ; pas un 
hasard enfin si le salon Veggie World, axé 
sur la diététique, est remercié à la fin du 
générique de Faeryland, tandis qu’Yves 
Bonnardel, fondateur de la Veggie Pride, 
carnaval antispéciste parisien, voit son 
nom apparaitre dans les remerciements 
de Gorge Cœur Ventre.
 Alors même qu’il prêche à des 
convaincus, Faeryland repose paradoxa-
lement sur une gargantuesque quantité 
de pathos, recouvrant les images de 
chiens viverrins en train de se faire 
tabasser, sous des tonnes de violons 
dégoulinants, de « oh là là » et de « Non ! ! » 
éplorés en voix off ; sans parler des rac-
cords sur des ratons laveurs heureux, ni 
de la façon qu’a Ettori de se jeter sur les 
parallèles avec l’Holocauste comme un 
gosse sur ses frites, à peine ouvert son 
Happy Meal. Mais il y a surtout quelque 
chose d’obscène dans le fait de plaquer 
son heroic fantasy personnelle sur les 
images d’animaux mourants, comme si 
la violence réelle ne se suffisait pas à 
elle-même.
 Alpi, elle, ne tire aucune fierté de son 
séjour aux enfers. Gorge Cœur Ventre 
ne s’achève donc pas sur une énième 
pirouette rhétorique (« Nous aurions 
aimé vous dire que ce tournage s’est 
déroulé sans cruauté animale », regrette 
Faeryland), mais sur un requiem aussi 
sobre que bouleversant, à l’image du 
film : « Avec toutes les vaches, tous 
les taureaux, tous les veaux, tous les 
cochons, tous les poulets, les moutons et 
les agneaux, tous les animaux sans nom 
morts à l’abattoir ». Elle donne par là une 
existence aux victimes des abattoirs, et 
c’est tout ce qui compte – « vegan » ou 
pas, peu importe.

Faeryland, de Magà Ettori – 94 minutes 
(sortie le 21 septembre 2016)

Gorge Cœur Ventre, de Maud Alpi – 
82 minutes (sortie le 16 novembre 2016)

Camille Brunel est romancier (Vie Imaginaire de 
Lautréamont, aux éditions Gallimard) et critique 
de cinéma. Il écrit notamment pour la revue de 
prospective Usbek & Rica et tient une chronique 
animaliste hebdomadaire pour la revue du Café 
des Images, Le Café en Revue.



Lora Zepam te parle des mouches

174

véganes

Illustration Aurore Danielou



175

magazine contreculturel

Dans La mouche, de Cronenberg, un scientifique, 
Brundle, se métamorphose graduellement en mouche 
après que son ADN se soit mélangé à celui d’une 
mouche qui s’est introduite dans son téléporteur – de 
la belle science-fiction, avec une tite dose d’horreur. Si 
tu as vu ce film, tu as dû remarquer que la mutation de 
Brundle en mouche ne comportait pas que des aspects 
dégueu. Sa vitesse et sa souplesse décuplaient, ses 
sens s’affinaient, il devenait un humain doté de super-
pouvoirs. Un superhumain. Mais la mouche domestique, 
Musca domestica, serait-elle elle-même un autre de 
ces superinsectes que j’aime tant ? Bin kin. Laisse-moi 
t’expliquer pourquoi.

Lora Zepam te parle 
des mouches (Musca 
domestica & friends)

VERMINES



176

véganes

Les mouches sont des insectes de l’ordre des 
diptères (diptera, deux ailes, ils n’ont qu’une paire 
d’ailes) omniprésents sur la planète. La plus com-
mune, la mouche domestique, nous suit presque 
partout. C’est sur, elle mange notre marde ! Pis 
c’est même pas une manière de parler : le guide 
alimentaire de Musca domestica recommande aux 
mouches et à leurs enfants asticots de manger une 
belle variété de détritus, comme des charognes ou, 
oui oui, des cacas. On peut dire que les mouches en 
général sont des animaux saprophages, c’est-à-dire 
qu’elles mangent des matières végétales et animales 
en décomposition, mais certaines espèces ont 
leurs préférences. Par exemple, la mouche à damier 
Sarcophaga carnaria et les mouches de la famille 
des Caliphoridae (la mouche verte Lucilia sericata, et 
les mouches bleues Calliphora vicina et C. vomitoria) 
sont particulièrement attirées par les charognes, sur 
lesquelles elles pondent leurs œufs afin que leur 
progéniture se nourrisse de bonne viande avariée.
 Lorsqu’elle trouve du bon manger à son gout, 
la mouche crache de la salive dessus pour le 
prédigérer, puis elle l’aspire avec sa bouche en 
forme de trompe, parce qu’elle ne se nourrit que de 
smoothies. Détail que tu vas trouver dégueulasse : 
quand la mouche se balade sur tes aliments, il lui 
arrive souvent de vomir son repas précédent pour 
ensuite l’aspirer. Faut pas la juger, c’est sa manière à 
elle de digérer. Pis elle est vraiment pas capricieuse 
côté gastronomie, alors faut pas s’étonner de la 
retrouver à peu près partout dans le monde. Dans 
les régions plus froides, elle ne vit qu’en compagnie 
de l’humain. Sous 7 °C, Musca domestica entre en 
état de torpeur. Sous 5 °C, elle meurt. Elle traverse 
nos hivers québécois sous forme adulte ou pupale, 
dans des abris (comme ton grenier).
 Les mouches semblent résister à tout, et c’est ce 
qui les rend un peu effrayantes aux yeux de certaines 
personnes, comme mon ex, qui trouve qu’elles sont 
les insectes les plus répugnants du monde. « J’ai rien 
contre les mouches, mais elles me rendent hysté-
rique. L’autre jour j’ai tué 15 fois la même. A revenait 
tout l’temps ! » En effet, essayer de se débarrasser 
des mouches est à peu près aussi réaliste que de 
vouloir tuer Jason Voorhees. Serait-ce à cause de 
leurs superpouvoirs ?

Les superpouvoirs en question

Même si la mouche se tient pas mal dans les 
vidanges et dans la marde, elle est en quelque 
sorte propre, car elle passe beaucoup de temps à 
faire sa toilette, chose essentielle si elle veut garder 
aiguisés ses sens qui la rendent aussi perfectionnée. 
Elle investit donc beaucoup de temps à nettoyer ses 

gros yeux composés, ses courtes antennes, ainsi 
que ses pattes, sous lesquelles se trouvent des 
récepteurs de l’odorat et du gout. Toujours propre, 
toujours prête.
 Incapable de capturer une mouche avec ta main ? 
C’est peut-être parce que t’as pas été formé par 
monsieur Miyagi, mais c’est peut-être aussi parce 
que la mouche peut réagir dix fois plus vite que toi, 
soit en moins de deux centièmes de seconde. Elle 

Les mouches, ça niaise pas!! C’est mange-
fourre-pond-meurt dans le temps de le dire.

a trois yeux simples, des ocelles, mais on remarque 
surtout ses deux énormes yeux à facettes. Trois mille 
facettes. Peut-elle regarder trois mille tas de marde 
simultanément ? Dur à dire. Mais on sait qu’elle a 
une perception de la vitesse super efficace.
 Avec une vitesse moyenne d’environ 8 km/h, la 
mouche peut tout de même dépasser les 80 km/h 
quand elle a le feu au cul, en plus d’être douée dans 
les manœuvres aériennes. Derrière sa paire d’ailes, 
elle a une paire d’haltères, ou balanciers, qui l’aide à 
conserver sa stabilité et son orientation. Quand on la 
regarde aller pis qu’elle part en zigzaguant, on a l’im-
pression d’avoir affaire à un individu en état d’ébriété, 
mais non ! Oh non ! La mouche est en contrôle de 
son vol. Tout ça est voulu. En plus, elle peut marcher 
sur les murs et au plafond sans problème.

Live fast, die young

Au cours de sa brève vie – qui dure généralement 
de deux à quatre semaines –, la femelle pond des 
centaines d’œufs, parfois jusqu’à mille. Imagine la 
scène : si une seule mouche décide de pondre dans 
ta poubelle parce que tu y as laissé des aliments trop 
alléchants en pleine canicule, tu peux facilement y 
découvrir une centaine d’asticots le lendemain. Les 
mouches, ça niaise pas ! C’est mange-fourre-pond-
meurt dans le temps de le dire. À peine 36 heures 
après sa mue, madame mouche est déjà prête à 

La plus commune, la mouche 
domestique, nous suit presque partout. 

C’est sur, elle mange notre marde!!

fonder une famille. Chez les mouches, on sèche 
les cours d’éducation sexuelle. En plus, elles font 
ça en quelques minutes, voire seulement quelques 
secondes. Efficacité est le mot d’ordre.
 Maman mouche pond ses œufs sur une source 
de nourriture et ceux-ci éclosent en moins d’une 
journée. Les asticots, qui mesurent entre 3 et 
9 mm, prennent de 14 heures à une semaine pour 



177

magazine contreculturel

se transformer en pupes, qui correspondent au 
stade nymphal chez les diptères, juste après avoir 
trouvé un endroit sec et frais pour effectuer leur 
dernière mue.
Techniquement, une mouche qui fait sa première 
ponte en avril aurait 191 010 000 000 000 000 000 
descendants en août si chacun d’eux survivait et se 
reproduisait. Mais, en réalité, c’est pas ça pantoute 
qui se produit, parce que les mouches ont quand 
même la vie dure. Elles doivent faire face à un grand 
nombre de prédateurs (et d’impitoyables parebrises). 
Mais l’espèce survit grâce à la force du nombre.

Pourquoi c’est une ossetie!?

La mouche n’est rien de moins que l’une des dix 
plaies d’Égypte. On n’oublie pas si vite, oh non. 
Mais aujourd’hui, ce qui nous énerve le plus avec 
les mouches, c’est qu’elles sont quand même un 
peu responsables de millions de morts humaines 
chaque année1. En effet, ces insectes sont des 
vecteurs de maladies assez poches merci. Voici 
une liste non exhaustive des pathogènes qu’ils 

peuvent nous transmettre : tuberculose, dysenterie 
bacillaire, salmonelle, typhoïde, choléra, anthrax 
ophtalmique, vers parasites, etc. Les vers parasites ? 
Oh shit. Tu veux pas vraiment savoir comment ça 
marche, mais si t’es game, demande à Google c’est 
quoi des myiases. C’est généralement bénin, mais 
totalement badtripant.

Sa mission sur Terre

J’ai dit plus haut que les mouches sont des animaux 
nécrophages. Sans eux, qui ferait la sale job de 
nettoyer la planète de toutes ses charognes ? Plus 
il y a de vie, plus il y a de charognes, penses-y. Et 
les nécrophages ne font pas seulement disparaitre 
les carcasses : en se nourrissant de chair putride, ils 
transforment la matière morte en nutriments acces-
sibles au prochain maillon de la chaine alimentaire. 
En plus, les mouches mangent la marde qu’on fait. 
Pis de la marde, l’humanité en produit un truck pis 
une barge chaque nanoseconde. Contribuer à l’éli-
mination des déchets, c’est pas rien. C’est un métier 
très noble.
 Il nous faut aussi remercier les mouches d’être 
des alliées précieuses pour les coroners : en 

Sa	vue	:	200 images/seconde.	Quand	t’essaies	de	la	tuer	avec	ta	main,	elle	la	voit	arriver	au	ralenti.
Illustration Aurore Danielou

1	 Je	n’ai	aucune	donnée	sur	les	morts	non	humaines	causées	
par les mouches, sorry.



178

véganes

identifiant les espèces qui ont pondu sur un corps 
en décomposition, on peut calculer la date du décès, 
puisque chaque espèce de mouche nécrophage 
pond à un stade précis de décomposition. Bien 
sur, il n’y a pas que les mouches qui s’y mettent, 
plein d’autres insectes s’intéressent aux cadavres ! 
L’entomologie est donc très importante en méde-
cine légale.
 Mais l’affaire la plus hallucinante, c’est l’asticothé-
rapie. Ici, on fait principalement appel à la mouche 
verte métallique (Lucilia sericata), dont les asticots 
ne mangent que de la chair nécrosée ou infectée. 
Tu vois où je veux en venir ? Oui, on laisse de petits 

Fuck les crisses de spirales 
qui sentent le calvaire.

asticots grouillants nettoyer des plaies. Et ils ne 
s’en prennent même pas aux tissus sains, sont fins 
comme ça ! Ils désinfectent la plaie et stimulent la 
cicatrisation en travaillant vaillamment jour et nuit, 
chose qu’aucun chirurgien ne pourrait faire. Bien sur, 
ces mouches sont élevées en milieu stérile, alors 
non, tu peux pas prendre une poignée d’asticots ran-
dom pour nettoyer ta plaie infectée. Va donc à ‘pital.
 Han qu’on les aime, astheure ? Han ?

Bien cohabiter avec la mouche

Tu te sens envahie par les mouches et tu cherches 
à t’en libérer ? Il existe bien des manières de dealer 
avec le problème. Commençons par les mauvaises 
idées.
 Fuck les crisses de spirales qui sentent le cal-
vaire. Mes parents faisaient brûler ça dans le chalet 
pendant qu’on veillait au feu. Quand on rentrait se 
coucher, il n’y avait plus une mouche en vie, mais je 
devais dormir avec un mal de tête pis la nausée. Je 
serais peut-être plus intelligente aujourd’hui si j’avais 
pas passé tous les étés de mon enfance à tuer mes 
neurones en poffant des spirales insecticides.
 Les lampes tue-mouches ? Trop radical. Et ça tue 
surtout les insectes qui te dérangent même pas.
 Pis les guirlandes collantes ? Câlasse. Non. Juste 
non. T’es-tu déjà pogné les cheveux là-dedans ? Moi, 
oui. Pas l’fonne. Alors imagine mourir englué. Ah, pis 
ça ramasse pas juste les mouches. Pis le résultat est 
vraiment répugnant. Non.
 Les meilleures idées, maintenant.
 Tu ferais pas de mal à une mouche ? Alors je 
te recommande d’essayer une gogosse qui sert 
à capturer les bebittes sans avoir à les toucher, 
comme le Humane Bug Catcher ou le BugZooka. (Si 
tu les essaies, tu m’écris pour me faire part de ton 
expérience, okay ? Ça m’intrigue.)

 Mais si l’envie ou le temps te manquent pour cou-
rir après les mouches, tu voudras peut-être au moins 
éviter qu’elles piétinent ta nourriture et vomissent 
dessus. C’est là qu’interviennent les petites tentes 
en moustiquaire ! Tu places ça par-dessus les bols 
et assiettes, simplement. Si mes parents avaient 
utilisé ça durant mon enfance traumatisante à la 
campagne, ça m’aurait assurément évité des crises 
des nerfs. Bref, c’est une solution facile, hygiénique 
et abordable.
 La dernière solution est plate, mais incon-
tournable : munis tes fenêtres de moustiquaires. 
Et assure-toi qu’elles ne soient pas troués. Les 
mouches ont beau être des superinsectes, elles ne 
peuvent pas (encore) se téléporter chez toi.

Alors, amies ou ennemies!?

Les mouches sont capables du meilleur comme du 
pire. Dans les pays tropicaux, elles sont vectrices de 
maladies graves et potentiellement mortelles, mais 
ici, les mouches ne mettent pas notre vie en danger. 
Même si elles peuvent être parfois une véritable nui-
sance, leur utilité est indéniable, car elles sont des 
vidangeuses essentielles. Et en plus d’être utiles, 
elles sont l’fonne à étudier.
 Je reconnais avoir eu (un petit peu) peur quand 
j’ai vu La mouche de Cronenberg pour la première 
fois. Ça m’avait un peu troublée de voir un monsieur 
qui vomit du suc gastrique sur ses beignes avant de 
les manger. Mais quand j’ai revu le film à l’âge adulte, 
et que les particularités supposément horrifiantes 
de la mouche ne me semblaient plus monstrueuses 
(au contraire !), j’ai pu me concentrer sur l’histoire. 
Et j’ai failli pleurer. Pleurer de beau, là. De toutes les 
histoires d’amour du cinéma, c’est surement ma 
préférée. C’est un peu comme ça avec les mouches. 
Même si elles m’ont longtemps dégoutée, qu’elles 
m’écœurent encore un peu à l’occasion, je ne peux 
m’empêcher d’être émue devant leurs prouesses 
et leurs superpouvoirs. Les mouches peuvent-elles 
aimer ? Je l’ignore. Mais moi je peux les aimer.

Lora Zepam a dirigé le numéro 144 de la revue Moebius sur le 
thème Animaux et écrit trois fanzines sur des arthropodes mal 
aimés. Elle habite une grotte avec ses chattes et une armée de 
scutigères véloces.



Citations

179

magazine contreculturel

SANS COMMENTAIRES

«!Ne suis surtout pas ce régime [végétalien], tu 
aurais de graves déficiences non seulement en 

protéines, mais aussi en fer et en calcium!!!»

INPES	(Institut	national	de	prévention	et	d’éducation	
pour la santé), J’aime manger, j’aime bouger. 

Guide Nutrition pour les ados,	2014.

«!Beaucoup des animaux iront au grand 
festin!: les vivants autour de la table et 

les morts posés au milieu. Car le monde, 
dit-on, est fait de deux moitiés, l’une née 

pour régner et l’autre pour périr.!»

Collectif,	«	L’autre	moitié	»,	Cahiers  
antispécistes, no 22,	février 2003.

«!Une idéologie de tendance globalisante sinon 
totalitaire, végane et antispéciste dans sa forme 

la plus radicale, vise à modifier la relation 
entre l’homme et les animaux, ainsi que la 
place que chacun d’eux occupe dans notre 

société, conformément aux valeurs que notre 
civilisation, fondée sur l’humanisme, a héritées 
de la pensée judéo-chrétienne et gréco-latine.!»

Jean-Louis	Carrère	(dir.),	colloque	«	L’Homme	et	les	
animaux,	vers	un	conflit	de	civilisations	?	»,	octobre	2016.

«!Tuer les animaux de façon éthique!? Tuer de 
façon éthique, ça s’appelle l’euthanasie et c’est 

pratiqué dans l’intérêt de l’animal, pas dans celui 
de ceux qui veulent le manger. Tuer sans les faire 

souffrir!? A-t-on inventé la magie!? Non, mais 
on a inventé le langage qui maquille habilement 

des faits ignobles avec des mots doux.!»

Brigitte	Gothière,	«	L214	:	“Les	animaux	?	C’est	 
une	lutte	politique”	»,	Ballast,	novembre	2015.

«!Les “sans-voix” ont bel et bien une 
voix, mais celle-ci est délibérément 

tue ou allègrement ignorée.!»

Arundhati Roy

«!Oh, non Delphine, dis-moi que tu ne 
viens pas de défendre le végétarisme en leur 

disant que la salade était ton amie.!»

Camille	Brunel,	«	1986	:	Le Rayon vert,	déjà	le	végé-

tarisme	au	cinéma	»,	Vegactu,	décembre	2016.

«!Certains affirment que la production de viande 
est un mal nécessaire. Aujourd’hui, n’étant 
plus nécessaire, c’est un mal tout court.!»

Matthieu	Ricard,	«	La	souffrance	d’un	animal	 
est	plus	importante	que	le	gout	d’un	 
aliment	»,	Le Point,	novembre	2016.

«!Il y a à la fois quelque chose de tragique et de 
comique lorsque des activistes ne perçoivent pas 
la pièce manquante de la réflexion militante!: le 
fait que, dans la société contemporaine, notre 
propre oppression est directement liée à notre 

appartenance à une “sous-humanité” ou à 
“l’animalité”. C’est pourtant ce qui rend le racisme, 
le sexisme et tout autre “isme possible. Ces “ismes” 

sont l’expression directe de l’assignation au 
stigmate “moins qu’humain.e”. Ainsi, il ne s’agit 

pas seulement d’une question de race ou de genre!; 
c’est aussi et surtout une question d’espèce.!»

Aph	Ko,	«	Why	Animal	Liberation	Requires	an	
Epistemological	Revolution	»,	Aphro-Ism.com

«!À chaque chose réelle ses conséquences 
réelles. Au fait qu’un être puisse avoir mal 

sa conséquence!: éviter de lui faire mal. Ceci 
indépendamment de toute autre caractéristique 

de cet être. L’éthique non raciste, non 
sexiste, non spéciste, c’est celle-là.!»

David	Olivier,	«	Qu’est-ce	que	le	spécisme	?	»,	 
Informations et Réflexions Libertaires, dans les  

Cahiers antispécistes, no 5,	décembre	1992	[1991].

«!Enfin, le régime végétalien est monotone 
et conduit à une certaine exclusion sociale.!»

J.-M. Lecerf et J-L. Schlienger, Nutrition préventive 
et thérapeutique,	Elsevier	Masson,	2016,	p. 81



180

véganes

Merci à toutes celles et ceux  
qui ont collaboré à ce numéro :

Mérida Anderson

Françoise Armengaud

Sarah Arnaux

Sylvette Babin

Christiane Bailey

Magenta Baribeau

Kévin Barralon

Janyck Beaulieu

Lise Bergeron

Ariane Bilodeau

Érica Boudreau

Daphnée Brisson-Cardin

Camille Brunel

Thao Bui

Julien Castanié

Anne-Sophie Cardinal

Aymeric Caron

Maud Chalard

Marie-Michelle Chouinard

Mathilde Cinq-Mars

Frédéric Côté-Boudreau

Jessica Côté-Léger

Sophie Cottarel

Rachel Couture

Aurore Danielou

Yann David

Anastassia Depauld

Élise Desaulniers

Bianca Des Jardins

Sue Donaldson

Vincent Duhamel

Amélie Escourrou

Faunesque

Mélissa de La Fontaine

Martin Gibert

Brigitte Gothière

Stéphane Groleau

Julia Haurio

Dominic Hofbauer

Samuel Jacques

François Jaquet

Seba Johnson

Carolie Joly

Katya Konioukhova

Marie Laforêt

Marilyn Lahaise

Clémence Laot

Renan Larue

Murielle Lecourt

Maude Lefebvre

Thomas Lepeltier

Maude Lessard

Élisabeth Lyman

Julie Marchand

Jolin Masson

Ina Mihalache

Marc-Étienne Mongrain (Le Petit Russe)

Sébastien Moro

NEOZOON

Marie Nguyen

Olivia Nguyen

Kim Van Nguyen Thi

Vérina Norodom

Chihiro Okada

Martin Page

Antoine Panaïoti

Yves Paradis

Axelle Playoust

Marie-Claude Plourde

Valérie Poulin

Kéven Poisson

Mario J. Ramos

Jean-Philippe Ravenelle

Same Ravenelle

Jean-Philip Ricard

Julia Roberge Van Der Donckt

Sylvain Rolando

Ana Roy

Émilie-Lune Sauvé

Audrey Sckoropad

Pierre Sigler

Jean-François Tanguay

Catherine Therrien

Amélie Tourangeau

Maëva Tur

Martin Usborne

Joé Végé

Insolente Veggie

Marie-Ève Venne

Ophélie Véron

Gwendoline Yzèbe

Lora Zepam



— 

pour nous joindre

2019, rue Moreau, studio 312 

Montréal (Québec) H1W 2M1 

Canada

—

info@veganesmagazine.com 

veganesmagazine.com



20 $

 

ISSN 2371-8129

 

977237181200101

Nous sommes véganes 
pour les animaux, pour 
les humains et pour la 
planète. Nous le sommes 
parce que, au-delà de 
nos différences, nous 
partageons un désir 
de progrès et de justice. 
Bref, nous sommes 
véganes pour un 
monde meilleur.


